Alan Barbiero

A ESSENCIA DA
POLITICA

OS FUNDAMENTOS DO PENSAMENTO
POLITICO E OS DESAFIOS DA ERA
DIGITAL

[Atepa

Ano 2026




Alan Barbiero

A ESSENCIA DA
POLITICA

OS FUNDAMENTOS DO PENSAMENTO
POLITICO E OS DESAFIOS DA ERA
DIGITAL

[Atepa

Ano 2026




2025 by Atena Editora

Copyright © 2025 Atena Editora

Copyright do texto © 2025, o autor

Copyright da edicdo © 2025, Atena Editora

Os direitos desta edicdo foram cedidos a Atena Editora pelo autor.
Open access publication by Atena Editora

Editora chefe

Profa@ Dr2 Antonella Carvalho de Oliveira
Editora executiva

Natalia Oliveira Scheffer

Imagens da capa

iStock

Edicdo de arte

Yago Raphael Massuqueto Rocha

Todo o conteudo deste livro esta licenciado sob a Licenca

Creative Commons Atribuicdo 4.0 Internacional (CC BY 4.0).

A Atena Editora tem um compromisso sério com a transparéncia e a qualidade em
todo o processo de publicacdo. Trabalhamos para garantir que tudo seja feito de forma
ética, evitando problemas como plagio, manipulagdo de informacdes ou qualquer
interferéncia externa que possa comprometer o trabalho.

Se surgir qualquer suspeita de irregularidade, ela sera analisada com atencdo e tratada
com responsabilidade.

O conteudo do livro, textos, dados e informagdes, é de responsabilidade total do
autor e ndo representa necessariamente a opinido da Atena Editora. A obra pode
ser baixada, compartilhada, adaptada ou reutilizada livremente, desde que o autor e
a editora sejam mencionados, conforme a Licenca Creative Commons Atribuicdo 4.0
Internacional (CC BY 4.0).

Cada trabalho recebeu a atencdo de especialistas antes da publicagdo.
A equipe editorial da Atena avaliou as producdes nacionais, e revisores externos
analisaram os materiais de autores internacionais.

Todos os textos foram aprovados com base em critérios de imparcialidade e
responsabilidade.



A Esséncia da Politica: os fundamentos do pensamento
politico e os desafios da era digital

| Autor:
Alan Martins Barbiero

| Revisdo:
O Autor

| Diagramacao:
Nataly Gayde

| Capa:
Yago Raphael Massuqueto Rocha

Dados Internacionais de Catalogagao na Publicagao (CIP)

B236 Barbiero, Alan
A esséncia da politica: os fundamentos do pensamento
politico e os desafios da era digital / Alan Barbiero. —
Ponta Grossa - PR: Atena, 2026.

Formato: PDF

Requisitos de sistema: Adobe Acrobat Reader
Modo de acesso: World Wide Web

Inclui bibliografia

ISBN 978-65-258-4049-9

DOl https://doi.org/10.22533/at.ed.499261102

1. Ciéncia politica. |. Barbiero, Alan. Il. Titulo.
CDD 320

Elaborado por Bibliotecaria Janaina Ramos — CRB-8/9166

Atena Editora
®+55(42) 3323-5493

®+55 (42) 99955-2866
& www.atenaeditora.com.br

& contato@atenaeditora.com.br



CONSELHO EDITORIAL

Prof. Dr. Alexandre Igor Azevedo Pereira — Instituto Federal Goiano

Prof2 Dra Amanda Vasconcelos Guimaraes — Universidade Federal de Lavras
Prof. Dr. Antonio Pasqualetto — Pontificia Universidade Catdlica de Goids

Profa Dr2 Ariadna Faria Vieira — Universidade Estadual do Piaui

Prof. Dr. Arinaldo Pereira da Silva—Universidade Federal do Sul e Sudeste do Para
Prof. Dr. Benedito Rodrigues da Silva Neto — Universidade Federal de Goids
Prof. Dr. Cirénio de Almeida Barbosa — Universidade Federal de Ouro Preto
Prof. Dr. Claudio José de Souza - Universidade Federal Fluminense

Profa Dr@ Daniela Reis Joaquim de Freitas — Universidade Federal do Piauf

Prof2 Dr2. Dayane de Melo Barros — Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. Eloi Rufato Junior — Universidade Tecnoldgica Federal do Parand

Profa Dr2 Erica de Melo Azevedo - Instituto Federal do Rio de Janeiro

Prof. Dr. Fabricio Menezes Ramos — Instituto Federal do Para

Prof. Dr. Fabricio Moraes de Almeida — Universidade Federal de Ronddnia

Profa Dr2 Glécilla Colombelli de Souza Nunes — Universidade Estadual de Maringa
Prof. Dr. Humberto Costa — Universidade Federal do Parana

Prof. Dr. Joachin de Melo Azevedo Sobrinho Neto — Universidade de Pernambuco
Prof. Dr. Jodo Paulo Roberti Junior — Universidade Federal de Santa Catarina
Prof2 Dra Juliana Abonizio — Universidade Federal de Mato Grosso

Prof. Dr. Julio Candido de Meirelles Junior — Universidade Federal Fluminense
Prof2 Dr@ Keyla Christina Almeida Portela — Instituto Federal de Educacao, Ciéncia
e Tecnologia do Parana

Prof2 Dr@ Miranilde Oliveira Neves — Instituto de Educagéo, Ciéncia e Tecnologia
do Para

Prof. Dr. Sérgio Nunes de Jesus — Instituto Federal de Educacdo Ciéncia e Tecnologia
Profa Dra Talita de Santos Matos — Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro
Prof. Dr. Tiago da Silva Teéfilo — Universidade Federal Rural do Semi-Arido

Prof. Dr. Valdemar Antonio Paffaro Junior — Universidade Federal de Alfenas



APRESENTACAO

Este livro nasceu, antes de tudo, de uma necessidade pessoal enquanto professor
de Politica da Universidade Federal do Tocantins (UFT). Nas minhas aulas, sempre
procurei promover a participacdo ativa dos alunos, incentivando o debate e a
reflexdo critica. Para isso, buscava selecionar livros e artigos que oferecessem uma
base tedrica sélida, capaz de subsidiar as discussdes em sala de aula. Nem sempre,
porém, encontrava materiais que correspondessem ao que eu desejava — e foi
dessa caréncia que surgiu a motivagao para escrever este livro.

Ao mesmo tempo, percebia com preocupacao o crescente desgaste da politica
no imagindrio social. Tornou-se evidente para mim a importancia de resgatar a
esséncia da politica, de mostrar seu valor e sua nobreza, e de despertar o interesse
das pessoas por um tema tao vital a vida em sociedade. A politica, afinal, ndo se
limita a elei¢des, partidos ou cargos. Ela estd presente em todos os espacos em que
convivemos, em todas as decisdes que tomamos coletivamente, em tudo que nos
faz sair do isolamento e viver em comunidade.

O objetivo deste livro é justamente apresentar a esséncia da politica a partir
da leitura de pensadores que estruturaram a reflexao politica ao longo da histéria,
acompanhando a evolucao da sociedade e das suas formas de organizacao e
poder. A selecdo dos autores e o itinerdrio tedrico seguem uma légica temporal e
conceitual, buscando representar as principais correntes do pensamento politico.
E claro que toda escolha implica deixar alguns de fora. Reconheco que muitos
outros pensadores poderiam figurar aqui, mas optei por aqueles que, em minha
visdo, ajudam o leitor a compreender de forma mais clara os fundamentos e as
transformacdes do pensamento politico.

Ao percorrer as paginas deste livro, o leitor percebera como o pensamento politico
se torna progressivamente mais complexo. Cada autor traz uma contribuicdo nova,
mas nunca isolada — o pensamento politico € um processo acumulativo e dinamico,
que se transforma a partir da pratica social e das ideias que o antecedem. Nao
chegariamos a Foucault, Habermas ou Giddens sem antes passarmos por Aristoteles,
Hobbes e Locke. Da mesma forma, ndo compreenderiamos a social-democracia
teorizada por Bernstein sem o socialismo cientifico de Marx, nem entenderiamos o
pensamento conservador de Burke ou o neoliberalismo de Hayek sem essa trajetéria
histdrica e intelectual que o precede.



APRESENTACAO

Esse percurso, contudo, ndo é linear. Ele se constrdi a partir de relacdes complexas,
nas quais as ideias se confrontam, se influenciam e se transformam mutuamente —
ora reforcando, ora criticando umas as outras. Ao longo do livro, busco oferecer ao
leitor os principais elementos para compreender as grandes matrizes ideoldgicas
que moldaram o mundo moderno: conservadores, liberais, socialistas, sociais-
democratas e neoliberais.

Essa distincao é essencial, sobretudo em um momento em que o debate politico
se empobrece ao reduzir tudo a polarizacdo entre Direita e Esquerda. Precisamos
ir além dessa leitura simplificada. Conservadores e liberais ndo sdo a mesma coisa,
e ndo podem simplesmente ser rotulados como “Direita”; assim como, socialistas
e sociais-democratas possuem diferencas profundas para serem reunidos em um
Unico campo como “Esquerda”. Entender essas nuances é o primeiro passo para
superar a visdo maniqueista que domina o debate publico e para construir pontes
entre diferentes tradi¢des politicas, abrindo caminho a novos modelos e alternativas.

O caminho intelectual proposto neste livro sugere ao leitor identificar onde
se situa, qual é a sua identidade politica e quais didlogos e conexdes se tornam
possiveis a partir dessa descoberta. A empatia que possa surgir com um ou varios
autores é um passo importante para reconhecer seus proprios valores politicos, assim
como a critica a outros pensamentos pode contribuir para aprofundar convic¢oes
e enriquecer o olhar sobre o mundo.

Antes de apresentar o pensamento politico de cada autor, procurei contextualizar
sua vida e o momento histérico em que suas ideias foram formuladas. Compreender
0 pensamento politico exige conhecer o contexto que o gerou — as experiéncias
pessoais, a formacao intelectual, as influéncias tedricas e os desafios de cada época.
Ignorar esses elementos pode levar a interpreta¢des distorcidas.

Ler cada pensador a partir de seu tempo € essencial para perceber o que
representava um avanco, quais dilemas enfrentava a sociedade e como suas ideias
dialogavam com o pensamento politico vigente. Ao situar vida e contexto, busco
oferecer ao leitor uma compreensao mais fiel da contribuicdo e do legado de cada
autor, destacando as rupturas que provocaram e as influéncias que deixaram para
o desenvolvimento do pensamento politico.



APRESENTACAO

O propdsito deste livro, portanto, ndo é apenas falar a quem ja gosta de politica,
mas também despertar o interesse daqueles que ainda a veem com distancia. Mais
do que isso, é um convite para que cada um construa sua prépria identidade dentro
das diferentes matrizes politicas, compreendendo suas dinamicas e a complexidade.
Desta maneira, propomos um caminho para qualificar o debate publico e fortalecer
os vinculos que nos unem como verdadeiros cidaddos, em meio a um mundo em
ebulicdo.

Por fim, vivemos um tempo de transformacdes sem precedentes, em que o
avanco das redes sociais e das plataformas digitais modificou profundamente as
formas de comunicacao, de participacao e de exercicio do poder. O século XXI trouxe
um novo cenario para a politica — mais veloz, mais interativo e, ao mesmo tempo,
mais desafiador. Compreendé-lo exige muito mais do que opinides superficiais ou
andlises de senso comum. Exige retornar aos classicos e avangar com os autores
contemporaneos, compreender as bases do poder, da legitimidade e da convivéncia
humana.

E esse o convite que este livro faz: revisitar a esséncia da politica, entender suas
origens, suas transformacdes e sua relevancia para o presente. Seguir o percurso
dos grandes pensadores &, antes de tudo, um exercicio de compreensdo do nosso
proprio tempo — e um passo necessario para reconstruir a confianga na politica
como instrumento de liberdade, justica e convivéncia democratica.



SUMARIO

INTRODUGCAO A POLITICA 1
EU NEO JOSTO A POIICAN ..ottt sas s sasssseas 1
UM fENOMENO COMPIEXO ...ttt ssssssesssssessssssssssassssesssssssassans 3
A politica estd em tOdOS OS [UGAIES ...t ssssassssseas 5
A POIIS € O SEU IEJATO ..ot s as bbbt 8

Vida e Obra....

CONEEXLO ottt sttt bbb aenas
PensSameEnto POITICO ...ttt s sess s ssss st sssssanees 16
A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL 20
AV AT@ ST @] o] = TN O U 20
CONTEXLO oottt et bbb bbbt bbb 24
PensSamMeENnto POITICO ...ttt ses s ssss s sss s ssnassanen 27
THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL 34
AV 210 ST @] o] = TN UR OO 34
CONTEXLO oottt bbb bbbttt b 37
PensSameEnto POITICO ...ttt ess s sss st sssassanes 39
O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE a7
A AT =TT O] o = OO 47
CONTEXLO ottt b bbb ennen 50

PensSameEnto POITICO ...ttt ses s s s s sss s ssssssssansanen 52



SUMARIO

O CONSERVADORISMO DE EDMUND BURKE 61
Vida, Ora € CONLEXLO ... s saes b nen 61
PensameEento POITICO ...ttt s s ssss st s sssannans 64

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE

CLASSE 70
ViIT@ € Or@ et seess s sas st ss st e ss st ss s ss s st e ss s ss st ss s ssnsses 70
CONTEXEO ettt 75
PeNSamMENTO POITICO ...ttt ettt ss s 77

A SOCIAL DEMOCRACIA DE EDUARD BERNSTEIN........cosusmssenees 82
Vida, Obra @ CONTEXLO ...uureereerereseeeiseeeseesseessesessseesssessssssssssssssasssssssssessssessssesssssesssssess 82
PeNSamMENTO POITICO ...ttt sttt ss s 85

Vida, Obra e Contexto

PeNSaMENTO POILICO ...ttt s s s bbb sasssnsas
A MICROPOLITICA DE MICHAEL FOUCAULT 98
AV Te SR @] o1 7= =N 0] 01 7= q Vo NPT 98
PeNSAMENTO POITICO ...ttt sssssss st s s ssss s s ssssssans 101
HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL 107
Vida, OBra € CONLEXLO ..ttt s s s s nen 107
PensSameEnto POITICO ...ttt sessesss s s ssssnnas 109
A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS 120

Vida, Obra e Contexto

PenSamMENntO POILICO ... sss s bbb s s sassssssans



SUMARIO

PODER, POLITICA E LEGITIMIDADE: OS DESAFIOS DA ERA
DIGITAL 132

REFERENCIA BIBLIOGRAFICA 140

AUTOR 145




INTRODUCAO A POLITICA

Eu nao gosto de politicall!

Na minha disciplina de Politica, no primeiro dia de aula, costumo fazer uma
pergunta simples aos alunos: quem gosta de politica? Quase sempre, a maioria
responde: “eu hdo gosto de politica!” Essa resposta, confesso, ndo me surpreende.
Muitos confundem o desgosto pelos politicos com o desinteresse pela politica, e
esse é um erro classico — e fatal.

Nao gostar de determinados politicos, ou acreditar que muitos deles ndo nos
representam, sejam fisiologistas, oportunistas ou corruptos, ndo pode nos levar a
rejeitar a politica em si. E fundamental separar as duas coisas: a percepcdo que temos
dos politicos ndo deve se confundir com o sentido da politica.

E por meio da politica que a sociedade transforma diferencas em convivéncia,
desordem em organizacdo. Eliminar a politica é dar lugar a guerra e ao totalitarismo,
pois ela desempenha uma funcdo ética essencial: substituir a violéncia pela negociacao,
o conflito destrutivo pelo didlogo e a dominacao pela legitimidade.

Mesmo que algumas pessoas vejam a politica com desconfianca, ela é
indispensavel para a vida em sociedade. Tudo o que afeta nosso cotidiano — a
educacao, a saude, a seguranca, o transporte, os impostos, 0 meio ambiente — é
resultado de decisdes politicas. Ignorar a politica ndo nos torna independentes dela;
pelo contrario, significa deixar que outros decidam por nds. Participar da politica,
portanto, é exercer nossa liberdade e responsabilidade como cidadaos.

Mais do que um campo de disputa, a politica é o instrumento civilizatério que
permite aos seres humanos resolver seus problemas coletivos de modo racional e
pacifico. Desprezar a politica significa abdicar da prépria capacidade de autogoverno,
deixar que outros decidam em nosso lugar ou prevalecer a barbarie.

No senso comum, é frequente que os termos “politica” e “politicos” sejam
confundidos, como se designassem a mesma coisa. Entretanto, no campo das
ciéncias sociais e da filosofia politica, esses conceitos possuem significados distintos.

INTRODUGAO A POLITICA




Enquanto a politica é uma atividade humana essencial, voltada a organizacdo da
vida coletiva e a busca do bem comum, os politicos sdo individuos que exercem funcoes
especificas dentro das instituicdes do Estado, representando ou administrando os
interesses da sociedade.

Compreender essa diferenca é indispensavel para o fortalecimento da cidadania
e da democracia, pois permite distinguir entre a esséncia ética e social da politica e
a pratica concreta e contingente dos agentes politicos.

A politica, entendida em seu sentido filoséfico, ndo se reduz a atuagao dos
politicos. Ela é uma pratica coletiva, que envolve todos os cidaddos. Fazer politica
é debater ideias, reivindicar direitos, propor soluc¢des, participar de decisdes e agir
em favor do bem comum.

Como afirma Arendt (2007), a politica é o espaco da acdo e da liberdade, onde os
individuos se encontram como iguais para discutir e decidir sobre o destino comum.
A esséncia da politica, portanto, é a convivéncia democratica e a responsabilidade
compartilhada. Assim, reduzir a politica a figura dos politicos € empobrecer seu
significado original, transformando uma pratica coletiva em um exercicio de poder
restrito a poucos.

Os politicos exercem papéis fundamentais, mas sua atuacdo pertence a
dimensao institucional da politica, isto é, a esfera das estruturas formais de governo
e representacdo. Eles sdo escolhidos pelo voto popular ou por nomeacdo para
ocupar cargos publicos e conduzir a administracdo do Estado. Quando agem de
forma ética e comprometida, contribuem para o fortalecimento da democracia e
o desenvolvimento social.

Contudo, quando agem movidos por interesses privados, corrupcdo ou
negligéncia, desvirtuam o sentido da politica, afastando-a de sua funcdo publica.
Nesse caso, ndo é a politica que é “ruim”, mas o comportamento de certos politicos
que a praticam de maneira inadequada.

Na linguagem cotidiana, € comum ouvir expresses como “a politica é suja”
ou “ndo quero saber de politica”, reflexos de uma percepcao negativa associada
as praticas de alguns politicos. Essa confusdo gera descrédito nas instituicdes
democraticas e apatia cidadd, o que enfraquece a participacdo popular.

No entanto, é fundamental compreender que a politica em si ndo é corrupta
ou ma — ela é uma necessidade da vida social. O problema néo esta na politica,
mas na forma como certos politicos a exercem.

Como destacou Bobbio (2000), a democracia sé se sustenta quando ha cidadaos
conscientes, capazes de distinguir a politica como espaco do bem comum da pratica
individualista do poder. Separar “politica” de “politicos” é, portanto, um exercicio

INTRODUGAO A POLITICA




de consciéncia critica e cidadania, pois a politica ndo pertence apenas aos politicos
— ela é um direito e um dever de todos. O cidadao participa da politica ao votar,
fiscalizar, debater, reivindicar e propor mudancas sociais.

Uma sociedade democratica depende de cidadaos ativos, que compreendam a
politica como um instrumento de transformacao coletiva, e ndo como privilégio de
uma classe dirigente. Quando o povo se afasta da politica por causa da descrenca
nos politicos, abre-se espaco para o autoritarismo, a manipulacdo e a perda de
direitos. Portanto, essa distincdo é também uma convocacdo a participagdo civica
e a responsabilidade social.

Confundir politica com politicos é um equivoco que compromete a compreensao
da democracia e enfraquece a cidadania. Ao contrario, distinguir ambos permite
reconhecer que a verdadeira politica pertence ao povo, e que seu sentido maior é
o de construir, de forma coletiva, uma sociedade mais justa, livre e solidaria.

Um fen6meno complexo

A politica é uma das realidades mais complexas e fundamentais da existéncia
humana. Ela estd presente em todos os tempos, espacos e formas de convivéncia
social. Desde as primeiras comunidades até os Estados modernos, o ser humano
organiza sua vida coletiva por meio da politica, isto é, da capacidade de deliberar,
decidir e agir em conjunto.

Compreender a politica em todas as suas dimensdes implica reconhecé-la ndo
apenas como o exercicio do poder governamental, mas como um fenémeno total
da vida social, que abrange aspectos éticos, econdmicos, culturais, simbdlicos e
institucionais. Ela é teoria e pratica, poder e participacdo, ordem e conflito, liberdade
e responsabilidade. E por meio dela que se definem os rumos da sociedade, as formas
de governo, as leis e os valores que estruturam a vida comum.

Ao mesmo tempo, a politica é o resultado da convivéncia entre individuos e
grupos com diferentes interesses, valores e necessidades. Nesse sentido, ela é o
mecanismo que possibilita a mediacdo de conflitos e a organizacao da vida coletiva.

Segundo Bobbio (2000), a politica é o campo no qual se definem as regras
de convivéncia e se resolvem os conflitos sem o uso da forca. Em vez da guerra de
todos contra todos, como descreve Hobbes (1983), a politica estabelece normas,
instituicdes e procedimentos que permitem a cooperacdo social.

Sua dimensao social manifesta-se nas rela¢des entre Estado, sociedade civil e
cidadaos. Ela envolve participacdo, didlogo e luta por reconhecimento. Por meio
da politica, as classes, categorias e grupos sociais buscam expressar seus interesses,
reivindicar direitos e influenciar as decisdes publicas.

INTRODUGAO A POLITICA




A politica também possui uma dimensao institucional, representada pelas
estruturas formais de poder que regulam a vida coletiva: o Estado, o governo, os
parlamentos, os partidos e os sistemas juridicos.

Conforme Weber (2003), o Estado é a instituicdo que detém o monopdlio
legitimo da coercdo fisica dentro de um territério. A politica, nesse contexto, é a
luta pelo poder ou pela influéncia sobre o poder estatal.

No modelo democratico moderno, as instituicoes politicas sdo organizadas com
base nos principios da soberania popular, da separacdo dos poderes e do Estado de
Direito. Essas instituicdes asseguram que o poder seja exercido com legitimidade e
responsabilidade, evitando a tirania e o abuso de autoridade.

A dimenséo institucional da politica, portanto, diz respeito as formas de
organizagdo e gestdo do poder, mas também a maneira como a sociedade participa
e fiscaliza esse poder.

A politica ndo é apenas técnica de governo, mas também uma pratica moral e
ética, orientada por valores. Toda acdo politica implica juizos de valor sobre o que
é justo, legitimo e desejavel para a coletividade.

Para Aristételes (1991), a politica € a ciéncia suprema porque busca o bem maior
— 0 bem comum. Da mesma forma, Kant (2003) via a politica como a aplicacdo
pratica da razdo moral na esfera publica, devendo respeitar a dignidade e a liberdade
de todos os cidadaos.

A ética politica exige que o poder seja exercido com responsabilidade, justica
e transparéncia. Quando a politica se afasta da ética, transforma-se em mera
dominacao, corrupcao ou manipulagdo. Por isso, a dimensdo ética é a base que
confere legitimidade ao poder e garante sua orientacdo ao bem coletivo.

Além de seu aspecto institucional, a politica possui uma dimensao simbdlica,
pois se expressa em valores, ideologias, rituais e simbolos que moldam a identidade
coletiva. Bandeiras, hinos, constitui¢des e discursos sdo instrumentos que conferem
sentido e legitimidade a acdo politica.

Segundo Lefort (1983, p.33), a politica moderna é marcada pela “indeterminacdo
do lugar do poder”, o que significa que o poder é um espaco simbdlico sempre em
disputa. Essa dimensdo simbdlica faz da politica ndo apenas um campo de acéo,
mas também de representacdo e construcdo de sentido.

A cultura politica de uma sociedade — ou seja, o conjunto de valores e praticas
que orientam a relacdo dos cidaddos com o poder — determina o modo como a
democracia é vivida, a autoridade é percebida e a cidadania é exercida.

INTRODUGAO A POLITICA




Hoje, as decisdes politicas envolvem questdes globais — meio ambiente,
economia, direitos humanos, tecnologia e seguranga — que exigem cooperacao
entre os Estados e governanca internacional. No mundo contemporaneo, fenémenos
como a globalizacdo, os organismos internacionais e as redes de comunicacdo
transformaram o cendrio politico em escala planetdria, ultrapassa as fronteiras do
Estado-nacéo.

A politica atual é marcada pela interdependéncia e pela necessidade de uma
democracia cosmopolita, capaz de responder a desafios transnacionais. Ela adquire
uma nova dimensao: a do governo global e da responsabilidade compartilhada.

Assim, a politica, em todas as suas dimensdes, € o campo no qual os seres
humanos constroem, regulam e transformam sua vida coletiva. Ela é, ao mesmo
tempo, poder e ética, conflito e consenso, instituicdo e cultura. Como pratica social,
organiza a sociedade e possibilita a convivéncia pacifica entre diferencas. Como
reflexdo filoséfica, busca o sentido da justica, da liberdade e do bem comum.
Como fendmeno histérico, ela evolui e se reinventa conforme as transformacoes
da humanidade.

Compreender a politica em sua totalidade significa reconhecer que ela é condicdo
de possibilidade da vida civilizada. Ndo ha sociedade sem politica, assim como ndo
ha politica sem cidadaos conscientes e participantes.

Portanto, a politica ndo é apenas o governo dos homens, mas o exercicio da
razdo publica, da acdo coletiva e da responsabilidade moral perante o destino
comum da humanidade.

A politica esta em todos os lugares

Apolitica, frequentemente associada apenas aos governos, partidos e instituicoes
estatais, € na verdade uma dimensao essencial da vida social que se manifesta em
todos os espagos onde ha convivéncia humana. Em sentido amplo, a politica ndo
se restringe ao Estado, mas abrange qualquer situacdo em que pessoas ou grupos
tomam decisdes coletivas, administram interesses comuns ou exercem algum tipo
de poder e influéncia.

Desse modo, a politica estd presente em sindicatos, associacdes, universidades,
empresas, igrejas, clubes esportivos e diversas outras instituicoes. Ela é uma
pratica cotidiana e inevitavel, pois deriva da prépria condicdo humana de viver em
comunidade e de organizar a vida em conjunto com os outros. Entender a politica
em sua dimensdo ampla é compreender que ela é um instrumento de construcao,
negociacdo e transformacao das relagdes sociais.

Desde a Antiguidade, pensadores como Aristdteles ja reconheciam a politica
como uma caracteristica essencial do ser humano. Ao definir o homem como zoon
politikon (animal politico), o filésofo grego indicava que a politica é inseparavel da

INTRODUGAO A POLITICA




vida em sociedade, pois as pessoas necessitam cooperar, deliberar e decidir sobre
questoes que afetam a coletividade.

Portanto, onde hd interacdo social, ha politica. Ela se manifesta nas formas de
organizacdo, nas hierarquias, nos processos de decisdo e nas disputas por poder,
prestigio ou influéncia. Assim, a politica é uma realidade que permeia todas as
instituicdes humanas, mesmo aquelas que, a primeira vista, parecem afastadas da
esfera politica tradicional.

Os sindicatos e associa¢des civis sdo espagos em que a politica se manifesta
de forma explicita e organizada. Neles, trabalhadores e cidaddos se reiinem para
defender interesses coletivos, reivindicar direitos e influenciar as decisdes publicas.

As negociacdes salariais, as greves, as assembleias e as elei¢des internas sdo
exemplos de praticas politicas que ocorrem nesses ambientes. A politica sindical é
fundamental para a democratizacdo das relagdes de trabalho e para o fortalecimento
da participacdo social.

Nas associacdes comunitdrias, estudantis ou de classe, a politica também
estd presente na forma de gestdo, na escolha de representantes, na definicdo de
prioridades e na busca por reconhecimento. Esses espacos exercem uma funcao
importante na formacédo da cidadania e na pratica democratica.

As universidades e escolas sdo lugares onde a politica se manifesta tanto em
suas estruturas administrativas quanto na propria producdo do conhecimento. A
gestdo universitaria envolve processos de deliberacdo coletiva, eleicdes para cargos
de direcdo, conselhos representativos e politicas académicas.

Além disso, o ambiente universitario € um espaco de debate de ideias, liberdade
de expressao e pluralidade de pensamento, elementos fundamentais da vida politica.
A politica educacional, por sua vez, define diretrizes sobre acesso, financiamento,
curriculo e inclusao, influenciando diretamente a forma como o saber é produzido
e distribuido na sociedade.

Desse modo, a politica nas universidades nao se limita as disputas eleitorais
internas, mas abrange toda a dinédmica que regula as relagdes de poder e o exercicio
da autonomia intelectual e institucional. O movimento estudantil, por exemplo, teve
um papel histérico importante na politica brasileira, seja na defesa da Universidade
Publica e da qualidade do ensino, da democracia, dos direitos humanos, dentre outros.

As empresas também sao espacos politicos. Apesar de seu principal objetivo
ser a producdo de bens e servicos, o ambiente empresarial é permeado por relagdes
de poder, negociacéo e influéncia.

INTRODUGAO A POLITICA




As decisbes sobre lideranca, promocbes, metas, condi¢cdes de trabalho e
distribuicdo de lucros envolvem disputas e acordos que tém natureza politica. A
convivéncia entre gestores e funciondrios exige didlogo, cooperacdo e, muitas vezes,
mediacdo de conflitos — aspectos centrais da pratica politica.

Além disso, as empresas participam ativamente da politica em sentido amplo,
ao influenciar politicas publicas, legislagdes trabalhistas, praticas ambientais e
estratégias econdmicas. Assim, o mundo corporativo ndo estd a margem da politica;
ele é, muitas vezes, um dos seus principais agentes.

Mesmo as igrejas e instituicdes religiosas, tradicionalmente associadas a fé e a
espiritualidade, também sdo espacos onde a politica se manifesta. A gestdo interna, a
escolha de lideres, a administracdo de recursos e a definicdo de diretrizes doutrinarias
sdo decisdes politicas, pois envolvem poder, legitimidade e representatividade. Além
disso, as religides influenciam a sociedade por meio de discursos morais e valores
que impactam o comportamento politico dos fiéis e o debate publico sobre temas
éticos e sociais.

Historicamente, as instituicdes religiosas desempenharam papel decisivo em
movimentos de libertacdo social, direitos humanos e justica — como ocorreu na
Teologia da Libertacdo na América Latina. Assim, a politica nas igrejas vai além da
disputa por poder interno: ela se manifesta na agdo social e na construcao de valores
que orientam a vida coletiva.

O esporte, por sua vez, muitas vezes visto apenas como lazer ou competicao,
também é um campo politico. Clubes, federacdes e comités esportivos possuem
estruturas de poder, elei¢des, disputas internas e interesses econdmicos e simbdlicos.

Eventos esportivos de grande porte, como as Olimpiadas e a Copa do Mundo,
envolvem negocia¢des entre governos, empresas e organizacdes internacionais,
revelando a dimensao politica global do esporte. Além disso, o esporte é um espaco
de representacao identitaria e cultural, no qual se expressam ideologias, valores e
tensdes sociais — como questdes de género, raca, nacionalismo e incluséo.

A cultura, de modo geral, também tem dimensao politica, pois influencia as
formas de pensar, agir e participar socialmente. Toda manifestacdo cultural é, em
alguma medida, uma expressao de poder e resisténcia.

A politica ndo se limita as institui¢des; ela também esta presente nas relacdes
cotidianas entre pessoas, familias, grupos e comunidades. As decisdes familiares, as
formas de convivéncia, o didlogo entre amigos, o uso das redes sociais e a maneira
como cada individuo participa da vida publica sdo expressdes de comportamento
politico. O respeito a diversidade, a solidariedade e a responsabilidade social séo
valores que configuram uma cidadania ativa, mesmo fora das estruturas formais do
poder. Assim, a politica é também uma atitude ética e relacional, uma forma de se
posicionar no mundo e contribuir para a construcdo do bem comum.

INTRODUGAO A POLITICA




Podemos afirmar que a politica estd em todos os lugares porque ela é parte
constitutiva da vida em sociedade. Onde ha convivéncia, hd organizacao, deliberacao
e poder — e, portanto, hd politica. Sindicatos, associagdes, universidades, empresas,
igrejas, esportes e demais instituicdes sdo arenas onde se manifestam interesses,
valores e disputas, mas também espacos de didlogo, cooperacdo e transformacao.

Compreender a politica em sua amplitude é reconhecer que ela ndo pertence
apenas aos politicos e governantes, mas a todos os cidaddos. A verdadeira politica
é o exercicio continuo da responsabilidade coletiva, do respeito as diferencas e da
busca pelo bem comum em todos os ambitos da vida social.

Quanto mais consciente for a presenca da politica em todos os espacos, mais
democratica, justa e participativa se tornara a sociedade. Mas qual foi o contexto
que possibilitou o surgimento da politica?

A Pdlis e o seu legado

A palavra "politica” tem origem no termo grego politiké, que deriva de pdlis,
significando “cidade” ou “comunidade”. Em seu sentido mais amplo, politica refere-
se a arte de governar, deliberar e decidir em conjunto sobre os assuntos que dizem
respeito a coletividade.

Historicamente, a politica surgiu com o desenvolvimento da vida em sociedade.
Nas comunidades primitivas, as decisdes coletivas eram tomadas com base em
tradigdes e liderancas carismaticas. Com o advento da civilizagdo grega, a politica
ganhou um sentido racional e institucional, tornando-se objeto de reflexao filosdfica.
Desta forma, a Grécia Antiga se tornou o berco histérico da politica ocidental.

Foi nas cidades-Estado gregas — as pdlis — que surgiram as primeiras experiéncias
conhecidas de organizacao politica baseada na participacdo dos cidaddos e na
deliberacdo publica. Em Atenas, por exemplo, a politica se manifestava na pdlis,
onde os cidadaos deliberavam publicamente sobre as questdes comuns. A pratica
politica grega ndo apenas deu origem a palavra “politica”, mas também introduziu
principios e valores que ainda fundamentam o pensamento politico moderno, como
a democracia, a cidadania, o debate publico e o ideal do bem comum.

Foi nesse contexto que Aristoteles concebeu a politica como algo inseparavel da
natureza humana. A politica era compreendida como a mais elevada das atividades
humanas, pois dizia respeito a realizacdo do bem comum e a concretizacdo dajustica
na vida publica. Era entendida como uma atividade coletiva e racional, inseparavel
davida social e moral do cidad&o. Para compreender sua importancia, € necessario
analisar a estrutura da pdlis, as formas de participacao, as instituicdes politicas e os
ideais que orientavam a vida publica.

INTRODUGAO A POLITICA




Por ser uma unidade basica da organizagdo politica grega, a pdlis era mais do
que uma cidade, representava uma comunidade autonoma de cidadaos livres,
unida por leis, costumes e uma identidade comum.

Cada pdlis possuia seu territdrio, suas institui¢des e suas leis proprias. Embora
compartilhassem a mesma lingua e religido, as cidades gregas eram politicamente
independentes. Entre as mais conhecidas destacam-se Atenas, Esparta, Corinto e
Tebas.

A pdlis constituia o espaco no qual o homem grego realizava plenamente sua
natureza politica. Viver na pdlis significava participar das decisées coletivas, deliberar
sobre as leis e zelar pelo bem comum.

A prética politica na Grécia estava intimamente ligada ao conceito de cidadania
(polités). Ser cidadao significava ter o direito e o dever de participar da vida publica,
deliberando, julgando e exercendo cargos publicos.

Contudo, a cidadania era restrita: apenas os homens adultos, livres e nascidos
na cidade podiam ser considerados cidaddos. Mulheres, estrangeiros (metecos) e
escravos estavam excluidos da participacdo politica. Essa limitacdo revela o carater
excludente e hierdrquico da democracia antiga, ainda distante do ideal de igualdade
moderna.

Em Atenas, a participacdo politica era direta: os cidadaos reuniam-se na Eclésia
(Assembleia Popular) para discutir e votar as decisdes sobre leis, guerra, impostos e
politica externa. A democracia ateniense, especialmente entre os séculos Ve lVa.C,
é o exemplo mais emblematico de autogoverno popular da Antiguidade.

A organizacao politica variava conforme a cidade, mas as instituicdes
fundamentais da politica ateniense tornaram-se referéncia histérica.

I Eclésia (Assembleia Popular): 6rgado soberano da cidade, composto por
todos os cidadaos. Reunia-se regularmente para debater e votar as principais
decisdes politicas.

I Bulé (Conselho dos Quinhentos): érgao responsavel pela preparacédo das
pautas e proposicoes que seriam votadas na Eclésia. Seus membros eram
escolhidos por sorteio e exerciam mandatos anuais.

I Helieia (Tribunal Popular): instituicdo judicidria composta por cidadaos
sorteados, responsdvel por julgar causas publicas e privadas.

| Magistraturas: cargos executivos e administrativos, geralmente ocupados

por cidaddos sorteados ou eleitos. O mais importante era o dos estrategos
(generais), que combinavam funcdes militares e politicas.

Esse sistema institucional refletia o ideal de isonomia (igualdade perante a lei)
e isegoria (igualdade no direito de falar na assembleia), principios essenciais da
democracia ateniense.

INTRODUGAO A POLITICA




A democracia ateniense — consolidada apds as reformas de Sélon (século VI
a.C.) e Clistenes (final do século VI a.C.) — foi uma inovagdo sem precedentes na
histdria politica. Pela primeira vez, o poder ndo era hereditdrio nem concentrado
na aristocracia, mas resultava da participacdo direta dos cidadaos.

No século V a.C,, sob a lideranca de Péricles, Atenas viveu o auge de sua
democracia. Nesse periodo, foram fortalecidos os mecanismos de participacdo
popular e ampliada a remuneracdo dos cargos publicos, permitindo que cidadaos
mais pobres também pudessem exercer funcdes politicas.

Contudo, a democracia ateniense possuia limites estruturais. A exclusdo de
mulheres, escravos e estrangeiros impedia a universalizacdo da cidadania. Além
disso, a participacdo politica exigia tempo e recursos, o que mantinha o poder
concentrado em parte da populagdo. Assim, mesmo sendo pioneira, a democracia
grega era restrita e desigual sob os critérios contemporaneos.

Para os gregos, a politica ndo era apenas um direito, mas também um dever
moral. O cidaddo deveria participar da vida publica, pois a omissao era vista como
um defeito ético.

Aristdteles afirmava que a politica era a ciéncia suprema, pois orientava todas
as demais em direcdo ao bem comum. Platdo, em contrapartida, via a politica como
a aplicacdo pratica da filosofia, devendo ser conduzida por governantes sabios e
justos — os “filésofos-reis”.

Essas visoes revelam que a politica era concebida como atividade racional e
ética, ndo apenas técnica ou administrativa. O ideal politico grego estava baseado na
paideia — a formacao integral do cidadao para a vida publica —, unindo educagao,
moral e participacao.

Embora Atenas seja o simbolo da democracia antiga, outras pdleis (plurai de
pdlis) adotaram sistemas politicos distintos. Esparta, por exemplo, possuia uma
estrutura oligdrquica e militarizada, voltada para a disciplina e a estabilidade social.

O poder em Esparta era dividido entre duas monarquias hereditarias (os reis),
o Gerusia (conselho de ancidos), a Apella (assembleia de cidadaos) e os éforos
(magistrados com func¢des executivas).

A vida politica espartana priorizava a obediéncia, a coesdo social e o dever
militar. A participacdo dos cidaddos era limitada, e as decisdes eram tomadas pelos
grupos dominantes. Assim, enquanto Atenas simbolizava a liberdade politica, Esparta
representava a ordem e o controle social.

A experiéncia politica grega deixou um legado duradouro na histéria ocidental.
Os conceitos de cidadania, democracia, deliberacdo publica, igualdade perante a

INTRODUGAO A POLITICA

10




lei e governo das leis surgiram na pdlis e continuam a fundamentar as instituicdes
politicas modernas.

Além disso, a ideia de que a politica é um espaco de racionalidade, didlogo e
responsabilidade coletiva — e ndo mera dominacdo — provém diretamente da
tradicdo grega.

Autores modernos, como Arendt (2016), reconhecem na Grécia o nascimento
da esfera publica como espaco da agdo e da liberdade. A politica, nesse sentido,
é a concretizagdo da convivéncia humana pautada pela palavra, pela razdo e pela
participacao.

Em sintese, a pratica politica na Grécia Antiga foi o ponto de partida da reflexao
e da organizacdo politica no Ocidente. As pdleis gregas, especialmente Atenas,
instituiram formas de governo baseadas na participacdo, na deliberacdo e na busca
do bem comum, estabelecendo os fundamentos da vida democratica. Apesar de
suas limitagdes sociais e excludentes, a experiéncia politica grega representou uma
revolucdo conceitual: transformou o exercicio do poder em uma atividade publica,
racional e ética. Compreender a politica na Grécia Antiga é compreender a origem
do préprio conceito de cidadania e o nascimento da ideia de que governar é um
ato coletivo, construido pelo didlogo e pela razdo, como veremos em Aristdteles.

INTRODUGAO A POLITICA




ARISTOTELES: A POLITICA
COMO BEM COMUM

O pensamento politico de Aristételes nasce da experiéncia concreta da pdlis
grega, entendida como o espaco da vida em comum e da realizacdo plena do ser
humano como animal politico (zoon politikon). Para o filésofo, a politica é uma
extensdo natural da sociabilidade humana, e a cidade existe para possibilitar o bem
viver — a vida boa pautada pela virtude e pela justica. Sua concepcao de politica
estd profundamente ligada a ética, pois governar &, antes de tudo, orientar a
comunidade para o bem comum. A partir da experiéncia da Grécia antiga, Aristoteles
formulou uma visdo de politica como pratica racional e moral, essencial a realizacdo
da cidadania e da vida coletiva.

Vida e Obra

Aristoteles nasceu em Estagira, na regido da Tracia, ao norte da Grécia, em 384
a.C. Seu pai, Nicbmaco, era médico pessoal do rei Amintas lll, da Macedonia, o que
inseriu o jovem Aristoteles em um ambiente de cultura cientifica e de corte. Essa
origem médica influenciaria profundamente seu modo de pensar, marcado pela
observacdo empirica e pela busca de causas naturais para os fenédmenos.

Aos 17 anos, foi enviado a Atenas, centro intelectual do mundo grego, onde
ingressou na Academia de Platdo. Permaneceu |4 por cerca de vinte anos, até a morte
de Platdo em 347 a.C. Embora profundamente influenciado pelo mestre, Aristételes
distanciou-se de algumas de suas ideias fundamentais — especialmente da teoria
das Ideias —, buscando uma filosofia mais voltada para a experiéncia sensivel e
para o estudo dos seres concretos.

Apds deixar Atenas, Aristoteles passou um periodo viajando, vivendo em Assos
e Lesbos, onde se dedicou a pesquisa em biologia e histéria natural. Por volta de
343 a.C,, foi convidado por Filipe Il da Maceddnia para educar seu filho, o jovem
Alexandre, futuro Alexandre Magno (o Grande). Essa relacdo contribuiu para a
difusao da cultura helénica e para o prestigio de Aristételes no mundo grego.

ARISTOTELES: A POLITICA COMO BEM COMUM

12




De volta a Atenas em 335 a.C,, Aristoteles fundou sua prépria escola, o Liceu,
também conhecida como Peripatos (porque seus discipulos costumavam caminhar
com ele enquanto discutiam). No Liceu, Aristoteles desenvolveu uma vasta atividade
de ensino e pesquisa, produzindo um corpo monumental de escritos sobre |dgica,
fisica, ética, politica, retdrica, arte e metafisica.

Apds a morte de Alexandre, em 323 a.C,, um clima de hostilidade contra os
macedonios se espalhou em Atenas, e Aristoteles, por ter ligagdes com a Maced6nia,
foiacusado de impiedade. Para evitar o mesmo destino de Sdcrates, retirou-se para
Calcis, nailha de Eubeia, onde morreu no ano seguinte, em 322 a.C., aos 62 anos.

Considerado um dos maiores filésofos da historia da humanidade e uma das
figuras centrais da filosofia ocidental, discipulo de Platdao e mestre de Alexandre, o
Grande, sua influéncia estende-se por mais de dois milénios, moldando o pensamento
cientifico, ético, politico e metafisico do Ocidente.

Dotado de uma curiosidade enciclopédica, Aristdteles buscou compreender
todos os aspectos da realidade — da ldgica a biologia, da ética a poética, da politica
a metafisica — fundando, em muitos casos, os proprios campos do saber que hoje
reconhecemos como ciéncias autdnomas.

A obra de Aristoteles € vasta e multifacetada. Estima-se que ele tenha escrito
mais de 200 tratados, dos quais cerca de 30 chegaram até nds. Seus escritos podem
ser agrupados em trés grandes areas: ldgica e epistemologia, filosofia natural (fisica
e biologia) e filosofia pratica e politica.

A dimensao pratica do pensamento aristotélico aparece em obras como a Etica
a Nicémaco, a Etica a Eudemo e a Politica. Na ética, Aristételes busca determinar o
bem supremo do ser humano, que ele identifica com a felicidade (eudaimonia). A
felicidade ndo é prazer ou riqueza, mas a realizacdo da virtude em conformidade
com arazdo. Avirtude é entendida como um habito adquirido, uma disposicao para
agir segundo o justo meio entre os extremos (por exemplo, a coragem é o meio
entre a covardia e a temeridade).

Na Politica, amplia essa visdo ética para a vida coletiva: a cidade (polis) é a
comunidade natural onde o homem realiza sua plenitude moral. O homem é,
portanto, um animal politico, e o objetivo da politica é o bem comum.

O legado de Aristoteles é imenso. Na Antiguidade, sua influéncia se estendeu
pelas escolas helenisticas. Na Idade Média, suas obras foram incorporadas ao
pensamento cristao, sobretudo por Tomas de Aquino, que reinterpretou Aristételes
a luz da teologia.

Durante mais de mil anos, a filosofia escolastica foi essencialmente aristotélica.
Mesmo com o advento da ciéncia moderna e o surgimento de novas metodologias,
Aristoteles permaneceu como referéncia inevitdvel. Sua concepcdo de légica, sua
ética das virtudes e sua analise da politica ainda hoje inspiram filésofos, cientistas
e tedricos sociais.

ARISTOTELES: A POLITICA COMO BEM COMUM

13




Contexto

O pensamento politico de Aristételes ndo surgiu no vazio: ele é fruto direto do
contexto histdrico, social e cultural da Grécia do século IV a.C.. O filésofo viveu num
periodo de transicdo e crise, marcado pelo declinio da pdlis cldssica — o modelo
de cidade autdonoma que fora o centro da vida grega — e pelo surgimento da
hegemonia macedénica.

Essas transformacdes exerceram profunda influéncia sobre a maneira como
Avristoteles compreendeu a politica. Seu pensamento reflete, ao mesmo tempo, a
heranca da tradigdo democratica e comunitéria da Grécia classica e a consciéncia
dos limites desse modelo diante das mudancas histdricas.

Durante o século V a.C., a pdlis grega — especialmente Atenas — foi o simbolo
da liberdade politica, da cidadania e da participacao direta dos cidaddos nas decisdes
coletivas. Porém, no século IV a.C., essa estrutura comegou a ruir.

As guerras internas (como a Guerra do Peloponeso entre Atenas e Esparta), as
crises econdmicas e as disputas sociais enfraqueceram a autonomia das cidades-
estado. Ao mesmo tempo, a ascensdo da Maceddnia, sob Filipe Il e Alexandre,
colocou fim a independéncia politica grega.

Aristoteles viveu exatamente nesse momento de passagem. Sua reflexao sobre
a politica nasce da experiéncia de um mundo em transformacao. Ele reconhece a
importancia da pdlis como o espaco natural da vida humana, mas também percebe
que o ideal politico grego — a participacdo direta de todos os cidaddos — ja ndo
correspondia a realidade de seu tempo.

Por isso, sua filosofia politica € marcada por um realismo moderado: ndo idealiza
um Estado utdpico, como Platdo, mas analisa as formas concretas de governo
existentes e busca compreender como preservar a ordem e o bem comum num
contexto de instabilidade.

Atenas, onde Aristoteles viveu e fundou o Liceu, foi o laboratdrio de sua
observacao politica. O fildsofo analisou a democracia ateniense e suas distor¢des
— como a demagogia e o dominio das massas —, mas também reconheceu seu
valor enquanto expressdo da vida civica.

Da experiéncia ateniense, ele extrai a convic¢do de que o governo deve buscar
0 bem comum, e ndo o interesse de uma faccdo ou de um individuo. Por isso, ele
distingue as formas puras de governo (monarquia, aristocracia e politeia) das formas
corrompidas (tirania, oligarquia e democracia degenerada).

Essa visdo reflete a realidade de uma Grécia marcada por governos instaveis e
pela alternancia entre regimes autoritarios e populares. Aristoteles tenta encontrar
um equilibrio politico — um meio-termo — que evite tanto o poder tiranico quanto
o dominio desordenado da maioria.

ARISTOTELES: A POLITICA COMO BEM COMUM

14




O século IV a.C. foi também um periodo de mudancas econdmicas e sociais. O
crescimento das desigualdades e a concentracdo de riquezas provocaram tensoes
entre ricos e pobres. Aristoteles percebeu que essas divisdes ameagavam a coesdo
da palis.

Por isso, em sua teoria politica, ele valoriza a classe média como fator de
estabilidade e moderacdo. A ideia de que o0 “meio” é a melhor condicdo — central
também em sua ética — tem aqui uma dimensao politica: a cidade justa é aquela
em que nenhum grupo extremo domina, e o poder se equilibra entre as partes.

Esse ideal de equilibrio reflete ndo apenas um principio filoséfico, mas também
uma resposta as divisdes concretas da sociedade grega de sua época.

A sociedade grega era profundamente estratificada. A cidadania era restrita
a uma minoria de homens livres, enquanto mulheres, estrangeiros (metecos) e
escravos estavam excluidos da vida politica.

A escravidao era uma base econémica fundamental, especialmente em Atenas,
onde o trabalho manual era visto como indigno dos cidad&os livres. Essa estrutura
social sustentava a vida publica e permitia o florescimento das atividades intelectuais
e artisticas.

Com o enfraquecimento da pélis e a ampliacdo dos impérios, o conceito
tradicional de cidadania — participacdo direta na vida publica — comecou a perder
sentido. Aristdteles, porém, manteve a conviccdo de que a vida politica é essencial
a natureza humana.

Sua célebre afirmacdo de que "o homem é um animal politico (zoon politikon)”
expressa essa crenca: o ser humano realiza plenamente sua razao e virtude apenas
na vida comunitaria. Essa ideia é, em parte, uma defesa dos valores classicos da
pdlis diante do avango de novas formas de poder centralizado.

Assim, mesmo em um mundo em que as cidades gregas perdiam autonomia,
Aristoteles reafirma o ideal da vida publica e do exercicio racional da politica como
condicdes da verdadeira humanidade.

A relagdo de Aristételes com a Maceddnia — terra de seu nascimento e sede
do novo poder — é complexa. Ele foi tutor de Alexandre e presenciou o surgimento
de um império que destruiu a independéncia das pdlis, mas também difundiu a
cultura grega pelo mundo.

Essa experiéncia pode ter reforcado em Aristételes a consciéncia dos limites da
politica da cidade-estado. Sua visdo da politica como uma ciéncia pratica e ética,
voltada ao bem comum, ja ndo se restringe a dimensao da pélis classica, mas aponta
para uma reflexdo mais ampla sobre o governo e a justica em qualquer forma de
comunidade.

ARISTOTELES: A POLITICA COMO BEM COMUM

15




Em certo sentido, Aristételes € o Ultimo grande filésofo da pdlis, mas também
o primeiro pensador politico universal, que tenta sistematizar principios aplicaveis
a diversas formas de governo e sociedade.

O dominio macedénico, consolidado com Alexandre Magno, transformou a
estrutura do mundo grego. A antiga cidade-estado foi substituida por um império
multicultural, que unia Oriente e Ocidente.

Essa nova realidade inaugurou o periodo helenistico, caracterizado pela difusao
da cultura grega por todo o Mediterraneo e pelo Oriente Médio. Embora Aristételes
tenha morrido antes de ver plenamente esse processo, sua filosofia antecipa o
pensamento sistematico e universal que o mundo helenistico viria a desenvolver.

Pensamento Politico

O pensamento politico de Aristdteles representa um dos pilares fundamentais
da filosofia ocidental. Sua obra Politica, escrita no século IV a.C., constitui uma andlise
sistemdtica da vida em comunidade, da natureza do poder e das condicdes da boa
governanca. Diferentemente de seu mestre Platdo, que idealizou uma cidade perfeita
baseada em principios metafisicos, Aristoteles adotou uma postura mais empirica e
pragmatica: ele parte da analise das constitui¢des reais das cidades-estado gregas
para formular sua teoria politica.

Resultado de anos de reflexdo, observacdo empirica e sistematizacao filosdfica,
olivro representa o esforco deste autor em compreender a natureza da vida politica,
as formas de governo e o papel do cidaddo na construcdo da polis — a cidade-
estado grega.

Aristoteles adota um método empirico e pratico. Seu ponto de partida é o
estudo das constituicdes de diversas cidades gregas — ele teria analisado mais de
150 — buscando compreender como funcionavam, quais suas virtudes e quais suas
falhas. A Politica é, portanto, uma obra voltada a realidade concreta, que busca
compreender o que é o governo justo e como se pode alcangar o bem comum
dentro das condicdes reais da vida politica.

J

Quando Aristételes afirma que homem é, por natureza, um “animal politico’
(zoon politikon), isto significa que o ser humano sé pode atingir a plenitude de sua
natureza vivendo em comunidade, participando das decisdes da polis. A cidade,
para o filésofo, ndo é uma simples associacdo econdmica ou militar, mas uma forma
de vida que visa o bem viver (eu zen). O Estado existe ndo apenas para garantir a
sobrevivéncia, mas para permitir que os cidadaos alcancem a virtude e a felicidade
— ou seja, o fim ético da vida humana.

ARISTOTELES: A POLITICA COMO BEM COMUM

16




A Politica é estruturada em oito livros (embora alguns possam ser fragmentarios),
e cada parte analisa um aspecto da vida publica. Aristoteles comeca discutindo a
origem da polis, mostrando que ela resulta de uma evolugdo natural: da familia
(base da sociedade) surge a aldeia, e desta a cidade. A polis é, portanto, o estdgio
superior de organizacdo social e a condicdo para a vida virtuosa.

Em seqguida, o filésofo examina as diversas formas de governo — monarquia,
aristocracia e politeia (ou governo constitucional) — e suas respectivas degeneragdes
— tirania, oligarquia e democracia demagdgica. Aristdteles busca um equilibrio,
defendendo a “constituicdo mista” como a forma mais estavel e justa, na qual o
poder é distribuido entre ricos e pobres, garantindo a moderacdo e evitando os
excessos de qualquer grupo.

Aristoteles, na Politica, procura classificar as formas de governo de acordo com
dois critérios principais:

1. Quem governa (uma pessoa, um grupo pequeno ou muitos), e

2. Com que finalidade governa (se em beneficio do bem comum ou em
proveito préprio).
Monarquia e Tirania

A monarquia é o governo de um sé homem justo e virtuoso, que governa
visando o bem de todos. E uma forma legitima, mas também muito instavel, pois
depende das virtudes pessoais do governante. Quando o monarca passa a governar
em beneficio préprio, transformando o poder em instrumento de dominacao, o
regime degenera em tirania, a pior das formas politicas para Aristdteles, porque o
tirano destréi o bem comum e trata os cidaddos como suditos.

Aristocracia e Oligarquia

A aristocracia, literalmente “governo dos melhores” (aristoi), é o regime em que
0s mais sabios e virtuosos exercem o poder com vistas ao bem coletivo. E uma forma
nobre de governo, baseada na exceléncia moral e intelectual. Contudo, quando
o poder passa a ser controlado apenas pelos ricos ou nobres em defesa de seus
proprios interesses, a aristocracia degenera em oligarquia, um governo de poucos
voltado para o beneficio econdmico e a exclusdo politica dos demais.

Politeia e Democracia Degenerada

A politeia, ou governo constitucional, é para Aristoteles a forma mais equilibrada
e estavel de governo. Trata-se de um regime misto, em que muitos participam do
poder, mas sempre guiados pela lei e pelo ideal do bem comum. Ela representa um
meio-termo entre oligarquia e democracia: nem o poder concentrado nas maos dos
ricos, nem o dominio desordenado da maioria.

ARISTOTELES: A POLITICA COMO BEM COMUM

17




Quando, porém, o povo governa de forma impulsiva, ignorando as leis e buscando
apenas seus préprios interesses materiais, a politeia degenera em democracia
demagdgica. Nesse caso, o governo passa a ser controlado por lideres populistas
(demagogos), que manipulam as massas e tomam decisdes sem prudéncia nem justica.

A busca do equilibrio: a constituicdo mista

Diante dos riscos e excessos de cada regime, Aristételes propde um modelo que
combina elementos das trés formas legitimas — a chamada “constituicdo mista”.
Esse regime busca equilibrar o poder entre ricos e pobres, entre a elite e o povo,
para garantir a moderagdo e a estabilidade politica.

Na constituicdo mista, as leis prevalecem sobre a vontade individual, garantindo
que o interesse comum se sobreponha a impulsos particulares. As classes sociais se
equilibram, de modo a impedir que uma domine ou submeta a outra, preservando
a harmonia politica. Além disso, a participacdo civica é estimulada, porém sempre
situada dentro de limites racionais e éticos, assegurando que o envolvimento dos
cidadaos fortaleca a ordem e a estabilidade do corpo politico.

Para Aristoteles, o governo estavel é aquele que consegue manter a coesdo
da cidade, evitando a luta de classes e a alternancia constante entre oligarquias
e democracias radicais. Assim, a “melhor constituicdo possivel” ndo é a ideal ou
perfeita (como em Platdo), mas a mais adequada as circunstancias concretas de
cada polis — aquela que mantém o bem comum e a harmonia social.

Outro ponto essencial da Politica é a relacdo entre ética e politica. Para Aristdteles,
nao ha separacdo entre o homem moral e o cidaddo politico: a virtude individual é
o fundamento da boa vida publica. Assim, a educacdo assume papel central, pois
cabe a polis formar cidadaos virtuosos, capazes de deliberar com sabedoria sobre
0 que é justo e bom para todos.

A obra também reflete o contexto histérico da Grécia classica, marcada pela
crise da polis e pelo declinio das instituicbes civicas tradicionais apds a guerra
do Peloponeso e o avanco do poder maceddnico. Aristételes, consciente dessas
transformacdes, tenta pensar a politica como ciéncia pratica voltada a estabilidade
e ajustica, ndo como utopia.

Para Aristételes, a politica é uma ciéncia pratica (praxis), voltada para a agdo
e ndo apenas para a contemplagao tedrica. Seu objetivo é o bem comum, ou seja,
a realizacdo da vida boa (eudaimonia) no interior da comunidade politica. Assim
como a ética busca o bem do individuo, a politica busca o bem da coletividade.

Essa concepcdo parte de uma visdo teleoldgica da realidade: todas as coisas tém
um fim (telos), e o fim natural do homem é viver bem em comunidade. A polis (cidade)
é, portanto, o espaco onde o ser humano realiza sua natureza racional e moral.

ARISTOTELES: A POLITICA COMO BEM COMUM

18




A politica ndo pode ser separada da ética. A boa vida politica é aquela em que
os cidaddos buscam a virtude (areté). A virtude é um habito adquirido que orienta
as paixdes e a¢des segundo a razdo.

Na esfera publica, a virtude se manifesta na justica, definida como “dar a cada
um o que lhe é devido”. A justica é, assim, a virtude politica por exceléncia, pois
regula as relacdes entre os membros da comunidade. Uma cidade justa é aquela
em que o governo e as leis promovem o bem comum e possibilitam a todos os
cidadaos exercerem a virtude.

Ser cidadao néo é simplesmente habitar a cidade, mas participar ativamente
da vida publica, deliberar sobre os assuntos comuns e julgar os magistrados. A
cidadania é, portanto, uma funcdo e uma responsabilidade moral.

No entanto, essa concepgao é restrita: mulheres, escravos e trabalhadores
manuais estdo excluidos da cidadania plena, pois, segundo Aristételes, ndo dispdem
de tempo nem de virtude civica suficiente para participar da vida politica. Essa
limitacdo reflete o contexto histdrico da Grécia Antiga, mas também evidencia a
dimensao hierdrquica e excludente de sua filosofia politica.

A constituicao (politeia), para Aristoteles, é o principio estruturante da polis.
Ela define quem governa, como se governa e com que finalidade. A estabilidade
da constituicdo depende da educacdo civica e da virtude dos cidadaos.

Ele defende que o governo das leis é superior ao governo dos homens, pois
as leis, quando justas, expressam a razdo sem paixdes. O governante, portanto,
deve submeter-se a lei, e a educacdo politica deve formar cidadaos capazes de
compreender e respeitar essa ordem racional.

A tradicdo cldssica do pensamento politico, sintetizada por Aristételes em sua
busca pela justa medida, pelo bem comum e pela virtude como fundamento da vida
publica, permaneceu como referéncia durante séculos. Contudo, com o advento da
modernidade inicial, esse horizonte passa a ser profundamente questionado. E neste
contexto que surge Maquiavel, propondo um olhar mais pragmatico sobre a politica.

ARISTOTELES: A POLITICA COMO BEM COMUM

19




A POLITICA PRAGMATICA
DE MAQUIAVEL

Nicolau Maquiavel marca uma ruptura decisiva com a tradi¢cdo moralista da
filosofia cldssica ao introduzir uma visdo realista e pragmatica da politica. Ele defende
gue a politica deve ser compreendida a partir da realidade efetiva dos fatos, e
nao de ideais abstratos de virtude ou justica. O governante deve agir conforme as
circunstancias, usando a forca, a astucia e, se necessario, a dissimulagdo para preservar
o Estado e garantir sua estabilidade. A politica, assim, é uma esfera autbnoma,
regida por sua prépria légica — a da eficdcia e da manutencdo do poder. Essa visdo
pragmatica transforma Maquiavel no fundador da ciéncia politica moderna, ao
separar ética e politica.

Vida e Obra

Nicolau Maquiavel nasceu em 3 de maio de 1469, em Florenca, uma das cidades
mais ricas e politicamente ativas da peninsula Italica no periodo do Renascimento.
A Italia, na época, ndo era um pais unificado — era composta por diversas cidades-
Estado independentes, como Florenca, Veneza, Milao, Napoles e os Estados Papais,
frequentemente em guerra ou aliancas entre si.

Magquiavel nasceu em uma familia burguesa e culta, mas sem grandes posses.
Seu pai era um advogado e estudioso de literatura classica, o que permitiu ao jovem
Magquiavel ter acesso a uma educacao sélida, baseada em latim, histéria e filosofia
antiga. Sua mée vinha de uma familia tradicional e dedicava-se a vida doméstica
e religiosa.

O jovem Nicolau cresceu em um ambiente de intelectualismo modesto, mas
repleto de livros e discusses eruditas. Seu pai possuia uma pequena biblioteca
particular com obras de Cicero, Tito Livio, Dante, Petrarca e outros classicos latinos,
que despertaram em Maquiavel o interesse precoce pela literatura e pela historia.

Entre 1476 e 1486, Maquiavel recebeu uma formacéo tipica do humanismo
renascentista: estudou gramatica, retdrica, latim e filosofia moral, provavelmente sob
a orientagdo de professores da cidade. Nao ha registro de que tenha frequentado

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL

20




universidades, o que era comum para jovens de familias sem grandes recursos,
mas é certo que dominava o latim classico e conhecia profundamente os textos da
Antiguidade — que se tornariam a base de seu método histdrico e politico.

Durante sua juventude, Florenca era governada por Lourenco de Médici, o
Magnifico (Lorenzo il Magnifico), cujo governo combinava mecenato artistico,
diplomacia habil e centralizagao politica. Sob sua lideranca, a cidade tornou-se
um dos centros culturais mais brilhantes da Europa, berco de artistas e pensadores
como Leonardo da Vinci, Botticelli e Marsilio Ficino. Quando Lourengo morreu, em
1492, seu filho Piero de Médici assumiu o poder, mas sua inexperiéncia politica logo
precipitou uma crise.

Em 1494, a invasdo da Italia pelas tropas do rei Carlos VIl da Franca abalou o
equilibrio politico da peninsula. As tropas francesas entraram em Florenca, e Piero
de Médici, incapaz de resistir ou negociar, foi expulso. Os Médici foram expulsos
do poder. Nesse vacuo politico, o frade dominicano Girolamo Savonarola ganhou
grande influéncia e instalou uma republica teocratica baseada em preceitos religiosos.

Nesse contexto, a cidade foi tomada por uma onda de fervor religioso e moral
liderada por Girolamo, que pregava a regeneragao espiritual de Florenca e denunciava
a corrupcdo da Igreja e dos governantes.

O governo teocratico de Savonarola (1494-1498) instaurou uma republica
moralista, aboliu festas profanas e queimou livros e obras de arte consideradas
“impias”. Essa atmosfera de fanatismo contrastava fortemente com o racionalismo
renascentista que moldara Maquiavel.

Savonarola foi excomungado e executado em 1498, abrindo caminho para a
restauracdo de um governo republicano laico, no qual Maquiavel ingressaria.

Foi entdo que se formou uma nova Republica Florentina, de carater laico e civil,
liderada por Piero Soderini, eleito gonfaloniere vitalicio (algo como chefe do governo).

Em 19 de junho de 1498, poucos dias apds a execucdo de Savonarola, Maquiavel
foi nomeado secretdrio da Segunda Chancelaria da Republica de Florenca, 6rgao
responsavel por assuntos internos e externos do Estado. Com isso, ele iniciou uma
carreira publica que duraria catorze anos.

Além de redigir documentos oficiais, Maquiavel tornou-se um diplomata de
grande prestigio. Foi enviado em missdes politicas a diversas cortes europeias,
representando os interesses florentinos em um cendrio de aliancas instaveis e
rivalidades ferozes.

Entre suas missdes mais importantes estdo, como destaca Ridolfi (2003):

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL

21




| 1499-1500: Embaixada junto ao rei Luis XII da Franca, em Blois, onde
estudou de perto o funcionamento de um Estado monarquico centralizado.

I 1502-1503: Missao junto a Cesare Borgia, duque de Valentinois e filho
do papa Alexandre VI. Maquiavel observou pessoalmente as campanhas
militares de Borgia na Romagna, sua crueldade estratégica e sua habilidade
em usar tanto a forca quanto a astucia. Essa experiéncia o impressionou
profundamente: Borgia tornou-se o modelo do principe eficaz em sua
teoria posterior.

I 1506-1507: Organizacdo da milicia cidada de Florenca, substituindo os
mercenarios. Maquiavel acreditava que o poder politico sé era seguro
quando sustentado por forcas préprias — ideia que expressard em A Arte
da Guerra.

I 1508-1511: Missdes junto ao papa Julio Il, ao imperador Maximiliano | e
a outras poténcias italianas.

Durante esse periodo, Maquiavel conviveu com as maiores figuras do
Renascimento politico europeu e adquiriu uma visao realista das relacdes de poder.
Ele percebeu que os Estados italianos eram fracos, divididos e vulneraveis diante
das grandes poténcias estrangeiras, e comecou a refletir sobre a necessidade de
unificagdo nacional e forca militar prépria — temas centrais em O Principe.

Além das tarefas diplomaticas, Maquiavel também foi responsavel pela defesa
militar da Republica. Ele acreditava que Florenca ndo deveria depender de mercenarios
(como era comum na época), e criou uma milicia cidada — um exército composto
por florentinos, ndo por soldados pagos.

Essa ideia estd expressa em sua obra A Arte da Guerra (1521), onde defende
que a forca de um Estado depende da virtude e do compromisso de seus cidadaos,
e ndo de exércitos alugados.

O equilibrio fragil entre os Estados italianos desabou com as guerras entre
Franca e Espanha pelo controle da peninsula. Em 1512, os exércitos espanhdis
invadiram a Toscana e restauraram os Médici ao poder em Florenca. A Republica
foi derrubada, e Maquiavel, associado ao governo anterior, foi demitido, preso e
acusado de conspiragao.

Durante sua prisao, foi torturado por meio do “strappado”, método em que
o prisioneiro era suspenso pelos bracos amarrados para forcar confissdes. Apesar
das dores e humilhagdes, Maquiavel manteve-se firme e, ap6s algumas semanas,
foi libertado gracas a uma anistia decretada quando Giovanni de Médici tornou-se
0 papa Leao X.

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL




Sem emprego e sem prestigio, Maquiavel retirou-se para sua propriedade rural
em Sant’Andrea in Percussina, nos arredores de Florenca. O exilio forcado foi um
periodo de reclusdo e intensa producdo intelectual.

Em uma carta célebre de dezembro de 1513 ao amigo Francesco Vettori,
Maquiavel descreve sua rotina no campo: de dia, cuidava da fazenda e jogava
cartas com camponeses; a noite, vestia suas “roupas de corte” e “entrava nas cortes
dos antigos”, conversando com os grandes autores da Antiguidade — Tito Livio,
Tacito, Cicero, Séneca.

Foi nesse periodo que escreveu sua obra mais célebre: O Principe, concluida em
1513 e dedicada a Lourenco de Médici, o Jovem.

A obra nao foi publicada em vida, mas circulou em manuscritos e escandalizou
seus contemporaneos pela frieza com que tratava o poder, sem apelos a moral crista.

Durante o exilio, Maquiavel também escreveu:

| Discursos sobre a Primeira Década de Tito Livio (1517-1519) — analise da
republica romana e defesa da liberdade civica.

I  AArteda Guerra (1519-1520) —tratado sobre estratégia militar e o papel
da disciplina civica.

I Mandrdgora(1518)-comédia teatral satirica, considerada uma das melhores
do Renascimento.

Apesar da distancia da vida publica, manteve contato com intelectuais e politicos,
incluindo Vettori, Guicciardini e membros da elite florentina.

Com a ascensdo do papa Ledo X (Giovanni de Médici), Maquiavel buscou
reaproximacdo com os Médici. Em 1520, foi encarregado de escrever uma histéria
oficial de Florenca, a Istorie Fiorentine, concluida em 1525 e dedicada ao papa
Clemente VIl (Giulio de Médici).

O trabalho Ihe rendeu alguma reputacdo, mas ndo restabeleceu sua posicdo
politica. Em 1526, durante a guerra entre o papa e o imperador Carlos V, Maquiavel foi
chamado para organizar fortificacdes em Florenca — uma breve volta a vida publica.

Entretanto, em 1527, o Saque de Roma pelas tropas imperiais abalou toda a
Itdlia e resultou na derrubada definitiva dos Médici em Florenca. A Republica foi
restaurada, mas Maquiavel, visto como “colaborador” dos Médici, foi afastado.

Pouco depois, em 21 de junho de 1527, morreu aos 58 anos, em Florenca,
provavelmente em decorréncia de problemas intestinais ou de febre. Foi sepultado
na Igreja de Santa Croce, onde repousa entre os maiores nomes do Renascimento.

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL




A inscricdo de seu tumulo resume sua posteridade: “Tanto nomini nullum par
elogium”

("A nenhum elogio é digno um nome tdo grande.”)

Além do politico e escritor, Maquiavel foi um homem de humor agudo, espirituoso
e apaixonado pela vida. Casou-se com Marietta Corsiniem 1502, com quem teve seis
filhos (quatro meninos e duas meninas). Em cartas, expressava afeicdo pela familia,
embora vivesse longos periodos longe de casa devido as missdes diplomaticas.
Era conhecido por seu espirito cético, seu gosto por vinho, musica e teatro, e sua
linguagem mordaz. Sua correspondéncia revela um homem irdnico, consciente da
prépria marginalizacdo, mas também capaz de rir das misérias humanas. Nos seus
escritos teatrais e cartas, transparece um lado realista e bem-humorado, menos
sombrio que a imagem tradicional do “maquiavélico” (VIROLI, 2002).

A vida de Maquiavel foi marcada por instabilidade, exilio, observacéo e acdo
pratica. Ele viu o poder de dentro — acompanhou a corrupgao dos papas, a audacia
de Borgia, a queda de republicas, a traicdo de aliados e a brutalidade das guerras
italianas.

Essa experiéncia concreta o levou a compreender que a politica € o terreno da
necessidade e da contingéncia, e que o verdadeiro governante é aquele capaz de
agir com prudéncia e forca diante da imprevisibilidade do mundo.

Sua biografia é inseparavel de sua teoria: 0o Maquiavel politico é produto direto
do Maquiavel funciondrio e observador do poder.

Maquiavel morreu pobre e desacreditado, mas suas obras sobreviveram e
transformaram a histéria do pensamento politico.

|u

Ele foi chamado de “professor do mal” por tedlogos, mas também reconhecido
por filésofos como Hobbes, Rousseau, Spinoza, Hegel e Gramsci como o fundador da
politicamoderna — o primeiro a enxergar o Estado como criagdo humana, ndo divina.

Seu legado ultrapassa o tempo: a ideia de que o poder é uma realidade autdbnoma,
sujeita a fortuna e a virtl, nasceu da vida de um homem que experimentou a gldria
e o fracasso, a esperanca e a prisdo — e transformou tudo isso em sabedoria politica.

Contexto

Quando Maquiavel nasceu, em 1469, a peninsula Itdlica era um mosaico de
cidades-Estado independentes, sem unidade politica. Entre as principais estavam:

| Florenca, sua cidade natal, republica mercantil e centro artistico do
Renascimento;

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL




I  Veneza, poderosa poténcia maritima;

| Mildo, sob dominio dos duques Sforza;

| Napoles, reino sob influéncia espanhola;

I e osEstados Papais, governados pelo papa em Roma.

Esses Estados frequentemente entravam em guerra uns contra os outros,
formavam aliancas instaveis e eram constantemente manipulados pelas grandes
poténcias estrangeiras — sobretudo a Franca, a Espanha e o Sacro Império Romano-
Germanico. Essa fragmentacao politica e o jogo de interesses entre familias e reinos
criaram um ambiente de inseguranca constante, no qual o poder era conquistado
e perdido pela astucia, pela forca e, muitas vezes, pela traicdo.

Foi nesse cenario que Maquiavel observou como a politica realmente funcionava
— e ndo como deveria funcionar segundo os moralistas ou religiosos.

A cidade de Florenca, onde Maquiavel viveu quase toda a vida, era uma das
capitais culturais e econémicas da Europa. Governada desde o século XV pela familia
Médici, Florenca havia se enriquecido com o comércio e com o sistema bancério. Sob
Lourenco de Médici, o Magnifico, viveu uma era de esplendor artistico e intelectual,
com nomes como Leonardo da Vinci, Michelangelo, Botticelli e Marsilio Ficino.

No entanto, essa riqueza convivia com tensdes politicas internas. A elite mercantil,
os artesaos e as familias nobres competiam pelo poder. Assim, ele viveu uma Florenca
em constante oscilacdo entre republica e tirania, entre liberdade e dominagdo — o
que o levou a refletir profundamente sobre as formas de governo e sobre como
manter a estabilidade politica.

Entre o fim do século XV e o inicio do XVI, a Itdlia se tornou o campo de batalha
das poténcias europeias. A chamada Guerra da Italia (1494-1559) comecou quando
o rei Carlos VIl da Franca invadiu a peninsula para reivindicar o trono de Napoles.
Em seguida, vieram outras campanhas francesas, espanholas e imperiais.

Florenca foi diretamente atingida por esses conflitos: ora aliada a Franca, ora
pressionada por Roma ou por Napoles. A experiéncia de ver sua cidade ameacada
e humilhada por forcas estrangeiras convenceu Maquiavel de que a Itdlia precisava
de unidade e forca, o que mais tarde o levou a defender, em O Principe, a figura
de um lider capaz de unificar a nacdo italiana e liberta-la da dominacao externa.

Ele via com admiracdo o poder e a decisdo de figuras como César Bdrgia,
que tentava consolidar um Estado forte na Italia Central — mesmo recorrendo a
violéncia. Essa observacdo direta da politica pratica, cheia de intrigas, traicdes e
aliancas mutaveis, foi fundamental para o seu realismo politico.

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL

25




Outro elemento decisivo do contexto em que Maquiavel viveu foi a crise moral
e politica da Igreja Catdlica. Os papas do Renascimento, como Alexandre VI (Bérgia)
e Julio Il, eram mais chefes de Estado do que lideres espirituais. Usavam exércitos,
faziam aliancas militares e buscavam expandir os territdrios papais. Essa politizacdo
daIgreja revelou a Maquiavel que o poder temporal ndo seguia os principios cristaos,
mas as leis da forca e da conveniéncia.

Ao mesmo tempo, comegava a despontar no norte da Europa a Reforma
Protestante, com Martinho Lutero, que denunciava a corrupcao e o luxo da Igreja.
Ainda que Maquiavel ndo fosse um reformador religioso, ele percebeu que a religido
estava perdendo sua autoridade moral, e que a politica precisava ser pensada em
termos seculares — isto é, de acordo com a natureza humana e ndo com a fé.

Por outro lado, Maquiavel viveu no auge do Renascimento, movimento cultural
que recuperava os valores da Antiguidade Classica — especialmente a razéo, a
experiéncia e o humanismo. Os humanistas acreditavam na dignidade do homem, na
autonomia da razdo e naimportancia da acdo no mundo, ideias que influenciaram
profundamente o pensamento politico de Maquiavel.

Mas Maquiavel foi além do humanismo cldssico: ele rompeu com o idealismo
moral dos filésofos antigos e medievais. Em vez de buscar o “bom governo” segundo
valores éticos, procurou compreender como o poder realmente funciona — abrindo
caminho para a politica moderna.

Em O Principe, buscou analisar a l6gica do poder e propor um modelo de
governo forte, capaz de restaurar a estabilidade e a independéncia da Itélia. Sua
frustragdo com a corrupcao, a instabilidade e a covardia dos politicos italianos o
levou a defender a necessidade de um governante virtuoso no sentido politico —
isto &, enérgico, prudente e decidido, capaz de agir até mesmo com dureza quando
o Estado o exigisse.

O tempo de Maquiavel foi um momento de transicdo entre a Idade Média e
a ldade Moderna.

I Aféreligiosa estava sendo substituida por uma visdo mais racional e empirica
do mundo.

I Opoderdosreis e Estados nacionais comecava a crescer, prenunciando a
modernidade politica.

I Asarmasdefogo e os exércitos permanentes estavam mudando a natureza
da guerra.

I Eaimprensae anova cultura letrada disseminavam ideias em uma escala
inédita.

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL

26




Magquiavel foi o primeiro pensador a perceber essa transformacao e a formular
uma teoria politica adequada a esse novo mundo — um mundo sem garantias
divinas, em que o homem deve agir com inteligéncia e prudéncia para néo ser
dominado pela fortuna.

O contexto em que Magquiavel viveu foi um dos mais turbulentos e criativos
da histdria europeia: uma Itdlia dividida, invadida por poténcias estrangeiras, uma
Igreja corrompida, e uma cultura que exaltava o homem e a razéo.

Nesse cendrio, Maquiavel foi testemunha e intérprete da crise do seu tempo.
Sua obra nasceu da experiéncia direta com a politica real, e por isso rompeu com o
idealismo antigo e medieval. Ao separar a moral da politica, ele fundou uma nova
forma de pensar o poder — realista, racional e moderna — que influenciaria toda
a filosofia politica posterior, de Hobbes e Rousseau até Marx e Weber.

Pensamento Politico

Maquiavel é considerado o pai do realismo politico. Ele descreve o poder como
ele é exercido na pratica, e ndo como deveria ser. Em vez de idealizar o governante
virtuoso, descreve o politico eficaz. Sua analise é baseada na natureza humana, que
ele via como egoista, vollivel e ambiciosa. O governante, portanto, deve conhecer
as paixdes humanas e saber usd-las a seu favor, equilibrando amor e temor. Seu
foco ndo é oideal do bem comum, mas a conquista, manutencdo e consolidacdo do
poder. O bom governante é aquele que sabe agir de acordo com as circunstancias,
mesmo que precise recorrer a forca, a astucia ou a dissimulacao.

Portanto, o critério de julgamento politico ndo é moral, mas pragmatico: o que
importa é a eficacia das acdes para garantir a estabilidade do Estado.

Comparado com Aristételes, a politica para Maquiavel € uma esfera auténoma,
independente da moral e da religido. Entre esses dois pensadores, da-se a passagem
da politica como moral para a politica como técnica do poder — uma transicdo que
define o nascimento da politica moderna. Se Aristételes buscava formar o cidadédo
virtuoso, Maquiavel buscava instruir o governante eficaz.

S&o dois paradigmas distintos de pensamento politico. Aristoteles encarna a
visdo cldssica, na qual a politica estd subordinada a ética e orientada para o bem
comum. Maquiavel inaugura a visdo moderna, centrada na eficdcia, na autonomia
do poder e na realidade concreta da acdo politica.

Aristoteles tem uma visdo otimista da natureza humana: o homem é naturalmente
sociavel e busca viver em comunidade. A cidade existe “por natureza” porque o ser
humano, através da razdo e da linguagem, busca a convivéncia e a realizacdo moral.
Maquiavel, ao contrario, possui uma visdo pessimista da natureza humana. Para ele,

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL

27




os homens sdo ingratos, volUveis, dissimulados e egoistas; movidos mais pelo medo
do que pela razao. Por isso, o governante ndo pode confiar na virtude ou bondade
humana, mas deve controlar os suditos pela prudéncia e, se necessario, pela forca.

Em Maquiavel, ocorre uma ruptura entre ética e politica. A acdo politica deve
seguir arazdo de Estado, e ndo os preceitos da moral crista. O principe precisa estar
disposto a agir contra a fé, a caridade, a humanidade e a honestidade, se isso for
necessario para preservar o poder.

Como ele afirma: “Um principe que queira manter-se no poder deve aprender
ando ser bom e usar ou ndo usar essa capacidade conforme a necessidade.”

Em sua obra mais famosa, O Principe (1513), Maquiavel oferece um manual
sobre como conquistar o poder, e mais importante ainda, como manter o poder.
Diferente dos tratados moralistas de sua época, ele escreve a partir da observacao
empirica dos governantes italianos e dos grandes lideres do passado, como César
Bérgia, Alexandre Magno e Julio César. O objetivo do principe é preservar o Estado,
mesmo que para isso precise agir de modo cruel ou dissimulado. O bem do Estado —
entendido como estabilidade e seqguranga — esta acima das consideracdes morais.

Desde sua publicagdo, O Principe foi visto com desconfianca e até horror por
muitos leitores. Durante séculos, Maquiavel foi acusado de ser imoral, cinico e
defensor da tirania.

Algreja Catdlica colocou o livro no indice de Livros Proibidos em 1559, e o adjetivo
“maquiavélico” passou a significar tudo o que é pérfido, dissimulado e traicoeiro.

No entanto, uma leitura atenta revela que Maquiavel nao defende o mal pelo mal.

Sua intencdo ndo é incentivar a crueldade gratuita, mas compreender como o
poder realmente funciona.

A genialidade de Maquiavel estd em compreender que a politica ndo é uma
extensdo da teologia nem da moral, mas uma ciéncia do real. Ao observar os fatos,
analisa as causas e propde solugdes praticas. Por isso, pode ser considerado o fundador
da ciéncia politica moderna. Enquanto os filésofos anteriores buscavam descrever
o "governo ideal”, ele descreve o governo possivel, dentro das condi¢des concretas
davida humana. Desta forma, substitui o idealismo ético por um realismo politico.
Essa mudanca inaugura a modernidade: a politica passa a ser vista como uma arte
humana, laica e racional — e ndo como um designio divino.

Dentro desta perspectiva, Maquiavel ndo era um defensor da tirania, mas um
realista patriota, preocupado com a unificacdo e a libertacdo da Italia, entdo dividida
e subjugada por poténcias estrangeiras. Essa interpretacdo mostra que sua intencdo
profunda era fundar o Estado moderno — um Estado forte, autébnomo e soberano,
capaz de resistir as forcas externas e as divisdes internas.

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL




Em O Principe, Maquiavel introduz uma nova nocdo de virtude politica — a
virtu. Diferente da virtude moral (areté) dos antigos, a virtu € a capacidade de agir
com coragem, prudéncia e eficacia, dominando as forcas imprevisiveis da fortuna.
O bom governante é aquele que assume responsabilidade pela histéria, que age
quando é necessario e ndo se deixa paralisar por escripulos idealistas.

Virtu e Fortuna sdo dois conceitos fundamentais que estruturam a obra. Virtu
é a qualidade pratica e estratégica do governante — sua inteligéncia, coragem,
prudéncia, audacia e capacidade de agir conforme as circunstancias. O principe
virtuoso sabe usar tanto a forca quanto a astucia, agindo ora como o ledo (forca),
ora como a raposa (astucia).

Jadafortunarepresenta asorte, o acaso, os fatores imprevisiveis da vida politica.
Magquiavel compara a fortuna a um rio impetuoso que, quando transborda, destroi
tudo o que encontra; mas o homem prudente pode construir diques e canais para
controla-la. Assim, o governante ideal é aquele que domina a fortuna por meio da
virtu — isto é, aquele que sabe agir no momento certo e adaptar-se as circunstancias.

Assim, a Fortuna representa o acaso, o imponderavel, tudo aquilo que escapa
ao controle humano — como as circunstancias histdricas, as mudancas sociais,
os desastres naturais, a sorte ou a instabilidade das paixdes humanas. Maquiavel
sugere que a Fortuna favorece os ousados, os que tém energia para agir com
determinacdo em momentos de crise. Ela ndo é apenas sorte cega — mas um campo
de oportunidades que se abre para quem tem Virtu suficiente para aproveitar o
momento certo.

A politica, para Maquiavel, nasce justamente da tensdo entre Virtu e Fortuna.

Enquanto a Fortuna representa o caos e a imprevisibilidade, a Virtu é a forca
ordenadora, a acdo humana que tenta dar forma ao mundo. O bom principe é
aquele que reconhece o papel da Fortuna, mas ndo se deixa dominar por ela — ele
busca agir, prever e prevenir as mudancas, adaptando-se com flexibilidade.

"A fortuna determina metade de nossas a¢oes, mas deixa-nos governar a outra
metade.” (MAQUIAVEL, 1997, p. 113).

Dessa forma, recusa tanto o fatalismo (a ideia de que tudo é determinado
pela sorte ou pela providéncia divina) quanto o moralismo ingénuo. O governante
virtuoso é aquele que entende que o mundo é mutdvel e incerto, e que o sucesso
politico depende da acdo estratégica, ndo da moral ou da sorte.

Segundo Maquiavel, os grandes fundadores de Estados — como Rémulo,
Moisés, Ciro e Teseu — sdo exemplos de homens dotados de Virtu excepcional.
Eles aparecem em momentos de crise ou desordem (quando a Fortuna é instavel)
e conseguem, com decisdo e audacia, impor uma nova ordem politica.

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL

29




’

“Todos os profetas armados venceram; os desarmados foram arruinados.’
(MAQUIAVEL, 1997, p. 45).

Essa frase resume o pensamento maquiaveliano: a Virtu é a forca criadora do
poder politico, capaz de transformar o acaso em oportunidade. O governante que
possui Virtl ndo espera a sorte, cria as condicdes para a vitoria.

Se a Virtl funda o Estado, a Fortuna ameaca constantemente sua estabilidade.
Machiavel vé o mundo politico como mutavel e conflituoso — as circunstancias
mudam, as aliancas se rompem, as paixdes do povo oscilam. Por isso, 0 governante
precisa adaptar-se as mudancas e antecipar os perigos.

A Virtu, entdo, ndo € apenas a energia inicial de conquista, mas também a
habilidade de conservar o poder em meio a instabilidade. O principe virtuoso sabe
que nao ha estabilidade permanente, e que governar é um exercicio continuo de
prudéncia, calculo e flexibilidade. O principe eficaz € aquele que entende que a
politica tem suas proprias leis, diferentes das leis morais.

Por isso, ele afirma que o governante deve aprender a “ndo ser bom” quando a
situacdo exige — isto &, agir conforme a necessidade e ndo conforme o ideal ético.

"Um principe, para se manter, é muitas vezes obrigado a agir contra a fé, contra
a caridade, contra a humanidade e contra a religido.” (MAQUIAVEL, 1997, p. 94).

A Virtu, nesse sentido, é a capacidade de compreender e usar a necessidade
politica — a arte de agir com realismo, sem ilusdes morais.

Nos Discursos sobre a Primeira Década de Tito Livio, Maquiavel amplia essa
reflexdo. Enquanto O Principe analisa o poder de um governante individual, os
Discursos tratam da virtu coletiva de um povo ou de uma republica.

Ele afirma que as republicas estaveis sdo aquelas em que os cidadaos possuem
Virtu civica — isto é, o senso de dever publico, a disposicdo de sacrificar interesses
pessoais pelo bem comum. Essa virtu republicana é o que permite que o Estado
suporte as mudancas da Fortuna ao longo do tempo.

Assim, Virtl e Fortuna ndo valem apenas para o individuo, mas também para
as instituicdes politicas: Virtu cria leis, equilibrio e participagdo popular; a Fortuna
ameaca a liberdade, trazendo corrupgao ou tirania; e o sucesso politico depende
da capacidade de a republica renovar-se, recuperando a virtu perdida.

No fundo, o pensamento de Maquiavel é um elogio a acdo humana consciente
e eficaz.

O verdadeiro estadista — seja principe, legislador ou cidaddo — é aquele que
entende a natureza da Fortuna e usa sua Virtu para domina-la.

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL

30




Em um mundo marcado pela incerteza, o poder politico exige: coragem para
agir sem garantias; inteligéncia para adaptar-se as circunstancias; energia para
impor a ordem sobre o caos.

“"A Fortuna determina metade de nossas a¢cdes, mas deixa-nos governar a outra
metade.” (MAQUIAVEL, 1997, p. 105).

Essa “metade” humana — o campo da Virtu — é o espaco da liberdade politica.
E onde 0 homem, consciente de sua limitacdo, afirma seu poder de criar, agir e
transformar a historia.

No capitulo XVII de O Principe, intitulado “Da crueldade e da cleméncia, e se
é melhor ser amado do que temido” Maquiavel discute uma das questdes mais
delicadas da arte de governar: como o governante deve lidar com os sentimentos
do povo para conservar o poder e manter a ordem.

Machiavel reconhece que seria ideal que o principe fosse amado e temido ao
mesmo tempo.

Contudo, ele adverte que, na pratica, as duas coisas raramente coexistem — pois
o amor depende da vontade dos suditos, enquanto o medo depende da vontade
do principe.

"Os homens amam segundo sua vontade, mas temem segundo a vontade do
principe.” (MAQUIAVEL, 1997, p. 90).

Por isso, quando é preciso escolher, Maquiavel é categdrico:

U

“E muito mais seguro ser temido do que amado, se ndo se pode ser ambos.’
(MAQUIAVEL, 1997, p. 89).

Ou seja, o temor é um laco mais firme e previsivel do que o amor, porque o
medo se baseia na prudéncia e na necessidade, enquanto o amor é voluvel e pode
se romper facilmente diante do interesse préprio.

Contudo, ndo defende a tirania ou a crueldade gratuita. Ele faz uma distincao
essencial: o principe deve ser temido, mas nunca odiado. O édio é perigoso, porque
ele desperta a vontade de vinganca e pode levar a rebelido, a conspiracdo ou a
queda do governante.

"0 principe deve fazer-se temer de tal modo que, se ndo for amado, ao menos
evite o édio.” (MAQUIAVEL, 1997, p. 90).

O ddio surge quando o governante ofende a honra ou a propriedade dos suditos,
usa a crueldade de modo arbitrdrio ou governa para o seu préprio beneficio, e ndo
para o bem do Estado.

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL

31




Portanto, o uso da forca ou da severidade deve sempre estar a servico da ordem
publica e da seguranca do Estado, e ndo de caprichos pessoais. Quando o povo
percebe que as medidas duras sdo necessarias para garantir a estabilidade, ele pode
até temer o governante — mas ndo o odiara.

O tipo de medo que Maquiavel considera legitimo ndo é o terror cego, mas
um temor racional, fundado na autoridade e na previsibilidade. O principe deve
inspirar respeito e obediéncia, sem abusar da violéncia. Ele precisa saber quando e
como punir, aplicando as penas de forma rapida, justa e controlada — evitando a
crueldade continua, que gera ressentimento.

"As ofensas devem ser feitas de uma vez sé, para que, menos sentidas, ofendam
menos; os beneficios, pouco a pouco, para que sejam mais saboreados.” (MAQUIAVEL,
1997, p. 58).

Essa maxima mostra o senso estratégico e psicoldgico de Maquiavel: a politica é
também o governo das emogdes humanas, e o principe sabio é aquele que entende
como administrar o medo e a esperanca de seus suditos.

A combinacéo equilibrada de amor e medo é o que garante a estabilidade do
poder.

Um principe apenas amado pode ser visto como fraco e perder o respeito; um
principe apenas temido pode ser odiado e enfrentar conspiracées. Por isso, o segredo
da boa politica é manter-se entre esses dois extremos — inspirar temor suficiente
para ser respeitado, mas agir com justica para ndo ser odiado.

O governante eficaz é aquele que parece justo, humano e moderado, mesmo
quando precisa agir com dureza. E a aplicacio prética da Virti maquiaveliana — a
capacidade de agir conforme a necessidade, equilibrando forca e prudéncia, astucia
e humanidade.

No capitulo XVIIl de O Principe, intitulado “De que modo os principes devem
cumprir as promessas”. Ali, o autor analisa o problema da moralidade e da palavra
dada na politica — e afirma que, embora a honestidade seja uma virtude louvavel,
0 governante que quiser conservar o poder ndo pode se guiar apenas por ela.

Assim, num mundo de enganos e traicdes, o principe que for sincero e sempre
fiel a palavra corre o risco de ser enganado e destruido. Para sobreviver, ele deve
aprender a ndo ser bom quando a situagdo exige o contrario.

Apesar disso, Maquiavel ndo recomenda que o principe seja abertamente imoral.

Pelo contrdrio: ele deve manter a aparéncia das virtudes tradicionais, pois o
povo julga mais pelas aparéncias do que pela realidade. O principe ndo precisa ser
realmente honesto, piedoso, justo ou fiel, mas deve parecer possuir essas virtudes —
porque elas geram confianca e legitimidade. O governante sabio é aquele que usa
a aparéncia de virtude como instrumento politico, sem se deixar escravizar por ela.

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL

32




Essa capacidade de agir segundo a necessidade — ser virtuoso quando possivel,
mas dissimulado quando necessario — é expressao da Virtu maquiaveliana. Virtu é
justamente a inteligéncia pratica e estratégica que permite ao principe adaptar-se
as circunstancias, dominando a Fortuna.

Machiavel usa uma famosa metafora para explicar isso:

“E necessario ao principe saber bem usar a natureza do animal e do homem.
Deve aprender a imitar o ledo e a raposa.” (MAQUIAVEL, 1997, p. 69).

I  Oledorepresenta a forca, usada para intimidar os inimigos;
I Araposarepresenta a astucia, usada para descobrir e enganar as armadilhas.

O bom principe é aquele que une essas duas naturezas — é forte quando preciso,
mas também sabe enganar, manipular e dissimular quando as circunstancias exigem.

A aparéncia de virtude é uma ferramenta de governo. Os suditos desejam
um governante que pareca justo, piedoso e honesto — pois isso traz confianca e
estabilidade. Mas, na pratica, o governante deve saber usar e abandonar as virtudes
conforme a necessidade do Estado.

Ou seja, o verdadeiro governante age conforme a necessidade, ndo conforme
o ideal moral.

Sua honestidade é instrumental: ele é honesto enquanto isso fortalece seu
poder; deixa de sé-lo quando a situacdo exige dureza, dissimulacdo ou engano.

Por fim, em sua obra Discursos sobre a Primeira Década de Tito Livio, Maquiavel
demonstra sua clara preferéncia pelo regime republicano. Nessa obra, elogia a
Republica Romana e argumenta que a liberdade politica e a participagdo dos
cidadaos sao essenciais para a grandeza de um Estado. Para ele, as republicas sdo
mais estaveis e duradouras do que os principados, porque distribuem o poder entre
varios, evitando a tirania.

Assim, Maquiavel ndo é apenas um tedrico do poder autoritario, mas também
um defensor da virtude civica e da liberdade republicana. Seu legado para a filosofia
politica é imenso. Foi o primeiro a pensar o Estado como uma entidade auténoma,
com fins préprios: a manutencdo da ordem, da seguranca e da estabilidade. Ele
introduz a ideia de razdo de Estado, segundo a qual o governante pode, em certas
circunstancias, agir fora da moral comum em nome da preservacdo do Estado. Essa
ideia influenciou profundamente o pensamento politico moderno, a exemplo de
Hobbes, Weber, Gramsci e outros.

Mesmo séculos depois, suas ideias continuam influenciando tanto a teoria
politica quanto a pratica dos governos. De forma provocativa, Maquiavel ensinou
que entender o poder é maisimportante do que julgd-lo — e essa licdo é o ntcleo do
seu legado. Ao destacar a natureza humana ambiciosa e instavel, ele abre para que
Hobbes a descreva de forma ainda mais radical, como fonte de conflito permanente.

A POLITICA PRAGMATICA DE MAQUIAVEL

33




THOMAS HOBBES E A
ORDEM CONTRATUAL

Hobbes combina a defesa da ordem e da autoridade como condi¢des
indispensaveis para a paz social, com uma visdo racional e cientifica da natureza
humana. Ele parte da ideia de que, no estado de natureza, os homens sdo movidos
pelo medo, pelo desejo e pela autopreservacdo, vivendo em permanente conflito.
Para escapar desse caos, os individuos, por meio da razao, firmam um pacto social,
um contrato, e transferem seus direitos ao soberano, que deve deter poder absoluto
para garantir seguranca e estabilidade. Embora defensor de um governo forte,
Hobbes ndo o justifica por tradicdo divina, mas por necessidade racional: o poder
politico é um artificio humano para conter a violéncia natural e preservar a vida civil.

Vida e Obra

Thomas Hobbes nasceu em 5 de abril de 1588, na vila de Westport, préxima
a cidade de Malmesbury, no condado de Wiltshire, Inglaterra. Ele nasceu
prematuramente devido a um episddio marcante: no momento de seu nascimento,
sua mae entrou em trabalho de parto antecipado apds ouvir rumores da invasdo da
Armada Espanhola. Esse evento de panico nacional teria assustado profundamente
sua mae, provocando o parto antes do tempo. Hobbes usou essa histéria como
metdfora para sua propria vida — marcada pelo medo, inseguranca e preocupacao
com a ordem e a paz, temas centrais em sua filosofia.

Seu pai, Thomas Hobbes Sr., era um clérigo anglicano, vigario local, mas teve
uma vida conturbada e acabou se envolvendo em uma briga com outro padre, o
que o obrigou a fugir e abandonar a familia. Apds esse episddio, Agnes Hobbes e
os filhos (Thomas e seus irmaos) passaram a ser cuidados por Francis Hobbes, irmao
do pai, que era um préspero fabricante de luvas e comerciante. Francis assumiu a
responsabilidade pela educacdo e sustento do jovem Thomas, o que foi decisivo para
que ele tivesse acesso a uma formacao sdlida, algo incomum para sua origem social.

Hobbes demonstrou desde cedo grande aptiddo para os estudos, especialmente
em linguas classicas e matematica. Aos 14 anos, foi enviado para estudar na Magdalen
Hall, da Universidade de Oxford, onde permaneceu até 1608.

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL




Na época, Oxford ainda seguia o curriculo escolastico medieval, fortemente
influenciado por Aristételes e pela teologia crista. Hobbes, porém, mostrava
insatisfacdo com o ensino tradicional, que considerava especulativo e pouco cientifico.
Ele se interessava muito mais por ciéncias exatas, geometria e filosofia natural, o
que mais tarde o aproximaria do método de Galileu Galilei.

Apds se formar em Oxford, foi recomendado como tutor do jovem William
Cavendish, filho de uma das familias mais ricas e influentes da Inglaterra — os
condes de Devonshire. Esse cargo marcou o inicio de uma longa e produtiva relacdo
com a familia Cavendish, que o protegeria e financiaria ao longo de toda sua vida.

Durante os anos em que serviu como tutor e secretario da familia Cavendish,
Hobbes teve a oportunidade de viajar amplamente pela Europa, o que foi decisivo
para sua formacao intelectual.

Entre 1610 e 1615, acompanhou seu pupilo em uma viagem pelo continente,
passando pela Franca, Italia e Alemanha. Nessas viagens, entrou em contato com
o humanismo renascentista, o ceticismo francés e o método cientifico emergente.
Conheceu e dialogou com figuras importantes, como Galileu Galilei (na Italia) e
Marin Mersenne (na Franca), ambos ligados ao novo espirito cientifico da época.

Esses encontros o inspiraram a desenvolver uma visdo mecanicista do mundo,
baseada na ideia de que todos os fendbmenos — inclusive os sociais e mentais —
podem ser explicados em termos de movimento e matéria. Essa visdo influenciou
profundamente toda sua filosofia.

Durante as primeiras décadas de sua vida intelectual, Hobbes ndo era ainda um
filésofo politico, mas sim um tradutor e estudioso dos classicos. Em 1629, publicou
uma traducdo para o inglés da Histdria da Guerra do Peloponeso, de Tucidides,
um dos grandes historiadores da Grécia Antiga. Essa obra foi importante porque
Hobbes admirava Tucidides como um realista politico, alguém que descreveu os
conflitos humanos sem idealizagdes — uma postura que influenciaria fortemente
o tom realista de O Leviata.

Por volta de 1630, Hobbes comecou a elaborar seu sistema filoséfico completo,
que pretendia explicar toda a realidade — da fisica a politica — de forma racional
e cientifica. Ele dividiu seu projeto em trés partes:

1. De Corpore (Do Corpo) — sobre a natureza e a matéria;

2. De Homine (Do Homem) — sobre a mente e as paixdes humanas;

3. De Cive (Do Cidaddo) — sobre a sociedade e o Estado.

Essa estrutura seria desenvolvida ao longo de sua vida.

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL

35




O periodo mais turbulento da vida de Hobbes foi durante a Guerra Civil Inglesa
(1642-1651), conflito entre o rei Carlos | e o Parlamento. Hobbes, que temia o caos
e a desordem, tomou partido dos realistas (monarquistas) e passou a defender a
autoridade absoluta do soberano.

Com o avanco das forcas parlamentares, ele foi forcado ao exilio na Franca em
1640, onde permaneceu cerca de 11 anos. Nesse periodo, conviveu com intelectuais
como Descartes e Pierre Gassendi, e também atuou como professor de matematica
para o jovem Carlos Il, filho do rei deposto.

Durante o exilio Hobbes escreveu sua obra-prima: Leviats, ou a Matéria, Forma
e Poder de um Estado Eclesiastico e Civil (1651). Com essa obra, consolidou sua fama
como tedrico do Estado moderno e fundador do contratualismo. Apds a publicacdo,
porém, foi acusado de ateismo e materialismo, o que gerou polémica e hostilidade,
especialmente entre religiosos e conservadores.

Com o fim da guerra e a restauracdo da monarquia, Hobbes retornou a
Inglaterraem 1651, protegido por Carlos II, seu antigo aluno, que se tornou rei em
1660. O monarca o recompensou com uma pensao vitalicia, e Hobbes pode viver
tranquilamente seus ultimos anos, apesar de continuar envolvido em debates e
controvérsias.

Mesmo idoso, Hobbes manteve uma vida intelectual ativa. Em 1668, escreveu
Behemoth, uma anlise critica da guerra civil inglesa, publicada apenas apds sua
morte. Também traduziu para o inglés obras de Homero, como a lliada e a Odisseia.

Hobbes viveu até os 91 anos, uma idade notdvel para o século XVII. Morreu
em 4 de dezembro de 1679, na propriedade dos Cavendish, em Hardwick Hall,
Derbyshire. Até o fim, manteve sua lucidez e seu ceticismo religioso.

Hobbes era descrito como um homem reservado, disciplinado e de habitos
simples. Gostava de caminhar todos os dias, lia com regularidade e era conhecido por
sua cortesia e prudéncia. Tinha também um senso de humor irénico e uma mente
racionalista, sempre desconfiada de supersticdes e dogmas religiosos. Embora fosse
temido por alguns como um “filésofo ateu”, Hobbes nunca se declarou abertamente
contra a religido, mas insistia que a autoridade civil devia sempre prevalecer sobre
areligiosa.

Avida de Hobbes foi longa e atravessou os principais momentos de transformacao
da Europa moderna: o Renascimento, a Reforma Protestante, a Revolucdo Cientifica
e o surgimento do Estado moderno.

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL

36




Contexto

Servindo por décadas a familia Cavendish, Hobbes conviveu com a aristocracia
inglesa e observou de perto os mecanismos do poder, as intrigas da corte e a
dependéncia entre governantes e governados. Essas experiéncias o ensinaram que
o poder politico ndo é sustentado apenas pela forca, mas também por aparéncias,
simbolos e legitimidade — algo que ele aprendeu com Maquiavel, a quem admirava.

Assim, em Leviata, Hobbes ndo fala apenas da forca do soberano, mas também
de sua autoridade simbdlica: ele deve ser temido, respeitado e obedecido porque
representa a vontade de todos — um “Deus mortal” que mantém a sociedade unida.

A Inglaterra dos séculos XVI e XVII era um pais em transformacdo. Quando
Hobbes nasceu, a Inglaterra vivia o final do reinado da rainha Elizabeth I, uma época
de grandes mudancas politicas, religiosas e econdmicas. O pais havia rompido com
a Igreja Catdlica durante o governo de Henrique VIII (1509-1547) e criado a Igreja
Anglicana, o que gerou séculos de tensdes religiosas entre catélicos, anglicanos
e puritanos. Essas divisdes, somadas a disputas pelo poder politico, criaram um
ambiente de instabilidade permanente.

Durante a juventude e a vida adulta de Hobbes, a Inglaterra passou por trés
grandes transformacdes:

1. O absolutismo mondrquico dos reis da dinastia Stuart.
2. A Guerra Civil Inglesa (1642-1651).
3. ARevolugdo Puritana e a execucdo do rei Carlos I.

Esses eventos marcaram profundamente sua visdo de mundo e sua filosofia.

No século XVII, a autoridade do rei passou a ser contestada pelo Parlamento,
que representava os interesses da burguesia mercantil e da nobreza rural. O rei
Carlos I, defensor do direito divino dos reis (a ideia de que o poder vem de Deus),
entrou em choque com o Parlamento ao tentar governar sem sua aprovacao e
impor novos impostos.

As tensdes aumentaram quando Carlos | tentou impor praticas religiosas proximas
ao catolicismo dentro da Igreja Anglicana, irritando os puritanos, que defendiam
uma forma mais simples e moralista de culto. Esse conflito politico e religioso
explodiu em 1642, dando inicio a Guerra Civil Inglesa, que dividiria o pais entre os
realistas (defensores do rei); e os parlamentaristas (liderados por Oliver Cromwell,
de inspiracdo puritana).

Nada influenciou mais Hobbes do que a Guerra Civil Inglesa (1642-1651). Ele
presenciou o colapso da autoridade real, a execucdo do rei Carlos |, e o dominio da
anarquia e da violéncia nas ruas. Esses acontecimentos confirmaram suas convic¢des
mais profundas: quando o poder é dividido — entre rei, Parlamento, Igreja e povo
— surge o conflito, e o pais mergulha na desordem.

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL

37




Em Leviata, condena a ideia de dividir o poder politico e defende um soberano
absoluto e indivisivel, capaz de impor leis e garantir a paz. Sua defesa do absolutismo,
portanto, ndo era apenas tedrica — era uma resposta direta a experiéncia histdrica
do caos, uma tentativa de reconstruir a ordem destruida pela guerra.

A guerra foi brutal: irmaos lutaram contra irmaos, cidades foram destruidas e a
Inglaterra mergulhou no caos politico e social. Apds anos de batalhas sangrentas,
os exércitos de Cromwell (as New Model Army) derrotaram as tropas do rei. Carlos |
foi capturado, julgado por traicdo contra o povo inglés e executado em 1649 — um
fato inédito na Europa moderna, pois era a primeira vez que um rei era condenado
e morto em nome do povo.

Com a execucdo do rei, a Inglaterra aboliu a monarquia e proclamou uma
Republica (Commonwealth), governada inicialmente pelo Parlamento e, depois,
por Oliver Cromwell como Lorde Protetor (1653-1658). As consequéncias pessoais
e intelectuais para Hobbes foram profundas. Ele foi diretamente afetado pelos
acontecimentos da guerra e pela derrota dos monarquistas.

Hobbes era simpatizante dos realistas e defensor da monarquia. Com o avanco
dos parlamentaristas, temendo perseguicdo, ele fugiu da Inglaterra em 1640 e
viveu exilado em Paris por cerca de 11 anos. Durante esse periodo, conviveu com
intelectuais franceses e com o jovem Carlos II, entdo principe exilado.

Esse exilio marcou seu pensamento: Hobbes viu de perto o colapso da autoridade
politica e religiosa e o terror da guerra civil, o que o levou a concluir que a anarquia é
o maior mal que pode existir. Quando a autoridade é dividida ou questionada, surge
a guerra de todos contra todos. Essa experiéncia foi o marco decisivo que o levou a
formular sua teoria do Estado soberano absoluto, apresentada em Leviatd (1651).

O trauma coletivo da guerra e da desordem convenceu Hobbes de que o principal
objetivo da politica € garantir a paz e a seguranca. Em sua visdo, os homens, movidos
pelo medo da morte violenta e pelo desejo de autopreservacdo, concordam em
renunciar a liberdade total e criar, por meio de um contrato social, uma autoridade
comum — o Leviata, simbolo do Estado soberano.

Outro elemento fundamental do contexto inglés foi o conflito entre Igreja e
Estado.

Desde a Reforma, a Inglaterra oscilava entre catolicismo, anglicanismo e
puritanismo, com perseguicdes, censuras e guerras religiosas.

Hobbes via nessas disputas uma ameaca constante a unidade politica, pois o
poder religioso competia com o poder civil. Em Leviatd, ele dedica um longo trecho a
questao religiosa, defendendo que a autoridade eclesidstica deve estar subordinada
ao Estado, e que o soberano deve controlar a religido publica para evitar divisdes.

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL




Essa ideia refletia diretamente a situacdo inglesa, onde a religido era usada
como instrumento politico — algo que Hobbes via como perigoso e destrutivo.

O século XVIlI também foi o século da ciéncia moderna. Hobbes viveu em plena
Revolucado Cientifica, contemporaneo de Galileu, Kepler, Descartes e Bacon. Ele
acreditava que o método cientifico — baseado na observacado e na razdo — poderia
ser aplicado a politica. Inspirado por Galileu, via o mundo como um sistema mecanico
de corpos em movimento, regido por leis. Da mesma forma, percebia o homem como
um corpo movido por paixdes e desejos, e o Estado como uma maquina artificial
construida pela razdo humana para regular esses movimentos.

Esse racionalismo mecanicista se combina, em Hobbes, com o trauma politico
da guerra, resultando em uma filosofia que busca fundar a ordem social em bases
cientificas, e ndo religiosas.

Apds o periodo republicano sob Oliver Cromwell, a monarquia foi restaurada em
1660, com Carlos II, filho do rei executado. Hobbes, j& idoso, retornou a Inglaterra
e foi protegido pelo novo rei, embora continuasse sendo alvo de criticas da Igreja
e das universidades.

Durante o exilio na Franca, viveu sob constante tensao. Publicar Leviata significou
desafiar tanto os republicanos ingleses quanto a Igreja catdlica e a anglicana, pois
ele propunha uma visdo politica secular: o poder do Estado ndo vem de Deus, mas
do acordo humano. Essa postura o fez ser acusado de ateismo e blasfémia, o que
reforcou seu cardter reservado e prudente.

Avolta do absolutismo mondrquico confirmou, para Hobbes, a necessidade de
um poder soberano que garantisse a estabilidade e a ordem — exatamente o que
ele havia defendido em sua filosofia.

Em sintese, o pensamento hobbesiano foi marcado por um contexto turbulento.
A guerra civil e a execucdo do rei mostraram a necessidade de um poder absoluto e
indivisivel para evitar o caos. As divisdes religiosas (catdlicos, puritanos e anglicanos)
levaram a Hobbes a defender o controle do Estado sobre a religido. Assim como, a
revolucdo cientifica influenciou seu método racional e mecanicista de entender a
politica. Da mesma forma, que o exilio e medo do caos fortaleceram sua visdo do
medo como fundamento para o contrato social.

Pensamento Politico

Hobbes, assim como Maquiavel, é um dos fundadores da filosofia politica
moderna. Seu pensamento marca uma ruptura decisiva com a tradicdo cldssica e
medieval, ao propor uma explicacdo racional, cientifica e laica sobre o poder e a
origem do Estado. A sua principal obra, Leviatd (1651), escrita em meio a Guerra

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL

39




Civil Inglesa, reflete a preocupacdo central de Hobbes: como garantir a paz e evitar
o caos social. Para ele, o fundamento do poder politico ndo estd mais em Deus ou
na natureza hierdrquica das coisas, mas no contrato entre os homens, que, movidos
pelo medo da morte e pelo desejo de seguranga, decidem submeter-se a uma
autoridade comum.

O ponto de partida de sua filosofia politica é a concepgdo de natureza humana.
Para compreender a origem do Estado e da sociedade civil, Hobbes procura descrever
o0 homem tal como ele é, e ndo como deveria ser — uma postura que o aproxima
de Maquiavel e o distancia da tradicdo moralista e teoldgica da filosofia politica
antiga e medieval.

Ao contrario de Aristoteles, que definia o homem como um animal politico
(zoon politikon), naturalmente inclinado a vida em comunidade, Hobbes o descreve
como um individuo movido por paixdes e desejos, voltado primordialmente para
a autopreservacdo. Essa mudanca de perspectiva é radical: a politica deixa de ser
a realizacdo natural da sociabilidade humana e passa a ser um remédio artificial
contra a violéncia inerente a condicdo humana.

Este autor é profundamente influenciado pelo mecanicismo da ciéncia moderna.
Ele entende 0 homem como um corpo em movimento, regido por leis fisicas universais.
Na base de todas as agdes humanas esta 0 movimento dos apetites e das aversdes
— o desejo de aproximar-se do que causa prazer e o impulso de afastar-se do que
causa dor. Essa concepcdo materialista substitui as antigas explicacdes metafisicas
e morais por uma andlise puramente fisica e psicolégica. Portanto, a vida humana,
é uma busca incessante de poder, entendendo-se “poder” como a capacidade de
obter meios para satisfazer os préprios desejos. Essa busca nunca se encerra, pois
os desejos humanos sdo ilimitados: ao alcangar um objetivo, surge outro, e assim
por diante. Hobbes escreve:

"Avida humana nao é sendo um movimento continuo do desejo, de um objeto
para outro; cessando apenas na morte.” (HOBBES, 2003, p. 86).

Dessa estrutura do desejo decorrem duas consequéncias fundamentais:

1. Aigualdade natural entre os homens, ja que todos possuem forgas e
inteligéncias semelhantes o bastante para se prejudicarem mutuamente;

2. Adesconfianca reciproca, pois cada individuo teme que o outro lhe tire
aquilo que possui ou ameaca sua seguranca.

Com base nessa compreensdo da natureza humana, Hobbes imagina uma
situacdo hipotética: o estado de natureza. Trata-se de uma condicdo pré-politica e
pré-juridica, em que ainda nao existe Estado, governo, leis ou autoridade comum.
Nesse estado, cada individuo € livre para agir conforme sua prépria vontade, buscando
preservar sua vida e satisfazer seus desejos. Essa liberdade total, porém, tem um
preco: a auséncia de seguranca.

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL




Sem um poder comum que imponha regras e limites, cada homem vive sob
constante ameaca. Todos competem pelos mesmos bens, pelo prestigio e pela
sobrevivéncia. Hobbes identifica trés causas principais da discérdia humana (Leviatd,
cap. XIlI):

1. Competicdo —leva os homens a atacar para obter ganho;
2. Desconfianca - leva-os a atacar por seguranca;
3. Gldria-leva-os a atacar por reputacdo, honra ou reconhecimento.

O resultado é um estado permanente de tensdo e hostilidade, que Hobbes
descreve com célebre clareza:

“Durante o tempo em que os homens vivem sem um poder comum que 0s
mantenha em respeito, estdo naquela condicdo que se chama guerra; e tal guerra
é a de cada homem contra cada homem.” (HOBBES, 2003, p. 109).

Essa guerra ndo significa necessariamente combate continuo, mas uma disposicao
constante a violéncia, um estado de medo e inseguranca permanentes. Nesse
contexto, ndo ha propriedade, nem justica, nem moralidade — pois esses conceitos
dependem da existéncia de leis e de um poder comum para garanti-las. Hobbes
sintetiza:

“Nada pode ser injusto. Onde ndo hd poder comum, ndo ha lei; onde ndo ha
lei, ndo ha injustica.” (HOBBES, 2003, p. 111).

Assim, o estado de natureza é um estado de liberdade total, mas também de
inseguranca absoluta. Cada homem é juiz de seus préprios atos, e o direito natural
de todos é ilimitado — o que torna impossivel a convivéncia pacifica.

A saida do estado de natureza, para Hobbes, nasce da razdo e do medo. O
medo da morte violenta é o afeto mais poderoso e universal; ele leva o homem a
buscar uma forma de escapar da guerra e garantir sua sobrevivéncia. A razao, por
sua vez, indica os meios adequados para isso: a criagdo de um pacto, um acordo
entre os homens para renunciar ao uso irrestrito da forca e transferir esse poder a
uma autoridade comum.

Hobbes chama de “leis da natureza” os principios racionais que conduzem
o homem a esse acordo. A primeira delas é a de buscar a paz; a sequnda é a de
renunciar ao direito de tudo fazer e aceitar que os outros facam o mesmo. A partir
desse gesto, nasce o contrato social, fundamento da vida civil e da soberania politica.

A concepcdo hobbesiana da natureza humana representa uma ruptura total com
afilosofia classica e com a teologia crista. Para Aristételes, o homem é naturalmente
sociavel, e o Estado existe para realizar o bem comum. Para Santo Agostinho e

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL




Tomdas de Aquino, a sociedade é parte do plano divino e a lei natural reflete a
vontade de Deus.

Hobbes, porém, elimina qualquer referéncia a finalidade moral ou divina da
politica. A sociedade é uma construcao artificial, resultado do medo e da razédo
— néo da natureza nem da graca. O homem é levado a vida social ndo por amor
ao proximo ou por desejo de virtude, mas por temor da morte e necessidade de
seguranca. Assim, a ordem politica é um instrumento racional de contencdo da
violéncia, e ndo uma expressdo da natureza moral humana.

Avisdo hobbesiana da natureza humana fundamenta toda a sua teoria do Estado.
Se 0o homem é movido por paixdes egoistas e tende a violéncia, entdo somente um
poder forte, absoluto e centralizado pode garantir a paz e a estabilidade. O Leviata
— o Estado soberano — surge como um “Deus mortal”, necessario para conter a
anarquia e assegurar a sobrevivéncia de todos.

Afilosofia politica de Hobbes, portanto, é pessimista quanto a natureza humana,
mas otimista quanto a razdo: embora o homem seja violento por instinto, ele é
capaz de compreender, pela razao, que é melhor obedecer a um poder comum do
que viver em permanente guerra. Essa é a base do contrato social e da legitimidade
do Estado moderno.

Assim, no estado de natureza, que é uma situacdo hipotética anterior a criacdo
das leis e do governo, cada individuo possui o direito de fazer tudo o que julgar
necessario para garantir sua prépria sobrevivéncia. Essa liberdade ilimitada, contudo,
conduz ao conflito permanente, pois todos desejam os mesmos recursos e vivem
desconfiados uns dos outros. Surge entdo o diagndstico hobbesiano: “A vida do
homem é solitdria, pobre, sordida, brutal e curta.” (HOBBES, 1983, p. 108), traduzido
na celebre frase que “O homem é o lobo do homem"” (homo homini lupus).

Nesse estado de guerra de todos contra todos, ndo existem leis, justica ou
moralidade, pois ainda ndo hd autoridade comum. O medo da morte violenta e o
desejo de pazlevam o homem a buscar uma saida racional para essa situacdo cadtica.

Asolugao de Hobbes é o contrato social, um acordo racional pelo qual os homens
renunciam voluntariamente a sua liberdade natural e transferem seus direitos a
uma autoridade soberana, o Leviata. Esse soberano — que pode ser uma pessoa
ou uma assembleia — concentra todo o poder politico e tem a funcdo de garantir
a seguranca e a paz. O contrato ndo é firmado entre o povo e o governante, mas
entre os préprios individuos, que, ao abrirem mao de seus direitos, criam a figura
do soberano.

O Estado é uma construcao artificial, uma maquina criada pela razdo humana
para conter as paixdes e assegurar a sobrevivéncia. Ele nasce ndo da natureza ou
da vontade divina, mas do medo e da necessidade de seguranca. Assim, o poder

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL




politico é resultado de um pacto racional: os homens obedecem nado por amor ou
virtude, mas por prudéncia — porque é racional submeter-se a uma autoridade
que evita o retorno ao caos.

O soberano — que pode ser um rei, uma assembleia ou qualquer forma de
poder — é o representante da vontade de todos. Ele é a “alma” do corpo politico, e
os cidadaos sdo seus “membros”. Sua autoridade deriva diretamente do contrato:
todos consentiram em obedecé-lo para escapar do medo e da violéncia.

O poder do soberano &, portanto, absoluto, indivisivel e inquestionavel, pois se os
suditos pudessem julgd-lo ou limita-lo, o Estado voltaria a desordem. Hobbes afirma:

"0 soberano nao pode ser injusto com seus suditos, pois foi instituido por eles
para agir em seu nome.” (HOBBES, 2003, p. 137).

Isso significa que nado ha direito de resisténcia ou rebelido contra o soberano,
exceto no caso extremo de autodefesa, quando a vida do individuo estd diretamente
ameacada.

O poder do soberano deve ser indivisivel, ilimitado e absoluto. Se o poder fosse
dividido — por exemplo, entre rei e parlamento — voltaria o perigo do conflito e da
guerra civil. Apenas uma autoridade suprema pode garantir a paz e a estabilidade.

O soberano é o unico legislador legitimo; ele define o que é justo e injusto,
certo e errado. Ndo ha direito contra o soberano, pois ele é o criador do direito. A
liberdade dos suditos existe apenas dentro dos limites estabelecidos pelas leis civis
— ou seja, s6 ha liberdade onde a lei silencia.

No entanto, Hobbes reconhece um limite minimo a autoridade: o direito natural
a vida. Se o soberano nao for capaz de proteger a seguranca de seus suditos, o
contrato social se dissolve, pois a sua razao de existir desaparece.

O contrato social em Hobbes é um ato de razdo e autopreservacdo. Ele ndo
ocorre entre suditos e governante, mas entre os préprios individuos. Cada pessoa
renuncia voluntariamente ao seu direito natural ilimitado e transfere esse direito a
uma autoridade comum, que recebe o poder de agir e decidir em nome de todos.

Nas palavras de Hobbes, o pacto pode ser resumido assim:

"“Eu autorizo e cedo o meu direito de governar-me a mim mesmo a este homem,
ou a esta assembleia, com a condicdo de que tu facas o mesmo.” (HOBBES, 2003,
p. 147).

Assim, o contrato social é o fundamento racional da sociedade civil: ¢ o momento
em que os individuos, cansados da guerra e movidos pelo medo, criam uma autoridade
capaz de garantir a paz e a seguranca.

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL




Esse ato coletivo cria uma unidade politica artificial — o Estado, que Hobbes
chama de Leviatd, inspirado no monstro biblico do Livro de J6, simbolo de poder
e forca irresistiveis. O Leviata representa o corpo politico composto por todos os
homens, mas governado por uma vontade soberana Unica.

O Leviata, como encarnacdo da autoridade politica, tem trés funcoes
fundamentais:

1. Garantir aseguranca interna e externa dos cidad&os, prevenindo a guerra
e assegurando a paz;

2. Criare aplicar as leis, definindo o que é justo e injusto, certo e errado — j&
que, para Hobbes, a justica nasce com o Estado;

3. Educar e orientar os suditos, moldando as opinides e crencas necessarias
a coesao social.

O Estado hobbesiano é, portanto, um Estado de direito e de forca ao mesmo
tempo: de direito porque nasce de um pacto racional; de forca porque sé a coercdo
garante a obediéncia e a estabilidade.

Este debate alcanca até a propriedade privada. Para Thomas Hobbes, antes da
criacdo do Estado — no chamado estado de natureza — nao existe propriedade
privada, nem direito legitimo a posse da terra ou de qualquer bem. Isso porque,
nesse estado hipotético, todos os homens possuem igual direito a todas as coisas.
Cada individuo tem liberdade absoluta para usar e ocupar o que desejar, de acordo
com sua forca e engenhosidade, a fim de garantir a prépria sobrevivéncia.

“No estado de natureza, ndo existe propriedade, dominio ou distingdo entre
0 meu e o teu; mas apenas o direito de cada homem a todas as coisas.” (HOBBES,
2003, p. 106).

Portanto, a propriedade — entendida como um direito estdvel e reconhecido —
s6 pode surgir depois do pacto social. Enquanto ndo ha lei, ndo ha posse legitima,
apenas apropriacdo temporaria e precaria, sustentada pela forca. Essa ideia marca
uma ruptura com a tradicdo aristotélica e medieval, que via na propriedade um
direito natural derivado da sociabilidade humana.

Com a formacao do Estado por meio do contrato social, os individuos transferem
ao soberano o seu direito natural a todas as coisas. O soberano, entdo, torna-se o
detentor origindrio de todo direito, inclusive sobre a terra e os bens. Somente a partir
da autoridade soberana é que a propriedade pode ser definida, requlamentada e
garantida.

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL




Assim, o direito de propriedade é um produto do poder politico, ndo algo anterior
a ele. O soberano decide quem possui o qué, sob quais condicoes e segundo quais
leis. Ele é, em ultima instancia, o fundamento juridico da propriedade.

“Somente quando o poder civil estad estabelecido é que cada homem pode
dizer, com seguranca, que algo é seu; pois é o soberano quem determina o que é
de cada um e quem assegura essa posse.” (HOBBES, 2003, p. 142).

Em outras palavras, a propriedade existe por concessao do soberano, e seu
respeito depende da vontade e da for¢a do Estado.

E importante, contudo, distinguir dois aspectos: soberano n&o é o proprietario
de todos os bens no sentido de usa-los livremente como coisa sua; mas ele é o
garantidor da ordem juridica que torna a propriedade possivel.

Hobbes ndo defende que o rei ou o Estado devam confiscar os bens de todos,
mas que a legitimidade de toda posse deriva da autoridade soberana. Sem leis e
sem poder central, a propriedade ndo tem sentido, porque ndo ha quem a defenda.
Assim, o soberano pode, se julgar necessario para a paz e a seguranca publica,
redefinir, redistribuir ou limitar o direito a propriedade — sempre com base no
interesse comum e na manutencdo da ordem.

Essaideia coloca Hobbes entre os fundadores da concepcdo moderna do Estado
soberano, que detém o monopdlio da autoridade juridica e territorial.

No contexto do século XVII, a terra era o principal bem econdmico e a base da
riqueza e do poder politico. Ao afirmar que a propriedade da terra depende da
lei civil, Hobbes esta redefinindo o préprio fundamento da soberania territorial.

Para ele, o soberano é também o senhor do territério — aquele que detém
o direito exclusivo de impor leis, cobrar tributos, distribuir terras e controlar seus
frutos. A autoridade do Estado sobre o territério €, portanto, plena e indivisivel,
assim como seu poder sobre os suditos.

"0 dominio de um Estado se estende sobre todos os bens e terras dentro
de suas fronteiras, pois é o soberano quem, por lei, da validade a todo titulo de
propriedade.” (HOBBES, 1998, p. 95).

A terra, portanto, ndo é apenas um bem econdmico, mas o simbolo do poder
soberano: o espaco fisico sobre o qual a lei civil se impde e se realiza.

Hobbes reconhece que a estabilidade politica exige que os suditos tenham
seguranca juridica sobre seus bens. Por isso, embora o soberano detenha poder
absoluto, ele deve garantir aos suditos o direito de usufruir de suas posses de modo
seguro e previsivel. A propriedade é, assim, uma condicdo da paz civil: sem a protecdo
dos bens, o medo e o conflito retornariam.

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL




No entanto, o direito a propriedade ndo é um direito natural inalienavel —
como serd em Locke —, mas um direito civil condicionado pela autoridade soberana.
Os suditos possuem bens porque o Estado permite, e essa permissdo é mantida
enquanto for compativel com a paz e a seguranca publica.

“Os direitos dos suditos sdo aqueles que o soberano lhes concede; pois fora
da lei civil ndo ha propriedade, nem justica, nem injuria.” (HOBBES, 2003, p. 224).

A posicao de Hobbes contrasta fortemente com a de John Locke, seu sucessor,
que defenderd que a propriedade é um direito natural anterior ao Estado, derivado
do trabalho. Para Locke, o Estado existe para proteger a propriedade; para Hobbes,
o Estado existe para criar a propriedade.

Essa diferenca marca a passagem do absolutismo hobbesiano ao liberalismo
lockeano e revela duas visdes distintas sobre o papel do Estado: em Hobbes, o
Estado constitui o proprio fundamento e a fonte do direito, sendo responsavel
por criar e garantir a ordem juridica; em Locke, ao contrario, o Estado é apenas um
instrumento destinado a preservar direitos que existem previamente a sua formacao,
especialmente a vida, a liberdade e a propriedade.

THOMAS HOBBES E A ORDEM CONTRATUAL




O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE

Locke é o fundador do liberalismo moderno, centrado na defesa da liberdade
individual, da propriedade privada e do governo limitado pelo consentimento
dos governados. Ele afirma que os homens, no estado de natureza, sdo livres e
iguais, dotados de razdo e direitos naturais — a vida, a liberdade e a propriedade.
O poder politico surge para proteger esses direitos, e sua legitimidade depende
do cumprimento dessa funcdo. A separacdo dos poderes e a tolerancia religiosa
completam sua visdo liberal, voltada a limitagdo do poder e a protecdo das liberdades
civis. Assim, Locke estabelece os principios de uma politica racional, baseada na
confianca na razdo humana e na autonomia individual como pilares da ordem e
da legitimidade.

Vida e Obra

John Locke (1632-1704) é considerado um dos mais importantes pensadores
do lluminismo e o “pai do liberalismo moderno”. Seu pensamento marcou
profundamente a filosofia politica, a teoria do conhecimento e a formacéo das
instituicdes democraticas ocidentais. Ao lado de Thomas Hobbes e Jean-Jacques
Rousseau, Locke é um dos grandes representantes do contratualismo, mas sua
visdo é mais otimista e liberal em relacdo a natureza humana e ao papel do Estado.

Ele nasceu em 29 de agosto de 1632, na vila de Wrington, no condado de
Somerset, ao sudoeste da Inglaterra. Pouco tempo depois, sua familia mudou-se para
Pensford, uma pequena localidade proxima a Bristol, onde Locke passou sua infancia.

Seu pai, John Locke Sr., era um advogado modesto e funcionario publico, além
de ter atuado como capitdo da cavalaria nas forcas do Parlamento durante a Guerra
Civil Inglesa (1642-1651), conflito que opss o rei Carlos | aos parlamentaristas
puritanos. Essa experiéncia politica e militar do pai influenciou profundamente a
visdo do jovem Locke sobre liberdade, autoridade e governo, temas que mais tarde
seriam centrais em sua obra.

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE




Sua mae, Agnes Keene, era uma mulher de origem modesta, mas muito religiosa
e disciplinada. Ela transmitiu ao filho valores morais e religiosos rigorosos, tipicos
da tradicdo puritana, enfatizando o trabalho, a sobriedade e o dever moral. Locke
foi criado, portanto, em um ambiente familiar que unia educacéo, fé e senso de
responsabilidade publica, moldando seu carater racional e ético.

Aos 14 anos, Locke foi enviado para estudar na Westminster School, em Londres
— uma das escolas mais prestigiadas da Inglaterra. L3, teve uma formacao cldssica
solida, estudando latim, grego, [6gica, retdrica e filosofia moral.

Em 1652, ele ingressou na Universidade de Oxford, no Christ Church College, onde
permaneceu por muitos anos, primeiro como estudante e depois como professor.
Oxford, no entanto, ainda seguia fortemente a tradicdo escolastica aristotélica, com
énfase naldgica formal e na teologia medieval. Locke, com espirito critico e curioso,
considerava esse ensino ultrapassado e estéril.

Durante sua formacédo, ele comecou a interessar-se pelas ciéncias naturais,
que estavam em plena ascensao no século XVII. O contato com as ideias de Francis
Bacon, defensor do método empirico e da observacdo da natureza, despertou em
Locke o gosto pela investigacdo experimental.

Ele também estudou filosofia moderna, especialmente as obras de René Descartes,
cujo racionalismo influenciou e ao mesmo tempo provocou o pensamento empirista
de Locke. Apesar de reconhecer a importancia da razéo, Locke acreditava que o
conhecimento ndo nasce das ideias inatas, mas da experiéncia sensorial — posi¢do
que se consolidaria em sua obra Ensaio sobre o Entendimento Humano (1690).

Enquanto lecionava em Oxford, Locke teve contato com o fisico e quimico Robert
Boyle, um dos fundadores da Royal Society e um dos pais da quimica moderna. Locke
admirava Boyle e via nele o modelo do cientista empirico que busca a verdade por
meio da observacdo e da experimentacao.

Outro personagem decisivo foi Thomas Sydenham, médico famoso por sua
abordagem empirica na medicina, conhecida como o “Hipdcrates inglés”. Sob sua
influéncia, Locke estudou medicina, fisiologia e biologia, chegando a exercer a
pratica médica em alguns momentos de sua vida. Ele nunca obteve o titulo formal
de médico, mas atuou como médico particular e conselheiro cientifico, unindo

ciéncia e filosofia de forma pioneira.

Essa formacao cientifica refor¢ou sua conviccdo de que o conhecimento deriva
da experiéncia, o que se refletird tanto em sua filosofia quanto em seu método de
raciocinio politico.

Em 1666, um acontecimento decisivo mudou a vida de Locke. Ele conheceu
Anthony Ashley Cooper, um influente politico liberal que mais tarde se tornaria
o primeiro Conde de Shaftesbury. Locke foi convidado a viver na residéncia de
Shaftesbury em Londres, inicialmente como médico pessoal, mas rapidamente se
tornou secretario, conselheiro politico e amigo de confianca.

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE




Essa convivéncia introduziu Locke nos circulos politicos mais importantes da
Inglaterra. Ele passou a acompanhar de perto os debates sobre liberdade religiosa,
economia, comércio e governo, desenvolvendo uma visdo politica cada vez mais
liberal e racionalista.

Durante esse periodo, Locke redigiu textos administrativos e politicos, como o
“Constitutions of Carolina” (1669), documento que ajudou a redigir para as colonias
inglesas na América do Norte, a pedido de Shaftesbury. Embora o texto ainda reflita
ideias hierdrquicas tipicas da época, ele contém ja o embrido de no¢des como direito
a propriedade e liberdade civil.

Com o agravamento da tensao politica entre os liberais (whigs) e os conservadores
(tories), Shaftesbury foi perseguido por defender limitagdes ao poder real e maior
liberdade religiosa. Apds a queda politica de seu protetor, Locke também passou a
ser vigiado e perseguido por suas ligacdes com os whigs.

Em 1683, temendo ser preso, Locke fugiu para a Holanda, onde viveu exilado
por quase cinco anos. L4, encontrou um ambiente intelectual mais livre, influenciado
pelo racionalismo, o protestantismo e a tolerancia religiosa. Na Holanda, Locke
frequentou circulos de pensadores, cientistas e refugiados politicos, o que ampliou
ainda mais sua visdo cosmopolita.

Durante o exilio, ele escreveu algumas de suas principais obras, entre elas
as “Cartas sobre a Tolerdncia” (1689, 1690 e 1692), em que defende o direito a
liberdade de consciéncia e a separacdo entre Igreja e Estado — ideias extremamente
avancadas para o século XVII.

Com a Gloriosa Revolucdo de 1688, que derrubou o rei absolutista Jaime Il e
instaurou a monarquia constitucional sob Guilherme de Orange e Maria Il, Locke
pbde retornar a Inglaterra. O novo regime representava exatamente os ideais que
ele defendia: limitagcdo do poder do soberano, supremacia do Parlamento e garantia
das liberdades civis.

Nesse contexto, Locke publicou em 1690 suas duas obras-primas:

I Ensaio sobre o Entendimento Humano, marco do empirismo filoséfico, e
I Dois Tratados sobre o Governo Civil, base do liberalismo politico moderno.

Esses textos consolidaram Locke como uma das maiores figuras intelectuais
da Europa. Ele também publicou ensaios sobre educagdo, economia monetaria e
religido (publicados entre as décadas de 1690 e 1700), tornando-se uma referéncia
em vdrias dreas do conhecimento.

Nos ultimos anos de sua vida, ele se retirou da vida publica e passou a viver na
casa de Lady Damaris Masham, sua amiga e discipula, em Oates, no condado de
Essex. L3, ele continuou escrevendo e revisando suas obras, recebendo visitantes
ilustres e mantendo correspondéncia com filésofos e cientistas europeus.

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE




Apesar de sofrer de problemas respiratérios cronicos (provavelmente asma e
bronquite), Locke manteve-se intelectualmente ativo até o fim. Morreu em 28 de
outubro de 1704, aos 72 anos, serenamente, apds uma vida dedicada a razao, a
ciéncia e a defesa da liberdade humana.

Nunca se casou nem teve filhos. Ele permaneceu solteiro durante toda a sua
vida, dedicando-se intensamente aos estudos, a reflexao filosdfica e as atividades
intelectuais e politicas. Alguns bidgrafos destacam que Locke teve uma vida bastante
reservada e disciplinada, voltada ao trabalho intelectual e a observacdo da realidade
politica e social de sua época. Um homem racional, sereno e disciplinado, de habitos
simples e moral rigorosa. Seu pensamento foi profundamente moldado pela ciéncia
experimental, pelo protestantismo moderado e pela tradicdo parlamentar inglesa.

Suas ideias ecoaram na Declaragdo de Independéncia dos Estados Unidos (1776)
e na Declaracdo dos Direitos do Homem e do Cidad&o (1789), tornando-se um dos
pilares do pensamento democratico ocidental.

Contexto

O pensamento de John Locke nasceu em um periodo de profundas transformacoes
politicas, religiosas, cientificas e filoséficas que marcaram o século XVII na Inglaterra
e na Europa. Essas mudancas colocaram em crise as antigas formas de autoridade
— da monarquia absoluta, da Igreja e do saber tradicional — e abriram caminho
para novas concep¢oes de liberdade, governo, razéo e conhecimento. Nesse cendrio
turbulento, a Inglaterra se tornou um laboratdrio politico de experiéncias que
marcariam o nascimento do liberalismo moderno — o contexto no qual se formou
e atuou este pensador.

Desde o século XVI, a Reforma Protestante e a Contrarreforma Catdlica haviam
rompido a unidade religiosa da Europa. O continente mergulhou em guerras
religiosas, como a Guerra dos Trinta Anos (1618-1648), que devastou a Alemanha
e levou a consagracdo do principio do “cuius regio, eius religio” (cada governante
define a religido de seu Estado).

Na Inglaterra, essas disputas assumiram um cardter ainda mais intenso. O
anglicanismo, criado por Henrique VIII no século XVI, convivia em permanente
tensdo com os puritanos, catdlicos e presbiterianos. Essa diversidade religiosa gerava
conflitos constantes entre a autoridade do rei e a consciéncia individual dos suditos.

Locke, nascido em 1632, viveu em meio a essas divisdes. Esse ambiente o levou
a defender, em suas Cartas sobre a Tolerédncia (1689-1692), a separagdo entre Igreja
e Estado e o direito a liberdade religiosa — uma das bases do pensamento liberal
moderno. De formacdo protestante, ele defendeu que o Estado ndo devia impor
uma religido oficial — poisisso gerava fanatismo e violéncia — e que cada individuo
deveria ter liberdade de consciéncia.

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE




Durante sua juventude, a Inglaterra mergulhou em uma das maiores crises de
sua histéria: a Guerra Civil Inglesa, que opds os realistas (defensores do rei Carlos )
aos parlamentaristas, liderados por Oliver Cromwell.

A guerra terminou com a execucdo de Carlos | em 1649, a abolicao temporaria
da monarquia e a instauracdo da Republica Puritana sob o comando de Cromwvell
(1649-1660).

Esse conflito revelou a disputa fundamental entre duas ideias de poder: o direito
divino dos reis (poder absoluto, como defendido por Hobbes), e a soberania do povo
e do Parlamento, que Locke posteriormente defenderia.

Quando a monarquia foi restaurada em 1660 com Carlos Il, Locke ja era um
intelectual maduro e observava atentamente as tensdes entre o poder real e as
liberdades civis. Essas experiéncias seriam decisivas para a formulacdo de suas ideias
sobre o contrato social, a limitacdo do poder politico e a legitimidade do governo
baseada no consentimento dos governados.

Outro elemento central do contexto intelectual de sua formacdo foi a Revolucdo
Cientifica. Nomes como Galileu Galilei, Francis Bacon, René Descartes e Isaac Newton
transformaram profundamente a forma de compreender o mundo.

Locke foi profundamente influenciado por Francis Bacon, que defendia o
método empirico, baseado na observacao e na experiéncia. Essa influéncia aparece
claramente em sua obra Ensaio sobre o Entendimento Humano (1690), na qual ele
afirma que todo o conhecimento vem da experiéncia, e que a mente humana é
como uma “tadbula rasa” ao nascer.

Essa confianca na razdo e na experiéncia empirica também se estendia a politica:
ele acreditava que as instituicdes humanas — como o Estado — ndo eram naturais
nem divinas, mas construcdes racionais criadas pelos homens para garantir a paz
e a liberdade.

O episddio mais decisivo em sua vida politica foi a Revolugdo Gloriosa, ocorrida
em 1688. Ela marcou a queda do rei Jaime Il, acusado de autoritarismo e simpatia
pelo catolicismo, e a ascensdo ao trono de Guilherme Il de Orange e Maria Il, sob
a condicao de aceitar o Bill of Rights (1689) — documento que limitava o poder do
rei e fortalecia o Parlamento.

Locke apoiou e celebrou essa revolucdo, vendo nela a realizacdo pratica de suas
ideias. Em seu livro Dois Tratados sobre o Governo (publicado em 1690), ele formula
a base tedrica do novo regime:

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE

51




I Opoderpolitico nasce de um contrato social entre governantes e governados.

I O governo deve existir para proteger os direitos naturais: vida, liberdade
e propriedade.

I  Seogoverno violar esses direitos, o povo tem o direito de resisténcia.

Esses principios tornaram Locke o fundador do liberalismo politico moderno,
influenciando diretamente a Revolucdo Americana (1776) e a Revolucdo Francesa
(1789).

A Inglaterra do século XVII vivia também uma transformacdo econdmica
profunda.

O comércio maritimo, as companhias coloniais, o avanco da manufatura e
0 acumulo de capital impulsionaram a burguesia mercantil, que buscava maior
participacdo politica e protecdo de seus bens e contratos.

Em suas obras sobre economia e politica, defendeu a propriedade privada como
um direito natural, derivado do trabalho humano. Ele argumentava que o individuo
se torna proprietario daquilo que transforma com seu trabalho — uma ideia essencial
para o desenvolvimento da teoria do valor-trabalho e da ética capitalista moderna.

Por fim, o pensamento de John Locke nasceu no coragdo de uma época de
mudancas radicais — politicas, religiosas, cientificas e econdmicas. Ele viveu a crise
do absolutismo, a luta pela liberdade religiosa, o avanco do empirismo cientifico
e o fortalecimento da burguesia. Desse ambiente emergiu sua visdo de que o
poder deve ser limitado, a razdo deve guiar a politica e a liberdade individual é o
fundamento da convivéncia civil.

Locke nao foi apenas um produto de seu tempo, mas também um de seus
maiores intérpretes: o filésofo da liberdade moderna, cuja obra se tornou a base
do pensamento liberal, democratico e constitucional que ainda molda o mundo
contemporaneo.

Pensamento Politico

Em um contexto de conflitos entre o absolutismo mondrquico e o
constitucionalismo parlamentar na Inglaterra do século XVII, Locke formulou uma
teoria politica que coloca a liberdade, a razdo e os direitos naturais como base da
legitimidade do poder e da organizacgao social.

O estado de natureza € um conceito central tanto no pensamento politico de
Locke quanto no de Hobbes, mas, embora ambos utilizem a mesma expressao, o
significado que lhe atribuem é radicalmente diferente. A comparacdo entre os dois
revela duas visdes opostas da natureza humana, da liberdade e da origem do poder

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE




politico, que se tornaram as bases de duas grandes tradicoes filoséfico-politicas
modernas: o absolutismo racionalista de Hobbes e o liberalismo contratualista de
Locke.

Para Locke, compreender o estado de natureza significa entender o que é o ser
humano antes da vida politica, e portanto, quais direitos e deveres o acompanham
por sua prépria condicdo racional. Ele define o estado de natureza como a condicdo
original da humanidade, anterior a formacdo de qualquer governo civil ou instituicdo
politica. Nesse estado, todos os homens sdo livres e iguais, vivendo sem subordinacdo
a uma autoridade comum.

"0 estado de natureza tem por lei a razdo, que ensina a todos os homens, desde
que queiram consulta-la, que sendo todos iguais e independentes, ninguém deve
prejudicar outro em sua vida, saude, liberdade ou posses.” (LOCKE, 1994, p. 63).

Diferentemente de Hobbes, para quem o estado natural seria um estado de
guerra e medo, Locke o descreve como uma situacdo de relativa paz e cooperacao,
orientada por uma lei natural racional. Embora haja riscos e conflitos ocasionais, o
estado de natureza ndo é um caos absoluto, mas um estado moralmente regulado
pela razdo. Nele ndo ha leis civis impostas por um governo, mas existe uma lei
natural, acessivel a razdo humana. A razao é o instrumento que permite ao homem
reconhecer os direitos e deveres fundamentais da convivéncia.

A lei natural ensina que todos os homens sdo obras de um mesmo Criador e,
portanto, iguais por natureza; que nenhum individuo possui o direito de dominar
ou destruir outro; e que cada pessoa deve respeitar a vida, a liberdade e os bens
dos demais. A razao, assim, substitui a figura do soberano absoluto como fonte da
moral e da legitimidade. E ela que revela ao homem os limites do seu poder e a
obrigacao de respeitar os demais. Locke, portanto, apresenta um fundamento ético
e racional da ordem social, anterior e superior as leis politicas.

No estado de natureza, o homem é dotado de liberdade natural. Essa liberdade
nao significa auséncia de regras ou desordem, mas a autonomia de agir segundo a
razdo, sem estar submetido a vontade arbitraria de outro homem.

"A liberdade do homem em sociedade consiste em ndo estar sujeito a um poder
legislativo que ndo seja aquele estabelecido por consentimento.” (LOCKE, 1994, p. 42).

A liberdade lockeana é, por conseguinte, racional e moral, ndo andrquica. O
homem é livre para agir, mas dentro dos limites da lei natural, que o obriga a ndo
causar dano a outrem. Esse principio € a base do liberalismo politico, pois coloca a
liberdade como direito original e inaliendvel, anterior ao Estado.

Aigualdade é o outro pilar do estado de natureza lockeano. Todos os homens
nascem iguais em dignidade e direitos, sem que ninguém possua poder legitimo
sobre os demais. A subordinacdo, portanto, sé é justa quando resulta de acordo
livre — e ndo de imposicdo.

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE




Essa ideia destréi o fundamento teoldgico do direito divino dos reis, segundo
o qual o poder seria dado diretamente por Deus ao monarca. Locke afirma que
nao existe autoridade natural, apenas autoridade consentida. A igualdade, assim,
é o ponto de partida da soberania popular: se todos nascem livres e iguais, o poder
legitimo deve surgir do consentimento mutuo entre governantes e governados.

Embora o estado de natureza seja, em principio, um estado de liberdade e
igualdade, Locke reconhece que nele ha inconvenientes e riscos. Como cada individuo
é juiz de sua prépria causa, surgem conflitos de interesse e dificuldades na aplicacdo
dajustica. A auséncia de uma autoridade comum pode levar a violacdo de direitos
e a vinganca pessoal.

Por isso, 0 estado de natureza é inseguro: os direitos existem, mas ndo estdo
garantidos de forma estavel. Essa fragilidade leva os homens, pela razao, a instituir
o governo civil, por meio de um contrato social, cujo objetivo é preservar e assegurar
os direitos naturais.

A passagem do estado de natureza ao estado civil ndo é, em Locke, uma ruptura
completa, mas uma continuidade racional. Os homens criam o governo nado para
abdicar de sua liberdade, mas para protegé-la de maneira mais eficaz.

Assim, o contrato social lockeano tem carater instrumental:

I O Estado nasce para servir a sociedade, ndo para domina-la;

I O poder politico existe por delegacdo do povo, e pode ser revogado se

violar os direitos naturais;

I  Aautoridade legitima é limitada e condicional.

Portanto, o estado de natureza ndo € apenas um cenario hipotético, mas o
fundamento moral e racional do direito politico: ele demonstra que a liberdade e
a igualdade precedem o Estado, e que nenhum poder é legitimo se ndo respeitar
essas condi¢des originarias.

Em Locke, o trabalho é a expressdo da liberdade individual e o fundamento moral
da propriedade. Ao transformar a natureza, o homem manifesta sua racionalidade e
assegura sua sobrevivéncia. A propriedade, por sua vez, é o vinculo entre o individuo
e a sociedade, pois é através dela que o ser humano se insere na vida economica
e politica.

Essa concepcao fundamenta o liberalismo moderno, ao estabelecer que:

I  otrabalho é a origem legitima da riqueza;
I  apropriedade é um direito natural e inaliendvel;

I  eoEstado existe para proteger, e ndo para criar, esse direito.

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE




Locke, entdo, inaugura uma visdo de mundo em que a liberdade, o trabalho e
a propriedade privada se tornam valores centrais da ordem politica e econdmica,
influenciando decisivamente o pensamento ocidental — desde o constitucionalismo
inglés até a Revolucdo Americana e o capitalismo moderno.

Parte do principio de que Deus deu a Terra em comum a todos os homens, para
que dela retirassem o necessario a sua sobrevivéncia. Entretanto, embora a Terra
pertenca a todos, cada individuo é dono de si mesmo — de seu corpo, de suas forcas
e, sobretudo, de seu trabalho.

E essa autopropriedade que fundamenta a passagem do comum ao particular:

“Embora a Terra e todas as criaturas inferiores sejam comuns a todos os homens,
cada homem tem uma propriedade em sua prépria pessoa. A ninguém mais pertence
sendo a ele mesmo. O trabalho de seu corpo e a obra de suas méos, podemos dizer,
sdo propriamente dele.” (LOCKE, 1994, p. 46).

Assim, quando um individuo mistura o seu trabalho com algo da natureza
— por exemplo, ao cultivar um campo, colher frutos ou construir uma casa —, ele
transforma aquilo que era comum em algo particular. O trabalho, portanto, cria
propriedade, porque une ao objeto da natureza algo que pertence exclusivamente
a pessoa: sua energia, seu esforco, sua iniciativa.

Desse modo, o trabalho é o fundamento moral e juridico da propriedade. O
direito a propriedade nasce antes do Estado, como consequéncia direta da liberdade
e da racionalidade humanas. O Estado, portanto, ndo cria a propriedade, mas deve
protegé-la, pois ela deriva da propria lei natural.

Para Locke, o trabalho ndo apenas origina a propriedade, mas também confere
valor as coisas. Ele observa que, sem o trabalho humano, a terra permaneceria estéril
e improdutiva. E o esforco humano que transforma o mundo natural em um espaco
de utilidade e riqueza.

Ele chega a afirmar que, em um campo cultivado, noventa por cento do valor
das coisas provém do trabalho, e apenas uma pequena parte da matéria-prima da
natureza. Essa ideia antecipa concepcdes econdmicas posteriores — especialmente
as teorias do valor-trabalho que influenciaram tanto o pensamento liberal classico
quanto o socialista.

O trabalho passa a ser o critério de legitimidade da apropriacdo: o que tornajusto
que alguém possua algo é o fato de ter empregado seu esforco para transforma-
lo. A ociosidade, ao contrdrio, ndo gera direito algum. Essa concepgdo confere ao
trabalho um valor ético e civilizatério, sendo o meio pelo qual o homem exerce sua
liberdade e contribui para o bem comum.

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE

55




Apesar de defender a legitimidade da apropriacdo individual, Locke estabelece
limites morais a propriedade natural. Segundo ele, o direito a propriedade esta
condicionado a duas regras fundamentais da lei natural:

|u

1. Regrado “suficiente e do igual”: o individuo sé pode apropriar-se de algo
desde que reste o bastante e de igual qualidade para os outros.

2. Regradanao deterioracdo: ninguém pode acumular mais do que é capaz
de usar antes que as coisas se estraguem ou perecam.

Esses limites refletem uma concepcdo moral e igualitdria da natureza: o direito a
propriedade ndo pode violar o direito dos outros a sobrevivéncia. No entanto, Locke
reconhece que, com o avanco das trocas e da moeda, esses limites se flexibilizam.

Ele explica que a invencdo da moeda altera profundamente a economia moral
do estado de natureza. Ao consentirem em usar metais preciosos como meio de
troca — ouro, prata, cobre —, os homens passam a poder acumular riqueza sem
infringir a lei natural, pois o dinheiro ndo se deteriora. Esse consentimento tacito ao
uso da moeda cria a possibilidade de acumulacao ilimitada, permitindo que alguns
enriquecam mais do que outros. Locke reconhece que isso gera desigualdade, mas
entende-a como resultado legitimo do trabalho e do consentimento humano, e
ndo como uma violacdo do direito natural.

Dentro desta légica, o trabalho continua sendo o fundamento da propriedade,
mas a economia monetaria transforma a sociedade natural em uma sociedade civil
desigual, porém ordenada pela razdo e pelo contrato.

A passagem do estado de natureza ao Estado civil ocorre quando os homens
percebem que, embora a propriedade seja natural, falta uma autoridade imparcial
para garanti-la. No estado natural, cada individuo é juizem causa prépria, o que gera
conflitos. Assim, os homens estabelecem um contrato social para criar um governo
comum, cuja principal finalidade é a preservacado da propriedade — entendida em
sentido amplo, como vida, liberdade e bens materiais.

"0 grande e principal fim de os homens se unirem em comunidades e se
submeterem a um governo é a preservacdo de suas propriedades.” (LOCKE, 1994,
p. 109).

Portanto, o Estado ndo € o criador, mas o guardido da propriedade privada. Seu
poder deve ser limitado pela lei e fundado no consentimento dos governados. Quando
o governo viola o direito natural a propriedade — confiscando bens ou ameacando
a liberdade —, ele perde sua legitimidade e pode ser resistido ou substituido.

O contrato social em Locke representa uma das mais importantes formulacdes
da teoria politica moderna. Ao contrario de Hobbes, que justifica o poder absoluto
do soberano como forma de evitar o caos, Locke vé o Estado como uma construcdo

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE




racional dos individuos livres, destinada a proteger direitos que existem antes e
independentemente do governo. Ele é um pacto de confianca, e ndo de submissao.
Ele funda um governo constitucional, limitado e representativo, no qual o poder
emana do povo e deve servir ao bem comum.

Essa concepcado influenciou profundamente a tradicdo liberal-democratica
ocidental, inspirando a Declaracdo de Independéncia dos Estados Unidos (1776)
— que repete a formula lockeana dos “direitos a vida, a liberdade e a busca da
felicidade” — e a ideia moderna de direitos humanos universais.

Para compreender o contrato social em Locke, é necessario partir de sua
concepgdo de estado de natureza. Diferentemente de Hobbes, Locke descreve esse
estado como uma condicdo de liberdade e igualdade, onde os homens vivem sob a
lei natural, guiados pela razao e pelo respeito mutuo. Neste estado, cada individuo
é livre para governar sua prépria vida e igual a todos os outros, sem subordinacdo
natural. A lei natural, que é a expressdo da razdo divina, ensina que nenhum homem
deve prejudicar outro em sua vida, sauide, liberdade ou bens.

Contudo, o estado natural, embora pacifico e racional, possui inconveniéncias
praticas: ndo hd uma autoridade comum para aplicar a lei natural de maneira
imparcial. Cada pessoa € juiza de sua prépria causa, o que pode gerar conflitos,
vingancas e inseguranca. Por isso, os individuos decidem sair do estado de natureza
e formar uma sociedade politica, mediante um contrato social.

O contrato social lockeano € um ato de consentimento racional. Os individuos,
percebendo as limitacoes do estado de natureza, consentem livremente em unir-se
em sociedade e criar um governo comum. Esse ato envolve duas etapas fundamentais:

1. Pacto de sociedade (pactum unionis): os homens se unem entre si, formando
uma comunidade politica.

2. Pacto de governo (pactum subjectionis): essa comunidade delega poderes
a um governo, que deve agir em nome e no interesse do povo.

O objetivo do contrato ndo é a obediéncia cega a um soberano, mas a preservacdo
dos direitos naturais. Assim, a autoridade politica nasce do consentimento dos
governados e deve sempre estar subordinada a lei natural.

Como Locke afirma:

"0 grande e principal fim de os homens se unirem em comunidades e se
submeterem a um governo é a preservacdo de suas propriedades.” (LOCKE, 1994,
p. 109).

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE




Essa “propriedade” é entendida em sentido amplo: abrange a vida, a liberdade
e os bens materiais. O contrato, portanto, tem como finalidade principal proteger
aquilo que é mais valioso para o ser humano.

O poder politico instituido pelo contrato é legitimo apenas enquanto cumpre
sua funcdo de garantir os direitos naturais. Locke concebe o poder politico como
delegado, condicional e limitado. O governo ndo possui autoridade absoluta, pois
o poder soberano permanece no povo, que o concede temporariamente. O Estado
é, portanto, instrumento da vontade popular, e ndo seu senhor.

Locke defende a divisdo de poderes como forma de evitar abusos:

I o poderlegislativo elabora as leis, expressando a vontade comum;
I o poderexecutivo aplica as leis;
I  eopoderfederativo lida com as relacdes externas e a defesa.

Essa estrutura antecipa a teoria da separacdo de poderes que seria desenvolvida
mais tarde por Montesquieu.

O governo é legitimo enquanto age dentro dos limites do contrato. Se ultrapassar
esses limites — violando a liberdade, confiscando propriedades ou governando de
modo tirdnico —, o governo se transforma em um usurpador.

Uma das consequéncias mais importantes do contrato social lockeano é o direito
de resisténcia. Como o poder politico deriva do consentimento dos individuos, ele
é revogavel.

Quando um governante age contra o interesse do povo, rompe o contrato, e 0s
cidad&os tém o direito e o dever de resistir, substituindo-o por outro que restaure
a justica.

“Sempre que o legislativo tenta destruir, ou reduzir a escraviddo, ou colocar
arbitrariamente a vida, a liberdade ou os bens do povo sob seu dominio, entra em
estado de guerra com ele.” (LOCKE, 1994, p. 173).

Esse principio confere ao povo a soberania ultima. O contrato ndo é um pacto de
submissdo irrevogdvel, mas uma alianca moral e racional que depende da preservacao
da liberdade. Essa ideia foi decisiva para inspirar as revolucoes liberais dos séculos
XVIl e XVIII, como a Revolucdo Gloriosa (1688) na Inglaterra, a Revolucdo Americana
(1776) e, em parte, a Revolucdo Francesa (1789).

Para Locke, o governo legitimo é aquele que respeita a lei natural e o
consentimento popular. A autoridade politica deve sempre agir em nome dos
cidadaos, e ndo contra eles.

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE




A legitimidade, portanto, ndo vem de Deus (como afirmava o absolutismo),
mas do pacto racional entre os homens. O Estado existe para proteger os direitos
naturais; quando se torna opressor, perde o direito de governar.

Esse principio transforma radicalmente a filosofia politica moderna: substitui
o direito divino dos reis pelo direito natural dos individuos, e a obediéncia passiva
pela responsabilidade cidada.

O contrato social lockeano inaugura, assim, o modelo de Estado liberal, no
qual a autoridade politica é limitada pela lei e pela razdo, o poder se fundamenta
no consentimento dos governados e o objetivo supremo do governo é garantir a
liberdade e a propriedade.

Isto marca o nascimento de uma nova ordem politica: uma ordem fundada nao
na forca, nem na autoridade divina, mas na razdo, na liberdade e no consentimento
dos cidadaos.

O pensamento politico de Locke representa uma revolucdo no conceito de
soberania. Diferente de Hobbes, que legitimava o poder absoluto do soberano
para garantir a ordem, Locke subordina o Estado a lei natural e ao consentimento
popular. O governo civil ndo é um fim em si mesmo, mas um meio para preservar
os direitos individuais. A separagdo de poderes e o direito de resisténcia tornam-se,
assim, instrumentos essenciais da liberdade e da limitacdo do poder.

A sociedade politica surge a partir do contrato social, que pde fim ao estado de
natureza — uma condicdo de liberdade e igualdade, mas também de inseguranca
quanto a protecdo da propriedade. Os individuos, ao criarem um governo civil,
transferem ao Estado apenas parte de seu poder natural, com o objetivo de assegurar
ajustica e a protecao dos direitos. Assim, 0 governo nao € absoluto, mas instrumental
e subordinado a vontade dos governados.

Locke afirma que o poder politico legitimo deriva do consentimento dos cidad&os,
e sua finalidade é preservar a propriedade — entendida de forma ampla, incluindo
vida, liberdade e bens materiais. Quando o governo viola esses direitos, ele perde
sua legitimidade, e o povo tem o direito de resisténcia ou revolucao.

Locke ndo formula a separacdo de poderes com a precisdao moderna de
Montesquieu, mas ja delineia sua estrutura essencial. Ele distingue trés tipos de
poder politico:

I Poder Legislativo: é o poder supremo do Estado, responsavel por fazer as
leis que expressam o consentimento da comunidade. No entanto, esse
poder ndo é arbitrario: deve obedecer a lei natural, ser exercido de forma
igual e imparcial, e respeitar os direitos individuais. O legislativo representa,
portanto, a vontade racional e coletiva da sociedade.

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE




I PoderExecutivo: é o responsavel por executar as leis e garantir sua aplicacdo.
Age sob a autoridade do legislativo, mas com autonomia operacional para
lidar com as circunstancias concretas da administragao publica.

I Poder Federativo: conceito peculiar em Locke, que corresponde as relagdes
externas do Estado — ou seja, ao poder de declarar guerra, firmar tratados e
manter relacdes com outras nacdes. Esse poder, embora distinto, geralmente
é exercido pela mesma autoridade que detém o executivo, dada sua natureza
pratica e imediata.

Portanto, propde uma divisdo funcional do poder para evitar abusos e concentrar
a autoridade nas maos de um Unico governante. A separacao entre legislativo e
executivo é essencial para garantir a liberdade civil e politica.

Sustenta, desta forma, que o governo civil € uma instituicdo fiduciaria — ou
seja, uma autoridade confiada pelos cidaddos sob certas condi¢des. O poder do
governante ndo é natural nem divino, mas delegado, devendo sempre servir ao
bem comum.

O legislativo, mesmo sendo o poder supremo, ndo pode:

I  Governarsem leis gerais e conhecidas;

I Aplicar leis retroativas;

I  Atingiravida, liberdade ou propriedade dos cidaddos sem justa causa;
I Transferir seu poder a outros 6rgdos sem o consentimento do povo.

O poder politico, portanto, ndo é absoluto nem ilimitado. Caso o governo atue
contra o contrato social — tornando-se tirdnico —, o povo tem o direito de depor
o governante e instituir uma nova forma de governo que respeite os fins originais
do pacto.

Locke defende um modelo de governo representativo, baseado no consentimento
e na participacdo dos cidadaos por meio de seus representantes no legislativo. A
liberdade politica, para ele, ndo significa auséncia de leis, mas viver sob leis que
foram consentidas e que garantem a protecdo dos direitos naturais.

A teoria lockeana estabelece os fundamentos da democracia liberal moderna:
o contrato social como origem legitima do poder, a divisdo de funcdes do Estado
como garantia de liberdade e o direito de resisténcia como mecanismo de defesa
contra o despotismo.

Em suma, o legado politico de John Locke foi decisivo para a consolidacdo do
liberalismo moderno. Sua defesa da liberdade individual, da propriedade privada e do
governo limitado influenciou profundamente as revolucoes liberais, como ainglesa,
a americana e a francesa, além de fundamentar as bases do constitucionalismo e
da democracia representativa. Seu pensamento marcou a transicdo para uma visao
politica centrada nos direitos naturais e na soberania popular.

O LIBERALISMO DE JOHN LOCKE




O CONSERVADORISMO
DE EDMUND BURKE

Burke é considerado o pai do pensamento politico conservador por ter formulado
os principios fundamentais que orientam essa corrente até hoje. Seu pensamento
parte da conviccdo de que a sociedade é um organismo vivo, fruto da experiéncia
e da sabedoria acumuladas ao longo das geracdes, e ndo uma construcao racional
que possa ser redesenhada a partir de ideias abstratas. Para Burke, a fé, a religido
e a moral cristad constituem os alicerces da ordem social, pois fornecem o sentido
ético e espiritual que sustenta a convivéncia humana. Ele via na tradicdo um elo
vital entre o passado, o presente e o futuro — um legado moral e institucional
que deve ser preservado e transmitido, e ndo rompido em nome de revolucdes ou
utopias igualitdrias. Burke acreditava que a verdadeira liberdade sé é possivel dentro
dos limites da ordem moral e do respeito as instituicoes legitimas, defendendo a
prudéncia e a moderagao como virtudes politicas essenciais.

Vida, Obra e Contexto

Edmund Burke nasceu em 12 de janeiro de 1729, em Dublin, na Irlanda, em um
periodo de profundas transformagdes politicas, econdmicas e intelectuais. A Europa
vivia os ecos do lluminismo, com suas promessas de razdo, progresso e liberdade,
enquanto a estrutura tradicional de reinos, igrejas e hierarquias sociais comecava
a ser questionada.

Ao mesmo tempo, o império britanico expandia seu dominio colonial, e o
contraste entre o ideal de liberdade e as praticas de dominacdo gerava intensos
debates morais e politicos. A Irlanda do século XVIII era dominada pela elite
anglicana inglesa, enquanto a maioria da populacdo — incluindo muitos catdlicos
e presbiterianos — era marginalizada politica e economicamente. Esse ambiente
de conflito entre tradicdo e exclusao, fé e racionalidade, autoridade e liberdade
influenciou de forma decisiva o pensamento do jovem Burke. Foi nesse contexto
de contradi¢des e mudancas que Burke formou seu olhar sobre o mundo: um olhar
atento a complexidade da natureza humana, as licdes da histéria e aos perigos das
rupturas abruptas.

O CONSERVADORISMO DE EDMUND BURKE

61




Seu pai, Richard Burke, advogado anglicano, o que |he permitiu ocupar uma
posicao de certo prestigio, enquanto sua mae, Mary Nagle, era catdlica, pertencente a
uma familia tradicional irlandesa. Burke cresceu em um lar marcado pela diversidade
religiosa. A Irlanda, entdo, vivia sob severas restricdes impostas aos catdlicos, o que
certamente influenciou o jovem Edmund a desenvolver uma postura tolerante,
conciliadora e avessa a fanatismos. Essa experiéncia precoce de conviver com
diferencas sem rompimento foi um dos fundamentos de sua visdo politica, na qual
a prudéncia, o respeito a tradicdo e a convivéncia pacifica sdo valores centrais.

Burke iniciou sua educagao em Ballitore, uma pequena vila irlandesa, em uma
escola quaker dirigida por Abraham Shackleton. Esse periodo foi decisivo em sua
formacdo moral e intelectual. A comunidade quaker, conhecida pela simplicidade,
honestidade e pacifismo, transmitiu-lhe principios de humanidade e respeito pela
verdade que Burke manteve por toda a vida. Ele mesmo afirmaria mais tarde que
ali aprendera "a verdadeira humanidade e o amor pela verdade”.

Aos quinze anos, ingressou no Trinity College de Dublin, uma das mais
prestigiadas universidades da Irlanda. Estudou artes, filosofia, retérica, histéria e
literatura cldssica, graduando-se em 1748. O ambiente intelectual do Trinity era
vibrante, marcado pela influéncia do lluminismo, pela redescoberta do pensamento
politico moderno e pelas discussdes sobre moral e sociedade. Burke se destacou
por seu talento oratdrio e curiosidade intelectual, sendo atraido tanto pelas ideias
racionalistas dos filésofos modernos quanto pela sabedoria pratica dos pensadores
antigos. Lia com entusiasmo Aristételes, Cicero, Locke e Montesquieu — autores
que moldariam sua visdo equilibrada entre razdo e experiéncia.

Apds concluir os estudos, Burke mudou-se para Londres, em 1750, onde ingressou
no Middle Temple para estudar Direito. No entanto, percebeu logo que a advocacia
nado o fascinava tanto quanto a reflexdo sobre os fundamentos da sociedade e
do governo. Preferiu dedicar-se a escrita e ao jornalismo intelectual. Em pouco
tempo, conquistou notoriedade como ensaista e pensador. Seu primeiro livro, Uma
Vindicag¢do da Sociedade Natural (1756), foi publicado anonimamente. Embora o
texto imitasse o estilo de um conhecido defensor do ceticismo, o objetivo de Burke
era satirizar o racionalismo extremo do lluminismo, mostrando os perigos de uma
sociedade fundada apenas narazdo individual, sem o apoio da moral e da tradicdo.

No ano seguinte, em 1757, publicou Uma Investigacdo Filosdfica sobre a
Origem das Nossas Ideias do Sublime e do Belo, obra que o consagrou como um
dos primeiros tedricos da estética moderna. Nela, Burke explora a relacdo entre
emocao, sensibilidade e experiéncia estética, defendendo que o “sublime” estd ligado
a grandeza e ao temor, enquanto o “belo” remete a harmonia e a delicadeza. Essa
reflexdo, de forte influéncia empirista e sensorial, influenciaria profundamente o
romantismo inglés e pensadores como Kant e Schiller.

O CONSERVADORISMO DE EDMUND BURKE




Sua carreira politica comecou em 1765, quando foi nomeado secretario particular
do Marqués de Rockingham, lider do Partido Whig, €, no mesmo ano, foi eleito para
o Parlamento britanico. Durante quase trés décadas, Burke tornou-se uma das vozes
mais influentes da politica inglesa. Destacou-se como defensor da conciliagdo com
as coldnias americanas — em oposicao a politica de repressao do rei Jorge lll — e
como critico dos abusos da Companhia das Indias Orientais na india. Sua atuacio no
julgamento de Warren Hastings, governador-geral da india, marcou um momento
de coragem moral e compromisso ético, ao denunciar publicamente a corrupc¢éo e
0s crimes cometidos no império britanico.

A obra mais célebre de Burke, Reflexées sobre a Revolucdo na Franga (1790),
surgiu em meio a efervescéncia revolucionaria europeia. A Revolugdo Francesa, que
prometia igualdade e liberdade, despertou entusiasmo em muitos intelectuais da
época. Burke, contudo, viu nela um perigoso rompimento com a histéria e com os
fundamentos morais da civilizacdo. Argumentava que a razdo humana, por sisé, ndo
é suficiente para construir uma ordem justa — ela precisa ser guiada pela experiéncia,
pela prudéncia e pelas institui¢des herdadas das geragdes anteriores. A destruicao das
tradi¢des, segundo ele, abriria espago ndo para a liberdade, mas para o despotismo
e 0 caos. A obra foi amplamente criticada por liberais e revolucionarios, mas acabou
por consolidar Burke como o pai do pensamento politico conservador moderno.

Outras obras relevantes incluem Apelo dos Novos aos Antigos Whigs (1791),
em que defende a coeréncia de sua posicdo politica frente as transformacdes
radicais da época, e os Discursos sobre a Revolucdo Americana, nos quais reafirma
a importancia da moderacdo, da autonomia e do respeito a lei.

As principais influéncias intelectuais de Burke foram multiplas. De Aristételes e
Cicero herdou a nocdo de virtude civica e prudéncia politica; de Locke e Montesquieu,
a defesa do equilibrio entre liberdade e autoridade; e da tradicdo crista, a crenca
na moralidade como base da vida publica. Ao mesmo tempo, reagia contra o
racionalismo abstrato dos enciclopedistas franceses, como Rousseau e Voltaire,
que via como perigosamente utdpico. Seu pensamento formou-se, portanto, no
entrelacamento entre o empirismo britanico, o humanismo classico e a heranca
moral do cristianismo.

No plano pessoal, Burke era um homem de grande sensibilidade, intensidade
emocional e generosidade. Amava a natureza, a literatura e a vida familiar. Casou-se
com Jane Nugent, com quem teve um filho, Richard Burke Jr., cuja morte precoce
em 1794 foi um golpe devastador. Segundo relatos de amigos e contemporaneos,
Burke podia alternar momentos de profunda emocado e melancolia com uma
lucidez impressionante em seus discursos. Chorava ao falar de injusticas e comovia
o Parlamento com sua eloquéncia apaixonada. Era, acima de tudo, um homem
movido pela compaixdo e pela convic¢do moral.

O CONSERVADORISMO DE EDMUND BURKE




O contexto histérico em que viveu foi determinante para o desenvolvimento de
seu pensamento. O século XVIII foi o auge do lluminismo europeu, do crescimento
do império britanico e das transformacdes econémicas e sociais trazidas pela
Revolucdo Industrial nascente. Era também um tempo de crises: as guerras coloniais,
as revoltas populares e as mudancas nas estruturas politicas desafiaram as concepc¢des
tradicionais de autoridade. Burke viveu essa transicdo com um olhar critico e prudente
— admirava os avancos da razao e da liberdade, mas temia o radicalismo e a destruicdo
da ordem moral que sustentava a sociedade.

Nos ultimos anos de vida, apds a perda do filho, Burke retirou-se para sua
propriedade em Beaconsfield, dedicando-se a escrita e a reflexdo. Morreu em 9
de julho de 1797, aos 68 anos, deixando um legado duradouro. Seu pensamento
continua a inspirar conservadores, liberais e reformistas moderados, pela defesa da
prudéncia politica, da continuidade histérica e da dignidade humana.

Pensamento politico

O pensamento politico de Edmund Burke é amplamente reconhecido como o
ponto de origem do conservadorismo moderno. Ele acreditava que a sociedade nao
era uma construcdo artificial criada por contrato, mas um organismo vivo, fruto da
experiéncia acumulada de geragdes. Para ele, a civilizagdo é um patriménio comum,
tecido lentamente pelo tempo, pelas tradi¢des, pela religido e pelos costumes. Assim,
toda mudanca deveria ser gradual, prudente e guiada pela experiéncia, nunca fruto
de teorias abstratas ou de paixdes revoluciondrias.

O Estado, segundo Burke, deve preservar essa heranca moral e institucional,
agindo como guardido da estabilidade e da coesdo social. A liberdade, portanto,
s6 é legitima quando enraizada na ordem e no dever.

Para Burke, o racionalismo politico dos iluministas, que pretendia reconstruir a
sociedade a partir da razdo pura, ignorava a complexidade das instituicdes humanas
e o papel essencial da tradicdo. Ele via na Revolucdo Francesa um exemplo trdgico
dessa arrogancia intelectual: ao destruir as antigas instituicdes e romper com os
costumes, os revolucionarios, em nome da liberdade, acabaram abrindo caminho
para a violéncia, o caos e a tirania.

Burke escreveu diversas obras, mas uma se tornou fundamental para compreender
seu pensamento politico. Reflexées sobre a Revolugdo na Franca (1790) é o texto
fundador do conservadorismo politico. Escrito em forma de carta a um jovem francés,
o livro é uma profunda critica a Revolucdo Francesa e a tentativa de reconstruir a
sociedade com base em ideias abstratas. Burke argumenta que a razdo humana,
isolada da tradicdo e da moral, é incapaz de sustentar a vida politica. Defende que as
instituicdes sdo frutos de um longo processo histérico e que devem ser reformadas
com prudéncia, e ndo destruidas em nome de utopias.

O CONSERVADORISMO DE EDMUND BURKE




Esse livro é mais do que uma critica a um episddio historico: é uma meditacdo
sobre a natureza da politica, da liberdade e da ordem. Burke compreendeu, antes
de seu tempo, que a razdo humana é limitada e que a estabilidade social depende
de uma sabedoria acumulada, transmitida por meio das tradi¢des, da moral e das
instituicoes.

Este autor apresenta conceitos que se tornaram centrais no conservadorismo:

I  aprudéncia como virtude politica fundamental;
I orespeito pela autoridade legitima e pela experiéncia histdrica;
I  avalorizacdo da religido e da moral cristd como pilares da sociedade;

I acritica ao igualitarismo radical e a ideia de que a sociedade pode ser
reconstruida do zero.

Ele herda da tradicdo aristotélica o sentido classico de prudéncia — isto é, a
sabedoria pratica que orienta as decisdes humanas diante da complexidade da
vida real. Em Reflex6es sobre a Revolugdo na Franga, ele argumenta que, no campo
da politica, ndo basta ter principios abstratos ou inten¢des nobres; é preciso saber
aplica-los de forma sensata e proporcional as condi¢des concretas de uma sociedade.

A prudéncia, portanto, € a virtude que equilibra a teoria e a pratica, reconhecendo
os limites da razdo humana e da capacidade de previsdo dos homens. Enquanto os
revoluciondrios franceses acreditavam que podiam reconstruir a sociedade a partir de
principios racionais universais — como liberdade, igualdade e fraternidade —, Burke
alertava que a politica exige atencdo a realidade histdrica e moral das instituicoes.
O homem prudente age considerando o que ja foi testado pela experiéncia e evita
solucdes drasticas baseadas apenas em ideias abstratas.

Na concepcdo burkeana, a auséncia de prudéncia é a raiz de todas as catastrofes
politicas. Os revolucionarios, movidos pela paixdo e pela confianca cega na razéo,
cometeram o erro de acreditar que poderiam “refazer” a sociedade do zero. Para
Burke, esse tipo de radicalismo é perigoso porque ignora a complexidade da natureza
humana e destrdi as fundagdes invisiveis que sustentam a ordem social — os costumes,
amoral, a religido, as tradi¢des e as instituicoes.

A prudéncia, ao contrario, é a consciéncia dos limites. Ela ensina que a sociedade
nado pode ser transformada de forma abrupta sem gerar desordem. Reformar,
sim — mas com cuidado, de modo gradual, respeitando o que foi construido pelas
geracgoes anteriores.

Burke compreendia a politica ndo apenas como técnica de poder, mas como
um campo de responsabilidade moral. A prudéncia é, portanto, uma virtude ética:
implica humildade diante da complexidade do mundo e respeito pela sabedoria

O CONSERVADORISMO DE EDMUND BURKE

65




coletiva que se expressa nas tradicdes e instituicdes. O homem prudente reconhece
gue o conhecimento humano é limitado, que os efeitos das acdes politicas sdo
imprevisiveis e que a arrogancia racionalista é fonte de destruicdo.

Por isso, rejeitava tanto o conservadorismo cego — aquele que resiste a toda
mudanca — quanto o reformismo radical. O verdadeiro politico, dizia ele, é aquele
que reforma para conservar: que sabe alterar o que é necessario sem comprometer
o que é essencial.

Burke via a autoridade legitima ndo como um poder imposto ou arbitrario,
mas como aquela que deriva de um consenso histdrico e moral, consolidado pela
pratica e pela continuidade. A monarquia constitucional briténica, por exemplo, era
para ele um modelo de autoridade legitima, pois unia o respeito a tradicdo com
a capacidade de adaptagao as mudancas. Essa legitimidade, portanto, nasce do
reconhecimento coletivo e da confianca que o povo deposita em instituicdes que
se provaram eficazes ao longo do tempo.

Este pensador defendia que a histéria é um guia moral e politico indispensavel:
o presente deve dialogar com o passado, preservando o que deu certo e corrigindo,
com prudéncia, o que se mostrou inadequado. Para ele, a sociedade é uma parceria
entre os vivos, 0s mortos e os que ainda nascerdo — uma continuidade moral que
exige respeito pelas conquistas anteriores e responsabilidade diante das futuras
geracoes.

Assim, o respeito pela autoridade legitima e pela experiéncia histérica, em
Burke, expressa uma profunda fé na ordem, na continuidade e na tradicdo como
condicdes fundamentais da liberdade e da civilizagdo. Ele acreditava que somente
o reconhecimento desse legado comum poderia proteger a sociedade dos excessos
da razdo utdpica e do caos das rupturas revolucionarias.

A religido e a moral cristd ocupam um lugar central na sustentacdo da ordem
social e politica. Em seu pensamento, elas ndo sdo apenas crencas individuais
ou prdaticas espirituais, mas pilares civilizatérios que garantem a coesdo moral, a
estabilidade das instituicdes e o sentido de responsabilidade que une os individuos
em torno de um bem comum.

Ele acreditava que a religido, especialmente o cristianismo, fornecia os
fundamentos éticos que orientavam as acdes humanas e limitavam os impulsos
destrutivos do egoismo, da paixdo e da ambicdo. Sem a presenca de principios
morais enraizados na fé e na tradicdo, a liberdade se degeneraria em licenciosidade.
A religido, portanto, ndo apenas educa o individuo no dever e na moderacdo, mas
também sustenta a legitimidade das instituicdes politicas, ao recordar que o poder
humano deve se submeter a uma ordem moral superior. Preservar a fé é preservar
o préprio tecido moral que torna possivel a convivéncia civilizada e a continuidade
da civilizacao.

O CONSERVADORISMO DE EDMUND BURKE




Burke reconhecia que a desigualdade é uma caracteristica inevitavel da vida
social, resultado das diferencas naturais entre os seres humanos — de talento,
virtude, esforco e posicdo. No entanto, ele ndo defendia uma desigualdade injusta
ou arbitrdria, mas uma ordem social hierdrquica e funcional, em que cada grupo
cumpre um papel necessario ao bem comum. Para ele, a estabilidade politica
dependia desse equilibrio entre classes e instituicdes, construido ao longo do tempo
e legitimado pela tradicéo.

O igualitarismo radical, ao pretender eliminar todas as diferencas e nivelar
as condicbes humanas, destruia, em sua visdo, o que havia de mais essencial: o
reconhecimento de que a sociedade é um organismo vivo, cujas partes estdo
interligadas e cuja harmonia depende da prudéncia, do respeito mutuo e da
continuidade histdrica. Argumentava que, ao tentar impor uma igualdade absoluta,
os revolucionarios franceses néo libertariam o povo, mas abririam caminho para a
tirania da massa e o despotismo daqueles que controlassem o novo poder em nome
do “povo soberano”. Isto poderia ser aplicado também nas revolucdes socialistas
do século XX.

Ele advertia ainda que nenhuma sociedade pode ser recriada a partir do nada,
pois 0s costumes, as leis e as instituicdes ndo sdo produtos de um instante, mas o
resultado da experiéncia moral e politica acumulada por gera¢des. Assim, a verdadeira
reforma — que ele ndo rejeitava — deve ser feita com prudéncia, respeitando o
passado e ajustando o presente sem romper com as bases que sustentam a civilizacao.

O pensamento deste autor exerceu uma influéncia duradoura e decisiva na
formacdo do conservadorismo moderno. Sua defesa da prudéncia, da tradicdo e
da continuidade histérica moldou as bases tedricas de uma corrente politica que
buscou se contrapor ao radicalismo revolucionario e as utopias racionalistas dos
séculos seguintes.

No século XIX, pensadores como Alexis de Tocqueville, Benjamin Disraeli e
o proprio liberalismo moderado britanico retomaram as ideias burkeanas para
fundamentar aimportancia da tradicdo, da responsabilidade politica e do equilibrio
entre liberdade e ordem. J& no século XX, o pensamento de Burke foi redescoberto
por diversos intelectuais que o reconheceram como o “pai do conservadorismo” por
ter articulado uma filosofia moral e politica que valoriza a continuidade cultural, o
ceticismo diante de projetos revolucionarios e o apreco pelas instituicdes herdadas.

Ainfluéncia de seu pensamento também se estende ao campo das democracias
contemporaneas. Sua critica a politica movida por paixdes momentaneas e
a manipulacdo das massas antecipa preocupacdes atuais com o populismo e o
extremismo ideoldgico. Burke acreditava que o verdadeiro estadista deveria agir com
prudéncia e responsabilidade, orientado nao apenas pelas demandas do presente,
mas também pelo dever para com as geragdes passadas e futuras — um principio

O CONSERVADORISMO DE EDMUND BURKE




gue ecoa fortemente nos debates atuais sobre ética publica, sustentabilidade e
estabilidade institucional.

Assim, o seu legado vai além de um posicionamento politico: trata-se de um
pensamento de moderacdo, respeito e continuidade, que recorda a humanidade que
acivilizacdo ndo se constrdi pela destruicao do antigo, mas pela reforma cuidadosa
do que jd existe. Sua mensagem continua presente em tempos de polarizagdo e
incerteza, oferecendo uma bussola moral e intelectual para compreender o papel
da politica como guardia do tecido social e da prudéncia como virtude essencial
do governante.

Os conservadores atuais — especialmente os que se identificam com uma
direita tradicionalista — retomam esse principio ao criticar o que percebem como
transformacodes aceleradas nos costumes, na moral e nas estruturas familiares. A
ideia burkeana de que a sociedade é um organismo vivo e ndo uma maquina a
ser remontada ecoa, por exemplo, nas criticas atuais a cultura do individualismo
extremo, a erosdo da autoridade familiar e ao relativismo moral.

Contudo, enquanto Burke valorizava a prudéncia e o equilibrio, parte dos
nacionalistas e populistas contemporaneos emprega uma retdrica de ruptura — uma
atitude que, paradoxalmente, contrasta com o espirito burkeano. Muitos desses
movimentos, embora se autodenominem “conservadores”, agem mais movidos
pela reacdo emocional e pela polarizacdo politica do que pela prudéncia e pelo
gradualismo que ele defendia.

Para Burke, a religido — particularmente o cristianismo — era um pilar
indispensavel da vida moral e politica. Essa visdo tem ressonancia direta com o
discurso conservador contemporaneo, sobretudo entre grupos que defendem a
insercao de valores religiosos no debate publico. Nos Estados Unidos, no Brasil e em
diversos paises europeus, hd uma insisténcia em afirmar que as politicas publicas
devem respeitar — e até refletir — principios morais derivados do cristianismo, como
a defesa da vida, da familia e da liberdade religiosa.

No entanto, hd uma diferenca importante: Burke via a religido como um elemento
moral e civilizatério que unia a sociedade, ndo como uma arma ideoldgica ou
instrumento de poder politico. Sua religiosidade era profundamente ética e voltada a
moderacdo, enquanto parte dos conservadores contemporaneos adota uma postura
de militancia religiosa, transformando a fé em um marcador identitario e politico.

Burke ndo era nacionalista no sentido moderno. Ele acreditava no patriotismo
moderado, no amor a patria enraizado na tradicdo e na continuidade histérica,
mas rejeitava o chauvinismo ou a xenofobia. Para ele, a verdadeira lealdade a um
pais estava em preservar suas instituicoes e seus valores morais, ndo em exaltar
identidades excludentes.

O CONSERVADORISMO DE EDMUND BURKE




Os nacionalistas contemporaneos, entretanto, muitas vezes reinterpretam o
conservadorismo em termos de soberania absoluta, identidade cultural rigida e
oposicdo a influéncias externas — posi¢des que tendem a romper o equilibrio que
Burke valorizava. Eu conservadorismo era essencialmente humanista e civilizatério,
nao tribal nem ressentido.

Burke via o Estado como uma instituicdo moral, cuja funcdo era preservar a ordem
e proteger as liberdades herdadas. Ele ndo acreditava em um Estado controlador,
mas tampouco aceitava a ideia de um governo indiferente a moral publica.

Hoje, muitos conservadores retomam esse argumento ao defender que as
politicas publicas devem promover a virtude e a coesdo social, e ndo apenas garantir
direitos individuais. Dai surgem debates sobre o ensino religioso, politicas familiares,
bioética e liberdade de expressdo — todos permeados pela nocdo de que a politica
deve proteger um “ethos” moral.

Contudo, ha divergéncias profundas: enquanto Burke defendia a mediacdo
institucional e o didlogo entre tradicdo e modernidade, setores conservadores atuais
frequentemente assumem posicdes antissistémicas, desconfiando das préprias
instituicdes democrdticas — uma atitude que o pensador irlandés veria com grande
preocupacao.

Em sintese, Burke permanece como uma referéncia fundamental para o
conservadorismo, sobretudo por seu realismo politico, sua defesa da prudéncia,
da moral e da religido como guias da vida publica, e sua crenca na continuidade
histérica como fonte de sabedoria.

A aplicacdo de suas ideias no presente varia: enquanto os conservadores classicos
ainda buscam inspiracdo em seu equilibrio e respeito pelas instituicdes, muitos
nacionalistas e populistas contemporaneos se afastam de sua moderacdo, adotando
uma politica mais reativa, emocional e identitaria.

Enquanto Burke valoriza a continuidade, a tradicdo e a ordem como bases da
vida politica, Marx parte da critica dessas estruturas e das desigualdades geradas
pelo capitalismo. Sai-se do olhar conservador que busca preservar o existente e
chega-se a uma visdo revoluciondria que propde transforma-lo desde suas raizes.

O CONSERVADORISMO DE EDMUND BURKE




KARL MARX E A POLITICA COMO
EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE

Marx entende a politica como resultado das contradi¢des entre os interesses
das classes sociais em uma sociedade marcada pela desigualdade economica.
O Estado ndo é uma instituicdo neutra, mas um instrumento de dominacdo da
classe dominante (burguesia) que o utiliza para manter e reproduzir as relacoes de
producdo capitalistas. A politica, portanto, é a expressdo da luta de classes e serve
aos interesses econdmicos, sendo parte da superestrutura que sustenta o modo de
producdo vigente. A emancipacdo humana sé seria possivel com a superacdo do
capitalismo e a instauracdo de uma sociedade sem classes, onde o poder politico —
entendido como dominagdo de uma classe sobre outra — deixaria de existir. Marx
transforma a politica em um campo de conflito histérico, cuja finalidade Ultima é a
libertacdo do homem das formas de exploracao e alienacéo.

Vida e Obra

Karl Heinrich Marx nasceu em 5 de maio de 1818, na cidade de Trier, na regido
da Renania, entdo pertencente ao Reino da Prussia (atual Alemanha). Sua trajetoria
de vida é insepardvel da formacao intelectual, da intensa militancia politica e da
profunda dedicacdo a andlise critica da sociedade capitalista. Marx foi fildsofo,
economista, historiador, sociélogo, jornalista e revolucionario — um pensador cuja
obra transformou a histéria do pensamento moderno.

Karl Marx era o terceiro de nove filhos de Heinrich Marx e Henriette Pressburg.
Seu pai, Heinrich, era um advogado respeitado, culto e racionalista, fortemente
influenciado pelo lluminismo e pelas ideias liberais. De origem judaica, converteu-
se ao luteranismo em 1816, em um contexto em que os judeus eram impedidos de
exercer certas profissdes e cargos publicos na Prussia. Essa conversao, mais pragmatica
do que religiosa, permitiu-lhe continuar sua carreira juridica.

Sua mae, Henriette, também de origem judaica, era uma mulher de cardter
afetuoso e de espirito pratico. A familia Pressburg, de onde ela provinha, era abastada
e ligada a elite comercial holandesa. Embora Marx tenha herdado do pai o gosto
pela leitura e pelo debate intelectual, sua relacdo com a mée foi marcada por certa

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE

70




distancia emocional, especialmente na juventude, quando ele se envolveu cada vez
mais com a vida académica e politica.

A inféancia de Marx foi relativamente confortavel, em um lar de classe média
culta e liberal. Ele teve uma educacdo sélida, frequentando boas escolas e recebendo
desde cedo estimulos a leitura e a reflexao filosofica.

Em 1835, aos 17 anos, ingressou na Universidade de Bonn para estudar Direito,
seguindo o desejo do pai. Contudo, sua vida universitaria foi agitada: envolveu-se
em circulos literdrios, participou de debates politicos e chegou a ser preso por
breves periodos por indisciplina. Diante disso, seu pai o transferiu, em 1836, para a
Universidade de Berlim, um dos principais centros intelectuais da época.

Em Berlim, Marx entrou em contato com a filosofia hegeliana, que marcaria
profundamente seu pensamento. Hegel defendia uma visdo dialética da realidade
— aideia de que a histdria e a sociedade se desenvolvem por meio de contradicdes
e superagdes —, algo que Marx mais tarde reinterpretaria de forma materialista.

Nessa época, ele se aproximou do grupo dos “jovens hegelianos”, formado por
intelectuais que usavam a filosofia de Hegel para criticar a religido, o absolutismo
e as instituicdes da monarquia prussiana. Ele iniciou uma carreira como pensador
critico, questionando a alienacéo religiosa e a opressao politica.

Em 1841, Marx obteve o titulo de doutor em filosofia pela Universidade de
Jena, com a tese Diferencga entre a filosofia da natureza em Demdcrito e Epicuro.
Sua formacdo humanista e filoséfica sélida o preparou para mergulhar nas grandes
questoes sociais e econdmicas que marcariam sua obra posterior.

Casou-se em 1843 com Jenny von Westphalen, uma mulher de origem nobre
e amiga de infancia, cuja familia pertencia a aristocracia prussiana. O casamento,
apesar das diferencas de classe social, foi baseado em profunda admiracéo, afeto e
parceria intelectual. Jenny foi companheira leal e apoiadora incondicional de Marx,
revisando seus textos, participando de suas atividades politicas e suportando as
inumeras dificuldades financeiras que a familia enfrentou.

O casal teve sete filhos, mas apenas trés — Jenny Caroline, Laura e Eleanor
— sobreviveram até a vida adulta. As condicoes de vida da familia Marx foram
frequentemente precarias, especialmente durante o exilio em Londres. Passaram por
periodos de extrema pobreza, doencas e perda de filhos pequenos, o que marcou
profundamente Marx.

Apesar dessas dificuldades, o lar dos Marx era também um espaco de intensa vida
intelectual e afetiva. Marx era descrito como um pai carinhoso e um companheiro
dedicado, embora muitas vezes dominado pelo trabalho e pelas preocupacdes
politicas. Jenny, por sua vez, manteve uma vida de sacrificio e dedicacdo ao marido,
chegando a penhorar objetos pessoais para sustentar a familia (NETTO, 2020).

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE

71




Impedido de seguir carreira académica devido as suas posicoes criticas contra
0 governo prussiano, Marx ingressou no jornalismo politico. Em 1842, tornou-se
redator-chefe da Rheinische Zeitung (Gazeta Renana), jornal liberal sediado em
Colbnia. L, publicou artigos contundentes contra a censura, o autoritarismo e as
injusticas sociais, especialmente a situacdo dos camponeses e operarios.

As criticas ao governo levaram a censura e, em 1843, o jornal foi fechado pelas
autoridades. Marx, entdo, mudou-se para Paris, onde comecou a aprofundar suas
analises sobre a economia e o materialismo histérico. Foi nesse periodo que conheceu
Friedrich Engels, que se tornaria seu colaborador mais préoximo e grande amigo.

Em Paris, Marx envolveu-se diretamente com grupos revolucionarios de inspiracao
socialista. Escreveu, junto com Engels, textos de grande importancia tedrica, como
A Sagrada Familia (1844) e A Ideologia Alema (1846), onde consolidou a visao
materialista da histdria: a ideia de que as condi¢des econdmicas determinam a
estrutura social e politica.

Em 1848, publicou, com Engels, o célebre Manifesto do Partido Comunista, um
marco do pensamento politico moderno. O texto proclamava:

"A histdria de todas as sociedades existentes até hoje é a histéria da luta de
classes.” (MARX; ENGELS, 2010, p. 43).

Com a eclosao das revolucoes de 1848 na Europa, Marx participou ativamente
dos movimentos revoluciondrios, defendendo o fim da exploracdo capitalista e a
emancipacao do proletariado. No entanto, com o fracasso das revoltas, foi expulso
de varios paises — Franca, Bélgica e Alemanha — até se estabelecer definitivamente
em Londres, em 1849.

Na capital inglesa, ele viveu o resto de sua vida em condic¢des financeiras
muito dificeis, sustentado em parte pela ajuda constante de Engels. Dedicou-se
intensamente a pesquisa e a escrita, frequentando diariamente a biblioteca do
Museu Britanico, onde estudava economia politica e histéria.

Apds o exilio definitivo em Londres, a partir de 1849, Karl Marx viveu o periodo
mais produtivo e, ao mesmo tempo, mais dificil de sua vida. Embora enfrentasse
grandes priva¢des materiais, ele manteve um compromisso inabaldvel com a causa
do proletariado e com o avanco do pensamento revolucionario. E nesse contexto
que se consolida sua atuacdo politica internacional, particularmente através da
Associacdo Internacional dos Trabalhadores (AIT) — também conhecida como
Primeira Internacional.

Em meados do século XIX, a Europa passava por profundas transformacdes
sociais e econdmicas decorrentes da Revolucdo Industrial. O crescimento das
cidades, a concentracdo da classe operdria e as condi¢des de exploragao do trabalho
impulsionaram a formacao de sindicatos e organizacdes politicas de carater socialista.

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE

72




Em 28 de setembro de 1864, em Londres, representantes de diversos movimentos
operarios europeus — ingleses, franceses, italianos e alemaes — fundaram a
Associagao Internacional dos Trabalhadores. Marx, reconhecido por sua capacidade
tedrica e organizativa, foi convidado a participar e acabou se tornando a figura
central da Internacional. Redigiu os Estatutos Gerais e do Manifesto Inaugural
da organizagdo, documentos que expressavam a ideia de que a emancipac¢do dos
trabalhadores deveria ser obra dos préprios trabalhadores. Ele defendia a unidade
internacional da classe operaria e a necessidade de uma acgao politica consciente e
organizada para transformar as estruturas capitalistas.

A atuacdo de Marx na AIT foi intensa. Ele utilizou a organizacdo como espaco
para difundir suas ideias e consolidar o socialismo cientifico, em contraste com as
correntes consideradas utdpicas, como as de Proudhon (mutualismo) e Bakunin
(anarquismo).

Entre as principais contribuicdes de Marx nesse periodo, destacam-se:

I A defesa da organizacdo politica autdnoma do proletariado, capaz de
disputar o poder de Estado;

I A formulagdo de estratégias de luta baseadas na analise das condicdes
concretas da economia e da sociedade;

I O combate as concepcdes idealistas e espontaneistas de revolucao,
enfatizando a necessidade da consciéncia de classe.

O embate mais conhecido dentro da Internacional foi com o anarquista Mikhail
Bakunin, que defendia a abolicdo imediata do Estado e da autoridade. Marx, por
outro lado, argumentava que o Estado burgués deveria primeiro ser conquistado
e transformado pelo proletariado — criando o que ele chamou de “ditadura do
proletariado”, uma etapa transitoria rumo a sociedade sem classes.

Essas divergéncias levaram a fortes tensdes internas, culminando com a ruptura
da Internacional em 1872, durante o congresso de Haia, quando Bakunin e seus
seguidores foram expulsos. Pouco depois, a AIT entrou em declinio e foi dissolvida
oficialmente em 1876.

Durante os anos da Internacional, Marx acompanhou de perto os principais
movimentos operarios da Europa. Um dos episddios que mais o impactou foi a
Comuna de Paris (1871), a primeira experiéncia de governo proletdrio da histéria
moderna.

A Comuna, formada apds a derrota da Franca na guerra contra a Prussia, foi
uma tentativa de instaurar um poder popular baseado em conselhos eleitos pelos
trabalhadores. Marx viu na Comuna uma confirmacdo pratica de suas ideias sobre
a luta de classes e o papel revolucionario do proletariado.

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE

73




Em seu texto A Guerra Civil na Franga (1871), ele elogiou a Comuna como um
exemplo de autogoverno operario e afirmou que a classe trabalhadora nao pode
simplesmente se apossar da maquina estatal existente — deve destrui-la e substitui-
la por uma forma de poder nova, democrdatica e coletiva.

Durante o periodo londrino, Marx dedicou-se também a elaboracdo de sua
obra mais importante, O Capital, publicada em 1867. Essa obra monumental foi
concebida como uma critica profunda a economia politica classica, desvendando
as leis internas do capitalismo. Nela, analisou a ldgica do sistema capitalista, a
exploracdo do trabalho e o processo de acumulacdo de capital. A obra tornou-se o
alicerce tedrico do marxismo, corrente que influenciou decisivamente o pensamento
social, politico e econdbmico do mundo moderno.

Em O Capital, Marx apresentou conceitos fundamentais como:

I  Mais-valia: o valor excedente produzido pelo trabalhador e apropriado
pelo capitalista;

I  Alienacdo: a separacdo entre o trabalhador e o produto de seu trabalho,
o que o desumaniza;

I Acumulagdo de capital: o mecanismo pelo qual o lucro se transforma em
capital reinvestido, perpetuando a exploragao;

I Crisesciclicas: resultado inevitavel das contradi¢des do sistema capitalista.

Essas ideias ndo eram apenas tedricas — estavam profundamente ligadas a sua
militdncia. Marx via o estudo da economia como instrumento de libertacdo politica
e social da classe trabalhadora.

Nos ultimos anos de vida, Marx enfrentou sérios problemas de saude, agravados
pelas condicdes precdrias em que vivia. Apds a morte de Jenny, em 1881, e de sua
filha Jenny Caroline, em 1883, sua saude deteriorou-se rapidamente.

Mesmo debilitado, ele continuou escrevendo e orientando o movimento socialista
internacional. Seus manuscritos inacabados, como os Grundrisse e as notas para os
volumes seguintes de O Capital, foram posteriormente organizados e publicados
por Engels, que se dedicou a preservar e difundir a obra do amigo.

Karl Marx faleceu em 14 de marco de 1883, em Londres, aos 64 anos. Seu funeral
foi simples, com a presenca de poucos amigos, mas seu pensamento continuou a
se expandir e a influenciar os rumos da historia mundial.

Apds sua morte, as ideias marxistas tornaram-se a base tedrica para inimeros
partidos socialistas, comunistas e movimentos de trabalhadores em todo o mundo.
A partir do final do século XIX, suas teses inspiraram a Segunda Internacional
(1889), a Revolucdo Russa de 1917, e diversos movimentos de libertacdo nacional
e sindical no século XX.

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE




Sua influéncia ultrapassou o campo politico: Marx também transformou a
sociologia, a histéria e a filosofia, introduzindo novas formas de compreender as
relagdes sociais, o poder econdmico e a desigualdade.

Contexto

O pensamento de Karl Marx nao surgiu isoladamente, mas foi profundamente
moldado pelo contexto histdrico, politico, econdmico e intelectual da Europa do
século XIX. Esse periodo foi marcado por intensas transformagdes — a Revolucdo
Industrial, as mudancas sociais trazidas pelo capitalismo, a ascensdo da burguesia,
o surgimento do proletariado urbano, e as revoluc¢des politicas que abalaram as
antigas estruturas do absolutismo. Todas essas forcas atuaram diretamente na
formacao da visdo critica de Marx sobre a sociedade moderna.

Entre os séculos XVIIl e XIX, a Revolucdo Industrial transformou radicalmente a
economia e a organizagao do trabalho na Europa, especialmente na Inglaterra, pais
onde Marx viveria parte de sua vida e realizaria suas principais pesquisas.

Comaintroducdo das maquinas, das fabricas e dos novos meios de transporte,
como o trem e 0 navio a vapor, a produgdo cresceu enormemente. No entanto, essa
modernizacdo veio acompanhada de profundas desigualdades sociais.

Milhares de camponeses foram expulsos do campo e migraram para as cidades,
tornando-se operarios. Esses trabalhadores viviam em condi¢bes precdrias, com
longas jornadas, baixos saldrios e auséncia de direitos. Ao mesmo tempo, a burguesia
industrial acumulava riquezas e poder politico.

Essa realidade despertou em Marx uma reflexao fundamental: as transformagdes
econdmicas produziam também novas relacdes de poder e exploracdo. Ele percebeu
que o sistema capitalista baseava-se na apropriacdo da mais-valia — o lucro obtido
pelo capitalista a partir do trabalho ndo pago ao operdrio. Assim, a Revolucao
Industrial foi decisiva para que Marx concebesse a luta de classes como o motor
da historia.

O século XIX foi também o tempo das revolucdes liberais e nacionais, que
transformaram o mapa politico da Europa. A Revolucao Francesa de 1789 havia
destruido o Antigo Regime e espalhado ideias de liberdade, igualdade e fraternidade,
além de afirmar o poder da burguesia frente a nobreza e ao clero.

Contudo, ao longo do século XIX, essas ideias foram reinterpretadas. A burguesia,
que antes lutava contra o absolutismo, tornou-se a classe dominante e conservadora,
interessada em manter o sistema capitalista e sua posicdo privilegiada. Para Marx,
isso mostrava que a liberdade proclamada pela Revolucdo Francesa era, na pratica,
uma liberdade econdmica para os proprietarios, e ndo uma libertacdo real do ser
humano.

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE

75




Marx viveu em meio as convulsdes politicas da Europa: a repressdo da monarquia
prussiana, as revolucdes de 1848 — que eclodiram em diversos paises europeus — e
o avanco dos movimentos nacionalistas e socialistas. Essas experiéncias o levaram
a concluir que as mudancas politicas sé seriam duradouras se acompanhadas de
transformacdes nas bases econémicas da sociedade. Assim, ele criticou os ideais
liberais por ndo resolverem as contradicdes sociais originadas pelo capitalismo.

Outro elemento essencial no contexto intelectual que influenciou sua formacao
foi a filosofia alema, especialmente a obra de Georg Hegel. Este havia desenvolvido
uma concepcao dialética da realidade, seqgundo a qual a histéria avanca por meio
da contradicdo e da superacdo — tese, antitese e sintese. Marx adotou essa visdo
dindmica da histéria, mas inverteu seu ponto de partida: enquanto Hegel via
o0 movimento histérico como resultado do desenvolvimento do Espirito (ou da
consciéncia), Marx afirmou que sdo as condigdes materiais de existéncia — o trabalho,
aeconomia, as relacdes de producdo — que moldam as ideias e a consciéncia humana.

Essa inversdo foi a base do que Marx chamou de materialismo histérico e
dialético. Assim, ele manteve a estrutura dialética hegeliana, mas substituiu o
idealismo pela analise concreta das condi¢des materiais.

Além de Hegel, foi influenciado também influenciado por Feuerbach, que
criticava a religido como projecdo humana e defendia um retorno ao "homem real”
e a natureza. Contudo, Marx considerou que Feuerbach ainda permanecia preso
a contemplacdo, sem compreender a necessidade da pratica transformadora —
conceito que ele préprio desenvolveria mais tarde.

Durante a primeira metade do século XIX, o liberalismo econdmico era a ideologia
dominante na Europa. Ele defendia o livre mercado, a propriedade privada e a
nao intervencdo do Estado nas rela¢des econdmicas. Essa doutrina beneficiava a
burguesia industrial, mas agravava a miséria das massas trabalhadoras.

A crescente desigualdade social, as condi¢des desumanas nas fabricas e a miséria
urbana deram origem a chamada “questdo social” — o problema da pobreza e da
exploracdo na nova sociedade industrial. Essa questdo tornou-se um dos grandes
temas dos debates intelectuais e politicos do periodo.

Varios pensadores e reformadores, conhecidos como socialistas utépicos (como
Saint-Simon, Fourier e Owen), comecaram a propor modelos de sociedade mais
igualitdrios. Embora Marx tenha reconhecido seu valor humanitario, criticou-os
por ndo compreenderem as leis estruturais do capitalismo e por buscarem solucoes
idealizadas e ndo baseadas na luta de classes.

A partir desse contexto, Marx elaborou o socialismo cientifico, fundamentado em
uma analise histdrica e econdmica rigorosa das contradi¢des do sistema capitalista.

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE

76




O crescimento das cidades industriais e 0 aumento do ndmero de trabalhadores
assalariados levaram ao surgimento dos primeiros sindicatos e movimentos operarios.
Greves, protestos e organizacdes de trabalhadores comegaram a se espalhar pela
Inglaterra, Franca e Alemanha.

Marx acompanhou de perto essas lutas e viu nelas a forca revoluciondria capaz de
transformar a sociedade. Por isso, envolveu-se ativamente na criagdo da Associacdo
Internacional dos Trabalhadores (Primeira Internacional), em 1864, buscando unir
os proletarios de diferentes paises sob uma mesma causa.

A partir dessa experiéncia concreta, Marx pdde observar que o proletariado
era ndo apenas uma classe oprimida, mas também uma classe com consciéncia
histdrica, capaz de se tornar o sujeito da emancipagdo humana.

Durante seu exilio em Londres, teve contato direto com o centro mais desenvolvido
do capitalismo mundial. A Inglaterra era o “laboratdrio” perfeito para observar o
funcionamento do sistema capitalista em sua forma mais avancada. Ele estudou
a fundo os economistas classicos Adam Smith e David Ricardo, que defendiam o
trabalho como fonte de valor. Marx concordou parcialmente com eles, mas foi além:
demonstrou que, sob o capitalismo, o trabalho é explorado, pois o trabalhador produz
mais valor do que recebe — a diferenca, apropriada pelo capitalista, € a mais-valia.

Assim, Marx transformou a economia politica liberal em uma critica radical ao
capitalismo, mostrando que as leis da economia burguesa ndo sdo naturais nem
eternas, mas histdricas e destinadas a serem superadas.

Pensamento Politico

O ponto de partida do pensamento politico marxista é o materialismo historico,
uma concepgdo que rompe radicalmente com o idealismo predominante na filosofia
politica anterior. Para Marx, a politica e o Estado ndo nascem das ideias ou da
vontade dos governantes, mas das condicdes materiais de producdo e das relagdes
econdmicas existentes em cada sociedade.

Ele afirma que, em toda formacao social, existe uma base econémica — o
modo de producdo (as formas como os homens produzem e distribuem bens) — e
uma superestrutura — composta pelas institui¢des politicas, juridicas, religiosas
e ideoldgicas. A base econdmica determina, em Ultima instancia, o carater da
superestrutura.

Assim, as leis, o Estado, a moral e até as crencas de uma sociedade ndo séo neutras,
mas refletem os interesses da classe dominante, aquela que detém o controle dos
meios de producdo. Essa concepcdo o levou a reinterpretar toda a politica como
expressao das contradicdes de classe, e ndo como resultado da razdo universal ou
da vontade divina.

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE

77




A histdria é concebida como um processo de luta constante entre classes sociais
com interesses opostos. Desde as sociedades antigas até o mundo moderno, essa
luta tem se manifestado entre opressores e oprimidos: senhores e escravos, nobres
e servos, burgueses e proletarios.

Na sociedade capitalista, a luta se da entre a burguesia, que controla os meios
de producao (fabricas, terras, capital), e o proletariado, que possui apenas sua forca
de trabalho. A exploracdo ocorre porque o trabalhador produz mais valor do que
recebe em salario — o excedente, chamado por Marx de mais-valia, € apropriado
pelo capitalista como lucro.

Essa contradicdo é, para Marx, o nucleo do sistema capitalista e o motor da
transformacédo social. A politica, portanto, ndo é um espaco de consenso entre
todos, mas um campo de conflito, no qual as classes disputam o controle do Estado
e do poder.

Uma das contribui¢des mais originais do pensamento politico de Marx é sua
teoria do Estado. Diferente davisdo liberal, que entende o Estado como arbitro neutro
ou garantidor do bem comum, ele o interpreta como instrumento de dominacdo
da classe dominante.

O Estado surge historicamente para manter a ordem social necessaria a
exploracdo. Na sociedade capitalista, ele atua como “comité que administra os
negadcios da burguesia”, nas palavras do Manifesto do Partido Comunista (1848).
Ou seja, as leis, as forcas armadas, o sistema judicidrio e as instituicoes politicas estdo
estruturados de modo a proteger a propriedade privada e assegurar a continuidade
da acumulacdo de capital.

Entretanto, Marx néo via o Estado como algo eterno. Ele acreditava que, com o
avanco da consciéncia de classe do proletariado e o triunfo da revolucao socialista, o
Estado burgués seria destruido e substituido por uma nova forma de poder politico
— o Estado proletario ou a “ditadura do proletariado”.

Essa “ditadura” ndo significa tirania, mas o poder politico temporario da classe
trabalhadora, necessario para abolir as antigas relacdes de exploragao e instaurar
uma sociedade sem classes. Com o tempo, ao desaparecerem as desigualdades
de classe, o Estado deixaria de existir, pois sua funcdo repressiva nao seria mais
necessdria — surgindo, entdo, a sociedade comunista, autogerida e igualitaria.

Para Marx, a revolucao social € o meio pelo qual a classe trabalhadora conquista
o poder e transforma radicalmente a estrutura economica e politica da sociedade.
Ele criticava as reformas parciais e os projetos de conciliacdo entre capital e trabalho,
argumentando que a emancipacdo dos trabalhadores sé poderia ocorrer pela acdo
revoluciondria — uma transformacao profunda que eliminasse a propriedade privada
dos meios de producao e instaurasse o controle coletivo da economia.

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE




Essa revolucdo, porém, ndo é fruto de mera vontade ou idealismo. Ela resulta
das contradicoes internas do proprio capitalismo, que tende a concentrar riqueza
de um lado e miséria do outro, ampliando o conflito entre as classes. Quando as
forcas produtivas e as relagdes de producdo entram em contradicdo, a sociedade
entra em crise — e 0 momento revolucionario se torna possivel.

Marx via o proletariado como a classe revoluciondria por exceléncia, pois, ao
lutar por sua libertacao, ele libertaria toda a humanidade, abolindo as bases da
exploracdo. Assim, motor da histdria é a luta de classes. No capitalismo, essa luta
opde a burguesia (dona dos meios de producéo) e o proletariado (que sé possui
sua forca de trabalho).

A primeira etapa dessa transformacdo é a revolucdo socialista, na qual o
proletariado conquista o poder politico e instaura a ditadura do proletariado
— Estado transitério, destinado a eliminar as antigas estruturas de exploracao.
Nessa fase socialista, o Estado assume o controle dos meios de produ¢do em nome
da coletividade. O objetivo ndo é criar uma nova classe dominante, mas abolir
gradualmente as distincdes de classe, reorganizando a producao para satisfazer as
necessidades humanas, e ndo o lucro.

Com o avanco dessa reorganizacdo, as bases econdmicas da exploracdo
desaparecem. A propriedade privada deixa de existir, o trabalho torna-se livre
e criativo, e o Estado, que antes servia a dominacao, torna-se desnecessario —
extinguindo-se naturalmente.

O socialismo cientifico interpreta o conflito entre essas duas classes como
inevitavel e revoluciondrio. A medida que o proletariado toma consciéncia de sua
exploracao, ele se organiza politicamente, formando uma classe para si — consciente
de seu papel histdrico. Essa consciéncia € o primeiro passo para a revolucdo social.

A luta politica do proletariado, orientada por uma compreensao cientifica da
realidade (e ndo por utopias), € o meio para derrubar o Estado burgués, abolir a
propriedade privada dos meios de producdo e instaurar um novo tipo de sociedade.

Desta maneira, o socialismo cientifico ndo é apenas uma teoria; € também um
guia para a acdo revoluciondria. Marx afirmava que a filosofia deve se tornar prética,
e que os trabalhadores, ao compreenderem as leis do capitalismo, poderiam agir
conscientemente para transforma-lo.

O comunismo, em Marx, é o estagio superior da evolucdo social, que sucede ao
socialismo. Ele representa uma sociedade sem classes, sem Estado e sem propriedade
privada dos meios de producdo. Nele a producéo é coletiva, e cada individuo contribui
segundo suas capacidades e recebe conforme suas necessidades.

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE

79




’

"De cada um segundo suas capacidades, a cada um segundo suas necessidades.’
(MARX, 2012, p. 32).

O pensamento marxista defende que essa sociedade comunista ndo é uma utopia
abstrata, mas o resultado histérico do desenvolvimento das forcas produtivas e da
acao revolucionaria do proletariado. O socialismo cientifico, portanto, é o caminho
racional e histérico que conduz da sociedade capitalista a sociedade comunista.

Marx explica como a transformacado deve ocorrer (pela luta de classes e pela
revolucdo), por que ela é necessaria (devido as contradicoes do capitalismo) e
qual é o seu objetivo final (a emancipacdo humana universal). O comunismo era
visto como a superacdo da alienacdo — isto é, da separacdo entre o homem e sua
prépria esséncia.

Radicalmente diferente do capitalismo, no qual o trabalhador é alienado porque
produz bens que nao lhe pertencem, trabalha sob coercéo, é reduzido a uma
mercadoria e é afastado do controle sobre sua prépria vida. Com o socialismo e,
posteriormente, com o comunismo, o trabalho deixa de ser um meio de sobrevivéncia
e se torna uma atividade livre e criativa. O homem se reconcilia com sua natureza
e com a coletividade, alcancando uma forma de existéncia plenamente humana.

Para Marx, a politica ndo se limita ao poder institucional nem a disputa eleitoral.
Ela é, sobretudo, praxis — isto é, acdo consciente e transformadora. O ser humano
se realiza na pratica, no trabalho e na luta coletiva. Por isso, o pensamento politico
marxista é inseparavel da acdo revolucionaria.

Em suas Teses sobre Feuerbach (1845), Marx escreveu: "Os filésofos apenas
interpretaram o mundo de diversas maneiras; o que importa é transforma-lo.”
(MARX, 2010, p. 534).

Essa frase sintetiza sua visdo: a teoria politica deve servir a transformacao
concreta da realidade, e ndo a contemplacdo. A verdadeira politica é aquela que
emancipa o homem, liberta-o das estruturas que o oprimem e o reconcilia com sua
prépria humanidade.

O pensamento politico deste autor representa uma ruptura radical com as
tradicoes anteriores da filosofia politica. Ao colocar a economia e as relacoes de
producdo no centro da andlise do poder, Marx mostrou que a politica é expressao
das contradi¢des materiais da sociedade. Ele transformou o conceito de Estado,
redefiniu a nocdo de classe, defendeu o cardter ideoldgico das instituicdes e propos
um horizonte de emancipacdo humana baseado na acdo coletiva.

Alguns criticos apontaram que, na pratica, as revoluc¢des inspiradas em Marx
— como as da Unido Soviética, China e Cuba — nao levaram ao desaparecimento

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE




do Estado, mas a formacao de regimes autoritarios e totalitarios, concentrando o
poder politico nas maos de uma elite partidaria.

As principais criticas acusam o pensamento marxista de determinista e historicista,
por prever o curso da histéria e, assim, justificar a repressdo em nome de um suposto
“futuro inevitavel”. Arendt (2009), por exemplo, observou que, ao pretender eliminar
o conflito politico e as diferencgas sociais, o marxismo acabou negando a pluralidade
humana e a liberdade individual, substituindo-as por um ideal abstrato de igualdade.

Apesar das criticas, muitos pensadores reconhecem que Marx ofereceu
instrumentos analiticos poderosos para compreender as contradi¢des do capitalismo
e as formas de exploracdo do trabalho. Sua teoria da mais-valia, sua concepcéo de
luta de classes e sua analise da alienacdo continuam fundamentais para as ciéncias
sociais e para a critica da economia global.

Enquanto Marx enfatiza a ruptura e o conflito estrutural como motores da
transformacao, surge outro pensador, Eduard Bernstein, que propde um caminho
evolutivo, baseado no avanco das instituicdes democraticas, na agdo sindical e nas
reformas graduais, deixando o horizonte da revolucao para ingressar no projeto da
social-democracia, que busca transformar o capitalismo a partir de dentro.

KARL MARX E A POLITICA COMO EXPRESSAO DA LUTA DE CLASSE

81




A SOCIAL DEMOCRACIA DE
EDUARD BERNSTEIN

Bernstein foi o principal formulador do revisionismo marxista e um dos
fundadores da social-democracia moderna. Acreditava que o desenvolvimento
das instituicoes parlamentares, dos sindicatos e da ampliacdo dos direitos sociais e
politicos permitiriam melhorar as condicoes de vida dos trabalhadores e reduzir as
desigualdades sem destruir o Estado burgués. Assim, sua visao da social-democracia
valoriza o pluralismo, o reformismo e o avango progressivo das liberdades democraticas
como caminho para a construcdo de uma sociedade mais igualitdria e justa.

Vida, Obra e Contexto

Eduardo Bernstein nasceu em 6 de janeiro de 1850, em Berlim, numa familia
judaica de classe média modesta. Desde jovem, demonstrou interesse pelas ideias
socialistas e pelos debates politicos que agitavam a Alemanha recém-unificada.
Trabalhou inicialmente como bancario, o que Ihe deu um conhecimento pratico da
economia — experiéncia que mais tarde seria fundamental em suas analises tedricas.

Na juventude, uniu-se ao Partido Social-Democrata Alemao (SPD), que na época
ainda estava em formacao e sofria perseguicdes do governo do chanceler Otto
von Bismarck. Quando o SPD foi colocado na ilegalidade pelas Leis Antissocialistas
(1878-1890), Bernstein exilou-se na Suica e depois em Londres, onde conviveu
com Friedrich Engels, tornando-se um de seus colaboradores e amigos préximos.

Durante o exilio em Londres, Bernstein trabalhou como redator do jornal
socialista Der Sozialdemokrat, veiculo importante de resisténcia politica. Apds a
morte de Engels, ele passou a refletir sobre o futuro do movimento socialista diante
das novas realidades do capitalismo europeu.

O nome de Bernstein estd indissociavelmente ligado ao revisionismo, termo usado
para designar sua proposta de revisdo das teses fundamentais do marxismo classico.
Sua obra principal, As Premissas do Socialismo e as Tarefas da Social-Democracia
(publicada em 1899), apresenta as bases de seu pensamento reformista.

A SOCIAL DEMOCRACIA DE EDUARD BERNSTEIN




Bernstein observava que, ao contrario do que Marx previra, o capitalismo
nao estava se desintegrando: a economia europeia mostrava sinais de adaptacao,
expansao e crescente capacidade de reforma interna. Ele notou também o surgimento
de classes médias estdveis, 0 aumento da participagdo politica dos trabalhadores e
o fortalecimento das instituicdes democraticas.

Diante disso, concluiu que o caminho para o socialismo nao passava pela
revolucdo violenta, mas sim pela evolucado gradual do capitalismo por meio de
reformas democréaticas, sindicais e parlamentares. Dai sua famosa frase:

"0 objetivo final, seja ele qual for, nada é; o movimento é tudo.” (BERNSTEIN,
1997, p. 222).

Defendia, com este pensamento, que a luta politica deveria concentrar-se na
melhoria concreta das condi¢bes de vida da classe trabalhadora — salarios, direitos
civis, protecao social — e ndo apenas na conquista imediata do poder estatal. Os
principais pontos de seu pensamento sdo:

I Reformaem vezderevolugdo: Bernstein acreditava que as contradi¢des do
capitalismo poderiam ser atenuadas por meio de reformas institucionais,
sem necessidade de ruptura violenta.

| Democracia e socialismo: Para ele, a democracia ndo era apenas um meio,
mas também um valor essencial do socialismo. O avanco democratico seria
o préprio motor da transformacéao social.

I Critica ao determinismo econdmico: Diferente de Marx, que via as leis da
economia capitalista como forcas histéricas inevitaveis, Bernstein enfatizava
o papel da acdo politica, moral e cultural dos individuos.

I Valorizacdo do Estado e da cidadania: Defendia a ampliacdo do Estado
de bem-estar social e a construcdo de uma sociedade mais igualitdria por
meio de politicas publicas e legislacdes trabalhistas.

As teses de Bernstein provocaram intenso debate dentro do movimento socialista.
Lideres como Karl Kautsky, Rosa Luxemburgo e Vladimir Lénin criticaram duramente
o revisionismo, acusando-o de abandonar os fundamentos revolucionarios do
marxismo e de transformar o socialismo em mera adaptacao ao capitalismo.

Apesar das criticas, o pensamento de Bernstein influenciou profundamente
a trajetdria da social-democracia europeia, especialmente na Alemanha, Suécia e
Reino Unido, tornando-se a base ideoldgica para os partidos trabalhistas e para o
socialismo democratico contemporaneo.

Apos o fim das Leis Antissocialistas, Bernstein retornou a Alemanha e foi eleito
deputado do Reichstag (parlamento alemé&o), onde atuou em defesa dos direitos civis,
das liberdades politicas e da paz internacional. Continuou escrevendo e debatendo
até sua morte, em 18 de dezembro de 1932, em Berlim.

A SOCIAL DEMOCRACIA DE EDUARD BERNSTEIN




Seu pensamento politico buscou conciliar os ideais socialistas com os valores
democraticos, defendendo uma transformacao social baseada na evolucao pacifica,
na ética e na cidadania. Sua obra representa uma tentativa de adaptar o socialismo
as realidades modernas, mantendo viva a aspiragdo por justica social, mas rejeitando
o dogmatismo e a violéncia revolucionaria.

O contexto das obras deste autor foi a Europa da segunda metade do século XIX,
que vivia sob o impacto da Segunda Revolucdo Industrial. Este periodo se estendeu
aproximadamente de 1870 até 1914. Novas tecnologias, como a eletricidade, 0 aco
e 0 motor a combustao, transformaram profundamente a economia capitalista.
Ao mesmo tempo, o crescimento das cidades, a ampliacdo das classes médias e o
fortalecimento dos sindicatos operarios criaram um novo cenario social.

A classe trabalhadora, que Marx e Engels haviam descrito em condicoes de
extrema miséria e exploragdo, passou a experimentar melhorias graduais nas
condicdes de vida em alguns paises europeus — especialmente na Alemanha e na
Inglaterra. Isso ocorreu gracas as reformas politicas, a pressao sindical e a organizacdo
dos partidos socialistas que conquistavam assentos nos parlamentos nacionais.

No plano politico, a unificacdo da Alemanha (1871) sob Bismarck teve um
papel decisivo. O recém-criado Império Alemao tornou-se uma poténcia industrial
e militar, mas também um Estado autoritario, com um imperador e um chanceler
dotados de grande poder. Nesse contexto, surgiu o Partido Social-Democrata da
Alemanha (SPD), que, embora inspirado pelo marxismo, comecou a buscar meios
de atuacdo dentro das instituicdes parlamentares.

E nesse ambiente que surge Bernstein — formado intelectualmente na tradicao
marxista, mas também influenciado pela experiéncia inglesa de democracia liberal,
onde viveu no exilio durante as Leis Antissocialistas de Bismarck (1878-1890). Em
Londres, ele entrou em contato com o pensamento de John Stuart Mill, o fabianismo
e a evolucdo gradual do movimento operario briténico, que conquistava reformas
sem revolucdo. Essa experiéncia teve impacto profundo em suas concepcodes politicas.

Com o fim das Leis Antissocialistas, o SPD cresceu rapidamente e tornou-se o
maior partido da Alemanha. Porém, Bernstein comecou a questionar as previsdes
de Marx sobre o colapso iminente do capitalismo e a revolucdo proletaria. Em vez
de observar o agravamento das contradicdes capitalistas, ele via um capitalismo em
adaptagdo, que integrava a classe trabalhadora por meio de reformas, aumento
salarial e participagdo politica.

Além de As Premissas do Socialismo e as Tarefas da Social-Democracia, Bernstein
também escreveu outras obras importantes, como:

A SOCIAL DEMOCRACIA DE EDUARD BERNSTEIN




I Socialismo tedrico e socialismo pratico (1899), onde defende a aplicacdo
pratica dos principios socialistas nas instituicoes existentes;

I Problemas do socialismo (1901), em que aprofunda sua anadlise sobre o
papel da democracia;

I  Asocial-democracia alema e o problema do militarismo (1907), discutindo
arelacdo entre o Estado e a guerra;

I E seus escritos sobre Ferdinand Lassalle, nos quais analisa as origens do
movimento operario alemao.

Ainfluéncia de Bernstein cresceu ao longo do século XX. Suas ideias anteciparam
a estratégia social-democrata moderna, baseada na combinacdo de economia de
mercado com politicas de bem-estar social e justica distributiva. Apds a Segunda
Guerra Mundial, partidos como o SPD alemé&o e o Partido Trabalhista britanico
adotaram principios muito proximos aos de Bernstein, consolidando o caminho
reformista dentro do socialismo democratico.

Pensamento Politico

Eduard Bernstein é amplamente reconhecido como o fundador tedrico da
social-democracia moderna. Seu pensamento politico foi resultado de uma profunda
reflexdo sobre o marxismo e de uma tentativa de adapta-lo as transformacdes do
capitalismo europeu no final do século XIX. Através de sua critica ao determinismo
econdmico e a via revoluciondria, construiu uma nova concepc¢ao de socialismo —
democratico, ético e reformista — que valorizava a liberdade politica, a justica social
e o progresso gradual dentro das instituicdes democraticas.

Ele rejeitou a ideia de que o socialismo sé poderia nascer da destruicdo do
capitalismo por meio de uma revolucdo. Observando a realidade da Europa industrial,
ele percebeu que o sistema capitalista apresentava capacidade de adaptacao,
incorporando reformas e melhorando gradualmente as condicdes de vida dos
trabalhadores.

Assim, propds um socialismo evolutivo, que deveria desenvolver-se por meio
de reformas graduais, dentro da legalidade e das estruturas politicas existentes. O
parlamento, os sindicatos e a opinido publica seriam os instrumentos para conquistar
avancos sociais e econdmicos.

Em sua obra As premissas do socialismo e as tarefas da social-democracia,
Bernstein argumentou que o socialismo nao seria o resultado inevitavel de uma
crise do capitalismo, mas o produto de uma construcdo consciente, moral e politica
da sociedade.

A SOCIAL DEMOCRACIA DE EDUARD BERNSTEIN

85




Ele enfatizava que o socialismo ndo deveria ser visto como um destino histérico,
mas como um processo continuo de democratizagao e aperfeicoamento social. O
importante era o caminho, ndo uma revolucdo subita, mas uma evolugdo ética e
institucional.

A social-democracia bernsteiniana baseia-se na conciliagdo de trés valores
centrais — liberdade, igualdade e solidariedade — que, segundo ele, poderiam e
deveriam coexistir no interior de uma ordem democratica.

1. Liberdade-Bernstein via a liberdade individual como um valor inegociavel.
Inspirado no liberalismo politico inglés, acreditava que o socialismo s6
poderia florescer em um ambiente de liberdade de expressdo, de associacdo
e de participacdo politica. A emancipacdo da classe trabalhadora néo seria
possivel sem a preservacdo das liberdades civis.

2. lgualdade-Para ele, aigualdade ndo significava nivelamento absoluto, mas
igualdade de oportunidades e justica distributiva. O Estado deveria corrigir
as desigualdades produzidas pelo mercado por meio de politicas publicas,
legislacdo trabalhista, impostos progressivos e sistemas de protec¢do social.

3. Solidariedade — O progresso social, para Bernstein, dependia de um
sentimento de comunidade, de cooperacdo e de responsabilidade mutua.
A sociedade deveria superar o individualismo competitivo do capitalismo
através de uma ética coletiva, na qual o bem comum prevalecesse sobre o
interesse privado.

Esses trés pilares — liberdade, igualdade e solidariedade — tornaram-se a base
ideoldgica da social-democracia europeia do século XX, refletida em programas
politicos de partidos como o SPD alemao, o Partido Trabalhista britanico e o Partido
Socialista francés.

Um dos aspectos mais inovadores do pensamento de Bernstein foi sua defesa
da democracia como valor intrinseco, e ndo apenas como meio para o socialismo.
Enquanto os marxistas ortodoxos viam a democracia burguesa como uma ilusdo a
ser superada, Bernstein via nela um campo de luta e de construcao coletiva.

Ele acreditava que o sufragio universal, os partidos politicos e o parlamento eram
conquistas historicas da classe trabalhadora, e que deveriam ser fortalecidos, ndo
abolidos. A democracia, em sua visdo, era a forma politica adequada ao socialismo,
pois permitia a participagdo popular e a resolucao pacifica dos conflitos.

"A democracia é a forma de governo sob a qual a liberdade pode ser mais bem
assegurada e o socialismo mais amplamente desenvolvido.” (BERNSTEIN, 1997, p. 168).

A SOCIAL DEMOCRACIA DE EDUARD BERNSTEIN




Dessa forma, rompeu com a tradicdo revoluciondria e inaugurou uma nova via:
a via democrética do socialismo, baseada na institucionalizacdo da luta politica e
na defesa dos direitos humanos.

Para Bernstein, o Estado nao era, como afirmava Marx, apenas o instrumento de
dominacdo da classe burguesa. Ele podia se tornar um agente de equilibrio social,
desde que controlado democraticamente. A social-democracia, portanto, ndo visava
destruir o Estado, mas transforma-lo em um instrumento de justica social.

As reformas propostas por Bernstein incluiam:

I Legislacdo trabalhista: reducdo da jornada de trabalho, protecdo contra
acidentes, regulamentacao do trabalho infantil e feminino.

I Previdénciasocial: criacdo de seguros contra desemprego, invalidez e velhice.

I  Educacdo publica e gratuita: condicdo essencial para a emancipagdo moral
e intelectual da classe trabalhadora.

I Impostos progressivos e redistribuicdo de renda: medidas para combater
a concentracdo de riqueza e garantir maior equilibrio econémico.

Essas ideias anteciparam, em larga medida, o que viria a ser o Estado de bem-estar
social (Welfare State), implementado na Europa apds a Segunda Guerra Mundial.

Diferentemente de Marx, que via o socialismo como resultado de leis econdmicas
objetivas, Bernstein entendia o socialismo como um ideal ético. Ele defendia que
o socialismo deveria promover ndo apenas mudancas estruturais, mas também a
elevacdo moral da sociedade.

Sua proposta continha um forte elemento humanista: acreditava que o progresso
material sé teria sentido se acompanhado de progresso moral. O socialismo, em
sua visdo, deveria formar cidaddos conscientes, responsaveis e solidarios. Assim,
a luta socialista ndo deveria abandonar os principios morais, mesmo em face de
adversidades. Os fins ndo justificam os meios, dizia ele — uma critica implicita as
correntes revoluciondrias que aceitavam a violéncia como instrumento legitimo
de transformacao.

Apds 1945, os partidos social-democratas adotaram seus principios, promovendo
politicas que uniam economia de mercado com justica social, criando sistemas de
seguridade social, saude publica e educacdo universal.

Se porum lado, asocial democracia de Bernstein que defendia a ampliacdo das
politicas publicas, das reformas sociais e do papel regulador do Estado como meios
de promover justica e igualdade, por outro, Hayek reagira justamente contra essa
expansdo, argumentando que a intervencdo estatal ameaca a liberdade individual e
desorganiza a dinamica espontanea do mercado, afirmando que somente o mercado
livre pode garantir a verdadeira liberdade. O debate desloca-se da ampliacdo do
Estado para sua contencao.

A SOCIAL DEMOCRACIA DE EDUARD BERNSTEIN




O NEOLIBERALISMO DE
FRIEDRICH VON HAYEK

Hayek é reconhecido como um dos principais formuladores do neoliberalismo,
corrente de pensamento que buscava revitalizar os principios do liberalismo cldssico.
Suas ideias moldaram profundamente a teoria econémica, a filosofia politica e o
debate sobre a relacdo entre Estado, liberdade e economia. Sua trajetdria pessoal,
sua formacao intelectual e o contexto histérico em que viveu foram determinantes
para a construgdo de um pensamento que se opds fortemente ao socialismo, ao
intervencionismo estatal e as formas coletivistas de organizacdo politica e econdmica.

Vida, Obra e Contexto

Friedrich August von Hayek nasceu em 8 de maio de 1899, em Viena, capital do
entdo Império Austro-Hungaro. Proveniente de uma familia de classe média alta e
profundamente intelectualizada, culta e tradicional da sociedade vienense, Hayek
cresceu em um ambiente intelectual profundamente marcado pela ciéncia e pela
cultura. Seu pai, August von Hayek, era médico e botéanico, além de professor de
histéria natural na Universidade de Viena. Sua mae, Felicitas von Juraschek, pertencia
a uma familia tradicional austriaca ligada a administracdo publica e a educagao,
também ligada a academia e as artes, o que garantiu a Hayek, desde a infancia, um
contato intenso com o pensamento cientifico, filoséfico e cultural que florescia na
Viena do inicio do século XX.

Desde cedo, cresceu em um ambiente em que o estudo, a ciéncia e o debate
intelectual eram parte da vida cotidiana. Seus familiares valorizavam o mérito, a
disciplina e o conhecimento, e incentivavam a leitura e o pensamento critico. Essa
atmosfera doméstica teve grande influéncia em seu desenvolvimento intelectual.

Ele era o mais velho de trés irmaos, e desde jovem demonstrava curiosidade
cientifica e interesse por questdes sociais e filosoficas. O ambiente multicultural do
Império Austro-Hungaro — onde conviviam povos de diversas linguas e tradi¢des —
também o marcou profundamente, despertando nele o interesse pela diversidade
e pela complexidade das ordens sociais humanas.

O NEOLIBERALISMO DE FRIEDRICH VON HAYEK




Ajuventude de Hayek foi marcada por um dos eventos mais tragicos da histéria
europeia: a Primeira Guerra Mundial (1914-1918). Em 1917, aos 18 anos, ele foi
alistado no exército austro-hungaro e serviu na Frente Italiana.

Essa experiéncia teve um impacto profundo em sua visdo de mundo. Ele
presenciou de perto a desintegracdo do império, a violéncia do nacionalismo e
o caos politico que se seguiu a derrota da Austria-Hungria. Apds o fim da guerra,
retornou a Viena como parte de uma geragdo traumatizada e desiludida, vivendo
uma crise econémica, social e moral sem precedentes.

Essa vivéncia de colapso estatal e desordem social foi determinante para seu
pensamento posterior: Hayek passou a desconfiar profundamente de projetos
politicos centralizadores, de nacionalismos exacerbados e de qualquer forma de
poder concentrado. Ele veria, ao longo da vida, o Estado como uma instituicdo
necessaria, mas perigosa quando ultrapassa seus limites.

Apds o fim da guerra e o desmantelamento do Império Austro-Hungaro, ingressou
na Universidade de Viena, onde estudou Direito e, posteriormente, Economia e
Ciéncia Politica. Em 1921, concluiu o doutorado em Direito, e em 1923 obteve um
segundo doutorado em Ciéncia Politica. Durante seus anos universitarios, Hayek
foi profundamente influenciado por pensadores da chamada Escola Austriaca de
Economia, sobretudo Ludwig von Mises, de quem se tornaria discipulo e colaborador.
Foi Mises quem o introduziu a critica do socialismo e ao liberalismo econémico
classico, base de seu pensamento posterior.

A formacao intelectual de Hayek foi plural e sofisticada. Além de politica
e economia, ele se interessou pela psicologia, filosofia, biologia e teoria do
conhecimento — o que mais tarde se refletiria em sua abordagem interdisciplinar
dos problemas sociais e econOmicos.

Em Viena, frequentava os famosos circulos de debate intelectual, como o
Circulo de Viena, embora ndo compartilhasse de seu positivismo ldgico. Sua visao
de ciéncia social seria mais cética em relagdo a pretenséo de objetividade absoluta
nas ciéncias humanas.

Foi aluno também de Friedrich von Wieser, outro grande nome da Escola
Austriaca, que o incentivou a estudar teoria do valor e da utilidade. A influéncia
desses pensadores consolidou seu interesse pela teoria dos precos, pelos ciclos
econdmicos e pela ordem espontanea dos mercados.

Em 1927, Hayek fundou o Instituto Austriaco de Pesquisa sobre Ciclos Econémicos
(Osterreichisches Institut fiir Konjunkturforschung), com o apoio de Mises. O instituto
dedicava-se a estudar as causas e os efeitos das flutuagdes econdmicas e tornou-se
um importante centro de pesquisa na Europa da época.

O NEOLIBERALISMO DE FRIEDRICH VON HAYEK




Recebeu um convite em 1931 de Lionel Robbins, economista britanico e professor
da London School of Economics (LSE), para lecionar na instituicdo. Sua chegada a
Londres marcou o inicio de uma nova fase em sua carreira. Nesse periodo Hayek
travou um intenso debate com John Maynard Keynes, professor de Cambridge e
autor de uma das teorias mais influentes do século XX.

Enquanto Keynes defendia o intervencionismo estatal para corrigir as crises do
capitalismo, Hayek argumentava que as politicas de estimulo artificial a economia
apenas criavam ciclos de expansao e recessdo e ameacavam a liberdade individual.
O embate entre eles simbolizou a grande divisdo tedrica e politica do século XX: de
um lado, o Estado como agente central do desenvolvimento; de outro, o mercado
como ordem espontdnea e superior a planificacdo estatal.

Durante a década de 1930, Hayek publicou obras importantes, como Prices
and Production (1931), nas quais exp0s suas ideias sobre os ciclos econémicos e os
efeitos da manipulagdo monetdria pelos governos.

Com a ascensao do nazismo na Alemanha e o avanco das ideologias totalitarias
na Europa, Hayek — um defensor convicto da liberdade — permaneceu na Inglaterra,
onde obteve a cidadania britanica em 1938.

Durante a Segunda Guerra Mundial, enquanto muitos economistas defendiam
o planejamento estatal de guerra, Hayek iniciou a reda¢do de sua obra mais famosa,
O Caminho da Servidao (The Road to Serfdom, 1944). Nela, argumentou que o
planejamento central e o socialismo levavam inevitavelmente a serviddo politica e
a perda das liberdades individuais, mesmo quando adotados com boas intencoes.

A publicacdo do livro o tornou uma figura central no debate sobre o futuro
das democracias ocidentais e um simbolo da resisténcia intelectual ao coletivismo.

Em 1947, ele foi um dos organizadores da Sociedade Mont Pélerin, que reuniu
intelectuais liberais de varios paises com o objetivo de restaurar os valores do livre
mercado, da propriedade privada e do Estado limitado.

Hayek, ja em 1950, foi convidado para lecionar na Universidade de Chicago, uma
das instituicdes mais prestigiadas do mundo. L3, trabalhou ndo no departamento
de economia, mas no de Ciéncias Sociais, o que reflete o carater cada vez mais
filosofico e interdisciplinar de seu pensamento.

Em Chicago, aprofundou sua reflexdo sobre as bases filoséficas da liberdade,
o papel da lei e o funcionamento das instituicdes sociais. Publicou, em 1960, uma
de suas obras mais importantes: A Constituicdo da Liberdade, na qual defende o
Estado de Direito, o império da lei e as regras gerais de conduta como garantias
fundamentais da liberdade individual.

O NEOLIBERALISMO DE FRIEDRICH VON HAYEK




Ap0ds deixar os Estados Unidos, retornou a Europa, assumindo cargos nas
universidades de Freiburg (Alemanha) e Salzburg (Austria). Foi nessa fase que
escreveu sua trilogia Direito, Legislacdo e Liberdade (1973-1979), obra monumental
em que aprofunda sua teoria da ordem espontanea e distingue entre lei (normas
evolutivas e sociais) e legislacdo (normas impostas pelo Estado).

Nos anos 1970 e 1980, suas ideias voltaram a ganhar grande relevancia politica
e intelectual. Sua defesa do livre mercado, do Estado de direito e das liberdades
individuais influenciou lideres como Margaret Thatcher (Reino Unido) e Ronald
Reagan (Estados Unidos), tornando-se uma referéncia para o neoliberalismo
contemporaneo.

Hayek recebeu o Prémio Nobel de Economia no ano de 1974, compartilhado
com Gunnar Myrdal, em reconhecimento por suas contribuicdes a teoria dos ciclos
econdmicos e a analise das interagdes entre fendmenos econdmicos e institucionais.

Na vida pessoal, Hayek era conhecido por ser reservado, disciplinado e
profundamente dedicado ao estudo. Casou-se em 1926 com Helen Berta Maria
von Fritsch, com quem teve dois filhos. O casamento, porém, passou por dificuldades
e terminou em divércio em 1950, ano em que ele se casou novamente, com Helene
Bitterlich, amiga de juventude.

Apesar de sua vida académica intensa, Hayek manteve lacos estreitos com a
Austria e com seus antigos colegas da Escola Austriaca. Nos ultimos anos de vida,
tornou-se uma espécie de “patriarca do liberalismo”, sendo reconhecido por lideres
politicos e intelectuais em todo o mundo.

Faleceu em 23 de marc¢o de 1992, na cidade de Freiburg im Breisgau, na
Alemanha, aos 92 anos, deixando um legado intelectual que continua a influenciar
profundamente a economia, a ciéncia politica, o direito e a filosofia.

Pensamento Politico

O pensamento neoliberal de Hayek difere do liberalismo cldssico de Locke,
embora ambos defendam a liberdade individual. Para Locke, a liberdade esta ligada
aos direitos naturais e a protecdo da propriedade, garantidas por um Estado legitimo.
Ja Hayek entende a liberdade como auséncia de coercdo e vé o mercado como uma
ordem espontanea que deve funcionar com minima intervencao estatal. Enquanto
Locke atribui ao Estado o papel de proteger direitos, Hayek o limita a garantir as
regras gerais da convivéncia e preservar a livre iniciativa.

No centro do pensamento politico de Hayek estd o conceito de liberdade
individual negativa, isto é, a auséncia de coercdo por parte de outros individuos ou
do Estado. A liberdade ndo é um fim em si mesmo apenas, mas o fundamento da

O NEOLIBERALISMO DE FRIEDRICH VON HAYEK




ordem social e da evolucdo cultural. Ele via a liberdade como condicéo essencial
para o desenvolvimento da razdo, da moral e da prosperidade. Em sua visdo, uma
sociedade livre é aquela em que as pessoas podem agir conforme seus préprios
planos e objetivos, dentro de um marco juridico que proteja direitos e impeca a
coerc¢do arbitraria.

A coercdo, por outro lado, é toda interferéncia deliberada que obriga alguém
aservir aos fins de outro. Por isso, ele vé o poder coercitivo do Estado como o maior
inimigo da liberdade, ainda que exercido em nome de objetivos aparentemente justos.

"A coerc¢do s6 é justificdvel quando necessdria para impedir que alguém coaja
outro. Fora disso, toda interferéncia destrdi a base mesma da liberdade.” (HAYEK,
2010, p. 232).

Assim, a funcdo legitima do Estado nao é controlar a vida econdmica ou social,
mas garantir um arcabouco juridico estdvel, que proteja as pessoas contra a violéncia
e a arbitrariedade.

A defesa da liberdade individual em Hayek ndo se apoia apenas em razdes
morais, mas também epistemoldgicas. Um dos pilares de seu pensamento é a
nocao de que o conhecimento humano é limitado e disperso. Nenhuma mente
ou instituicdo é capaz de reunir todas as informacdes necessarias para dirigir a
sociedade de modo eficiente.

Dessa limitagcdo decorre o principio da ordem espontanea: as institui¢des,
as normas e o préprio mercado ndo sdo criagdes planejadas, mas resultados ndo
intencionais das a¢des humanas. A liberdade individual é, portanto, a condicdo
que permite o funcionamento dessa ordem — é através das decisdes autbnomas
de milhdes de pessoas que se forma o tecido dindmico da vida social.

O mercado, nesse sentido, ¢ um mecanismo de descoberta. Ele coordena a¢des
dispersas sem necessidade de um planejador central, pois os precos transmitem
informacdes e incentivos que orientam as escolhas individuais. A liberdade, portanto,
ndo é apenas um valor ético, mas um instrumento de aprendizagem e adaptacao
social.

Hayek acreditava que a liberdade sé pode existir sob o império da lei — o que
ele chamou de Rule of Law ou Estado de Direito. Isso significa que as leis devem ser
gerais, abstratas, estaveis e aplicadas igualmente a todos.

As normas juridicas, segundo ele, ndo devem servir como instrumentos de
comando ou de realizacdo de fins politicos, mas como regras de conduta que
delimitam o campo de acdo dos individuos. Assim, o Estado ndo deve dizer as
pessoas o que fazer, mas apenas garantir que ninguém interfira injustamente na
liberdade do outro.

O NEOLIBERALISMO DE FRIEDRICH VON HAYEK




O papel do governo, portanto, é essencialmente negativo e protetor:impedir a
coercdo e preservar a previsibilidade das relacoes sociais. Quando o Estado ultrapassa
esse limite — por meio de politicas intervencionistas, controles econémicos ou
redistribuicdo forcada de renda —, ele destréi o ambiente juridico e moral que
sustenta a liberdade.

A liberdade é insepardvel da responsabilidade individual. Ser livre significa
também arcar com as consequéncias das préprias escolhas. Ele rejeita a ideia de que
o Estado deva garantir resultados iguais para todos, pois isso implicaria interferir
nas decisdes individuais e, portanto, restringir a liberdade.

Para Hayek, as diferencas de sucesso ou fracasso séo inerentes a vida em sociedade
e constituem um mecanismo de aprendizado e progresso. A desigualdade, longe
de ser um mal em si, é o reflexo da diversidade humana e o motor da inovagao.
Ele escreve:

“A liberdade exige que sejamos responsaveis por nossas acoes. Nenhuma
sociedade pode ser livre se o individuo ndo suportar as consequéncias de seus
préprios atos.” (HAYEK, 2010, p. 107).

Assim, sua visdo de liberdade estd ancorada em uma ética de autonomia e
mérito, o que o distancia de concepcdes igualitarias que buscam compensar as
desigualdades sociais por meio da intervencao estatal.

Um dos aspectos mais controversos de seu pensamento é sua rejei¢do a nogao
dejustica social. Ele considerava esse conceito incoerente, pois ndo ha como aplicar
critérios morais de justica a ordem impessoal e espontanea do mercado.

Para ele, tentar “corrigir” os resultados do mercado é tdo absurdo quanto culpar
a natureza por uma tempestade: o mercado ndo é uma instituicdo moralmente
intencionada, mas um processo evolutivo. A redistribuicdo forcada de riqueza destrdi
os incentivos individuais e ameaca a liberdade, j& que requer poder coercitivo e
discricionario do Estado.

Nesse ponto, Hayek defende aigualdade perante a lei, mas ndo aigualdade de
condicdes econOmicas. Ele acreditava que o verdadeiro ideal liberal é permitir que
cada pessoa tenha a liberdade de buscar seu proprio caminho, e ndo impor uma
igualdade artificial de resultados.

A liberdade é o motor do progresso humano. Somente em sociedades livres
é possivel o florescimento da criatividade, da ciéncia, da economia e da cultura. A
histdria da civilizacdo, segundo ele, é a histéria da expansao da liberdade individual
frente a coercdo politica e social.

O NEOLIBERALISMO DE FRIEDRICH VON HAYEK




Em A Constituicdo da Liberdade, ele afirma que os periodos de maior avango
material e moral da humanidade coincidiram com aqueles em que os individuos
puderam agir livremente dentro de um sistema de regras gerais. A liberdade é,
portanto, ndo apenas um ideal politico, mas uma condi¢do funcional para a evolugéo
da civilizacdo (HAYEK, 2010).

Por essa razdo, Hayek via com desconfianca as utopias coletivistas e os projetos
de engenharia social. Toda tentativa de planejar a sociedade em nome de uma
racionalidade total leva, em Ultima insténcia, a supressao da liberdade e a estagnacdo
do progresso.

A ordem esponténea descreve a maneira pela qual as institui¢des sociais,
econdmicas e culturais se formam e evoluem sem planejamento central. Para ele, a
sociedade ndo é uma construcao deliberada da razdo humana, mas o resultado de um
processo evolutivo, fruto de incontdveis interagdes individuais ao longo do tempo.

Essaideia o levou a formular uma profunda critica ao racionalismo construtivista,
isto é, a crenca de que a razdo humana pode projetar e controlar inteiramente a
ordem social e econdmica. Segundo Hayek, o conhecimento humano é limitado e
disperso: nenhuma autoridade central pode reunir todas as informacdes necessarias
para coordenar de forma eficiente as atividades econémicas e sociais. Por isso, o
mercado — através do sistema de precos — é o melhor mecanismo de coordenacao,
pois transmite informacdes de maneira descentralizada e permite o ajuste continuo
entre oferta, demanda e preferéncias individuais.

Hayek via o socialismo e o planejamento econémico centralizado como os
maiores perigos para a liberdade e a prosperidade. Em sua obra mais célebre, O
Caminho da Servidéo, ele argumenta que toda tentativa de controlar a economia
leva inevitavelmente ao controle da vida social e politica. Para ele, o poder necessario
para planejar a economia exige uma concentracdo de autoridade que destréi o
Estado de direito e abre caminho para o autoritarismo (HAYEK, 2022)

Ao contrdrio dos socialistas e keynesianos, Hayek ndo via o mercado como uma
esfera fria ou desumana, mas como uma ordem moral espontanea que preserva
a diversidade, a inovacdo e a liberdade. Ele acreditava que o intervencionismo,
mesmo quando motivado por boas intencoes, tende a gerar distorcoes, ineficiéncias
e dependéncia em relacdo ao Estado. O resultado, segundo ele, é uma sociedade
menos livre e menos préspera.

Em A Constituicdo da Liberdade, o autor sistematiza sua filosofia politica e
juridica. Nessa obra, ele distingue trés tipos de liberdade: a fisica (auséncia de coer¢ao),
amoral (autodominio) e a politica (limitacdo do poder estatal). Ele argumenta que
apenas um Estado limitado, que se restrinja a garantir a seguranca, a justica e o
cumprimento dos contratos, é compativel com a verdadeira liberdade (HAYEK, 2010)

O NEOLIBERALISMO DE FRIEDRICH VON HAYEK




Hayek também critica a igualdade material, afirmando que a busca por resultados
iguais entre os individuos inevitavelmente requer coercao e destrdi a liberdade. O
que deve ser garantido, segundo ele, é aigualdade perante a lei, e ndo a igualdade
de condi¢des econdmicas.

Em sua trilogia Direito, Legislacdo e Liberdade (1973-1979), aprofunda a distin¢do
entre nomos (lei natural, evolutiva e impessoal) e thesis (leis criadas deliberadamente
pelo Estado). Ele argumenta que o sistema juridico deve evoluir de modo espontaneo,
baseado em principios gerais de conduta, e ndo ser constantemente manipulado
por legislagdes produzidas conforme interesses politicos de curto prazo. Essa visdo
expressa sua preocupacao com o declinio do liberalismo classico diante da expansao
do Estado democréatico intervencionista.

O neoliberalismo inspirado em Hayek defende que o papel do Estado deve ser
garantir as condicdes institucionais para o funcionamento dos mercados — isto
é, seguranca juridica, moeda estdvel, livre concorréncia e politicas anti-monopélio
—, mas sem intervir diretamente na economia. Ele forneceu a justificativa tedrica
para a desregulamentacdo, a privatizacdo e a reducdo do papel do Estado na
economia — medidas vistas como necessarias para preservar a liberdade individual
e a eficiéncia econdmica.

A democracia era entendida como um método de limitagdo do poder, e ndo
como um fim absoluto. Para ele, o perigo ndo estava apenas em governos autoritdrios,
mas também na “ditadura da maioria”, quando o Estado democratico se torna um
instrumento de interesses coletivos que violam a liberdade individual.

Essa visdo o levou a defender uma forma de democracia limitada, em que o
papel das maiorias eleitorais seria restrito por principios constitucionais fixos e
por uma ordem juridica independente da vontade popular momentanea. Essa
posicao foi interpretada por alguns criticos como elitista e tecnocratica, pois sugere
que decisdes econdmicas e institucionais fundamentais devem ser retiradas do
campo da deliberacdo publica — algo que contradiz a prépria ideia de autogoverno
democratico.

A influéncia de Hayek e do neoliberalismo transcendeu o campo académico e
moldou profundamente o mundo pds-Guerra Fria. A partir dos anos 1990, instituicdes
como o Fundo Monetario Internacional (FMI) e o Banco Mundial passaram a difundir
politicas baseadas em principios neoliberais: abertura comercial, austeridade fiscal
e privatizagao.

Governos neoliberais como de Margaret Thatcher (Reino Unido) e Ronald
Reagan (EUA) adotaram politicas de liberalizacdo financeira, reducdo de impostos,
privatizacdo de empresas estatais e flexibilizacdo das relacdes trabalhistas,
justificando-as com base nos principios da liberdade individual e da eficiéncia dos
mercados — valores centrais da teoria hayekiana.

O NEOLIBERALISMO DE FRIEDRICH VON HAYEK

95




Contudo, a crise financeira de 2008 reacendeu o debate sobre os limites do
modelo neoliberal. Muitos analistas apontaram que a desregulamentacdo dos
mercados financeiros, justificada em nome da liberdade e da autorregulacéo, foi um
dos fatores que desencadearam o colapso global. Desde ent&o, as criticas a Hayek
e ao neoliberalismo cresceram, destacando a necessidade de repensar o papel do
Estado, da solidariedade e da justica social.

Do ponto de vista social, uma das criticas mais recorrentes é a de que Hayek,
ao rejeitar a ideia de justica social, acaba legitimando desigualdades estruturais.
Em A Constituicdo da Liberdade, ele afirma que a justica social € um conceito
“vazio” e "sem sentido operacional”, pois ndo ha uma autoridade legitima capaz
de determinar o que seria uma distribuicao justa de bens. Para ele, as diferencas
de renda e de oportunidades sdo inevitdveis — e até necessarias — para incentivar
ainovacao e a produtividade.

Seus criticos argumentam que uma sociedade sem mecanismos de redistribuicdo
e protecdo social acaba corroendo as bases da prépria liberdade, ao expor grande
parte da populacdo a inseguranca e a exclusdo. A liberdade formal, sem igualdade
minima de condicdes, torna-se privilégio de poucos.

Autores como Michel Foucault, em suas aulas sobre O Nascimento da Biopolitica
(2008), interpretaram Hayek ndo apenas como um economista, mas como um
tedrico de uma nova racionalidade politica. Segundo Foucault, o neoliberalismo
hayekiano propde que a sociedade inteira funcione segundo a légica da concorréncia,
transformando o individuo em uma “empresa de si mesmo”.

Nessa leitura, o neoliberalismo ndo é apenas um conjunto de politicas econémicas,
mas uma forma de governo das condutas humanas, que redefine a liberdade como
capacidade de competir e adaptar-se ao mercado. Essa racionalidade produz sujeitos
que internalizam os valores do mercado — eficiéncia, desempenho, calculo —,
substituindo a cidadania pela competitividade.

Apesar das controvérsias, o legado de Hayek para o debate politico é incontestavel.
Sua concepcdo de sociedade como um sistema de ordem espontanea, sua defesa
daliberdade como valor moral e politico, e sua critica as pretensdes totalizantes da
razdo moderna influenciaram ndo apenas governantes e economistas, mas também
filésofos, juristas e cientistas sociais.

Apesar das criticas — especialmente de que seu pensamento teria justificado
politicas de exclusdo social e desigualdade —, Hayek permanece como um dos
pensadores mais influentes na formacdo do pensamento liberal e neoliberal do
século XX. Sua obra representa uma tentativa consistente de reconciliar liberdade,
direito e ordem em um mundo ameacado pelo poder crescente do Estado e pelas

O NEOLIBERALISMO DE FRIEDRICH VON HAYEK




utopias coletivistas. E a defesa racional e moral da liberdade individual, da limitacio
do poder politico e da ordem espontanea das instituicoes sociais. Suas contribuicdes
para o neoliberalismo consistem em oferecer uma base tedrica sélida para a crenga
de que o mercado, quando livre, ¢ o mecanismo mais eficaz e moralmente legitimo
de coordenacdo social — um principio que continua a influenciar o debate politico
e econbmico até os dias atuais.

O NEOLIBERALISMO DE FRIEDRICH VON HAYEK




A MICROPOLITICA DE
MICHAEL FOUCAULT

Foucault revolucionou o pensamento politico ao conceber o poder ndo como
algo concentrado no Estado ou nas institui¢cdes, mas como uma rede capilar que
atravessa todas as relacdes sociais. A micropolitica do poder manifesta-se nas
praticas cotidianas, nas disciplinas, nos discursos e nas instituicdes, como escolas,
prisdes e hospitais, que funcionam como mecanismos de controle e normalizacao.
Ao mostrar que o poder estd em toda parte e que ele se exerce mais pela vigilancia
e pelo saber do que pela forca, Foucault desloca a analise politica das grandes
estruturas para as relacdes concretas e dispersas, revelando que onde hd poder, ha
também resisténcia — e que a liberdade deve ser constantemente reinventada nas
fissuras das relagdes de poder.

Vida, Obra e Contexto

Michel Foucault foi um dos mais influentes pensadores do século XX, cuja
obra marcou profundamente a filosofia, a sociologia, a ciéncia politica e a histdria
das ideias. Nascido em 1926, em uma Franca que ainda vivia as consequéncias da
Primeira Guerra Mundial e caminhava para o trauma ainda maior da Segunda Guerra
Mundial. Durante sua juventude, ele vivenciou a ocupacdo nazista (1940-1944) e
a colaboracdo do regime de Vichy, experiéncias que revelaram as dimensdes mais
obscura do poder politico e do controle estatal sobre a vida das pessoas. Esses
acontecimentos marcaram profundamente seu pensamento, levando-o, mais tarde,
a questionar as formas pelas quais o poder se infiltra nas instituicdes e molda o
comportamento dos individuos.

Vindo de uma familia de classe média alta, tradicionalmente ligada a medicina,
seu pai, Paul Foucault, era um cirurgido renomado e esperava que o filho seguisse a
mesma carreira. Sua mae, Anne Malapert Foucault, era uma mulher culta e sensivel,
que exerceu grande influéncia afetiva sobre Michel, incentivando seu interesse pelas
humanidades. Apesar da pressao familiar, Foucault ndo demonstrou entusiasmo pela
medicina. Desde cedo, mostrou grande interesse por histdria, filosofia e psicologia,
areas nas quais buscava compreender o comportamento humano e as estruturas
que moldam a sociedade.

A MICROPOLITICA DE MICHAEL FOUCAULT




O pds-guerra foi um periodo de reconstrucdo material e moral da Europa,
mas também de crise da razdo moderna. A confianca no progresso cientifico e no
humanismo, herdada do lluminismo, foi abalada pelos horrores do totalitarismo e
das tecnologias de exterminio. Foucault pertence a geragdo que buscou compreender
como aracionalidade — supostamente libertadora — pode ser usada para dominar,
vigiar e disciplinar. Essa desconfianca em relacdo a razdo moderna e as instituicdes
de saber (como a medicina, a psiquiatria e o direito) tornou-se um eixo central de
sua filosofia.

Em 1946, ingressou na Ecole Normale Supérieure (ENS), uma das instituicdes mais
prestigiadas da Franca, onde estudou filosofia sob a influéncia de grandes pensadores
como Jean Hyppolite e Louis Althusser. Na ENS, Foucault entrou em contato com
o existencialismo de Jean-Paul Sartre, o estruturalismo e a psicanalise. Foi também
nesse ambiente que se aproximou de debates sobre a loucura, a linguagem e o poder.

Sua formacao académica foi marcada por uma trajetdria interdisciplinar: estudou
psicologia, psicopatologia e filosofia, obtendo diplomas nas trés areas. Trabalhou
como assistente em laboratérios de psicologia e teve contato direto com instituicdes
psiquiatricas — experiéncia que inspirou sua primeira grande obra, “Historia da
Loucura na Idade Classica” (1961). Nesse livro, Foucault analisou como a razdo
moderna construiu a figura do “louco” como um sujeito excluido e controlado,
mostrando que o tratamento da loucura reflete as formas de poder e exclusdo da
sociedade.

Durante as décadas de 1950 e 1960, Foucault viveu e lecionou em varios paises
europeus, como Suécia, Polénia e Alemanha. Essas experiéncias o colocaram em
contato com diferentes sistemas politicos e culturais, fortalecendo sua critica as
instituicdes de poder. De volta a Franca, publicou obras fundamentais que mudaram
omodo de pensar as relagcdes entre saber e poder: As Palavras e as Coisas (publicado
em 1966), A Arqueologia do Saber (1969), Vigiar e Punir (1975) e a série Histdria
da Sexualidade (1976-1984).

Em As Palavras e as Coisas, Foucault mostrou como os sistemas de pensamento
— o que ele chama de epistemes — mudam historicamente, moldando as formas
de saber e as praticas humanas. J& em Vigiar e Punir, investigou o nascimento
das prisdes modernas, mostrando como a disciplina e a vigilancia substituiram os
castigos corporais, revelando o surgimento de uma sociedade disciplinar baseada
no controle dos corpos e das condutas.

Nas décadas de 1950 e 1960, Foucault viveu em plena efervescéncia do
estruturalismo francés, ao lado de autores como Claude Lévi-Strauss, Jacques Lacan
e Louis Althusser. O estruturalismo defendia que as praticas humanas sdo moldadas
por sistemas impessoais — estruturas de linguagem, cultura e poder —, o que

A MICROPOLITICA DE MICHAEL FOUCAULT




influenciou profundamente sua metodologia. Em obras como As Palavras e as Coisas
e A Arqueologia do Saber, Foucault aplicou uma perspectiva estrutural a historia
das ideias, buscando compreender como os discursos cientificos e institucionais
produzem “verdades” e determinam o que pode ou nao ser dito.

O contexto politico da Guerra Fria e dos conflitos ideoldgicos entre capitalismo
e socialismo também o impactou. Embora ndo se alinhasse rigidamente a nenhuma
ideologia, ele foi critico das formas de poder exercidas tanto pelos Estados capitalistas
quanto pelos regimes socialistas autoritarios. Sua preocupacdo ndo era com a tomada
do poder politico, mas com o modo como o poder funciona na vida cotidiana, nas
escolas, nos hospitais, nas prisoes e nas relacoes interpessoais.

Foucault foi também um intelectual engajado politicamente. Participou
ativamente dos movimentos sociais e estudantis da década de 1960, sobretudo em
1968, quando apoiou os protestos de Maio na Franca. Interessou-se pela situacdo
dos presos, dos doentes mentais e das minorias sexuais, participando de comissdes
de direitos humanos e defendendo a necessidade de transformar as instituicdes
punitivas e psiquidtricas.

Os acontecimentos de Maio de 1968, quando estudantes e trabalhadores
franceses se rebelaram contra o autoritarismo, o consumismo e as instituicoes
hierarquizadas, marcaram um ponto de virada em sua trajetéria intelectual. Foucault
apoiou 0 movimento g, a partir dai, seu pensamento se tornou mais explicitamente
politico. Ele passou a investigar as formas concretas de dominacao e resisténcia,
elaborando suas andlises sobre o poder disciplinar e o biopoder — conceitos que
aparecem de modo central em Vigiar e Punir e Histéria da Sexualidade.

Assim, na década de 1970, em cursos ministrados no College de France, Foucault
desenvolveu o conceito de biopoder — uma forma de poder que ndo apenas
reprime, mas administra a vida, controlando a saude, a sexualidade, a natalidade e
os corpos da populacdo. Essa nocdo foi aprofundada em seu curso O Nascimento
da Biopolitica (1978-1979, publicado postumamente em 2004), em que analisa o
neoliberalismo como uma nova racionalidade politica que transforma os individuos
em empreendedores de si mesmos, e Seguranca, Territdrio e Populacdo (1978), onde
discute as origens da governamentalidade moderna.

Outro elemento importante foi o contato de Foucault com as instituicdes de
reclusdo. Durante seus trabalhos em psicologia e psicopatologia, ele visitou hospitais
psiquidtricos, prisdes e sanatdrios, observando de perto as praticas de exclusdo e
controle. Essas experiéncias inspiraram sua critica a forma como a sociedade moderna
trata aloucura, o crime e a sexualidade — ndo como problemas naturais, mas como
construcdes historicas ligadas ao exercicio do poder.

A MICROPOLITICA DE MICHAEL FOUCAULT

100




Foucault também presenciou a ascensdo do neoliberalismo, especialmente nas
politicas de Margaret Thatcher no Reino Unido e Ronald Reagan nos Estados Unidos.
Em seus cursos no College de France, especialmente em O Nascimento da Biopolitica,
ele analisou o neoliberalismo ndo apenas como um sistema econémico, mas como
uma nova racionalidade politica que transforma os individuos em “empresarios
de si mesmos”, internalizando o poder sob a forma de autogestdo e competicdo
permanente.

Culturalmente, viveu um periodo de grandes transformacdes nas relacdes de
género, na sexualidade e na moralidade. A partir da década de 1970, com o0 avanco
dos movimentos feministas, anticoloniais e LGBTQIA+, ele passou a investigar como
o poder se manifesta no corpo e no prazer, propondo uma genealogia das praticas
sexuais e dos discursos sobre o desejo. Nessa fase, sua filosofia assumiu um carater
mais ético e estético, voltado a questdo da formacdo do sujeito e do cuidado dessi.

Por fim, a Franca pds-colonial e o questionamento da autoridade da Igreja, da
familia e do Estado também criaram um ambiente propicio para o surgimento de
um pensamento como o de Foucault: antidogmatico, critico das instituicdes e atento
as relacdes entre saber e poder. O pensamento foucaultiano teve impacto decisivo
nos estudos feministas, nos movimentos LGBTQIA+, nos estudos pds-coloniais e nas
teorias da interseccionalidade. Esses campos herdaram de Foucault a sensibilidade
para compreender o poder como algo multiplo e difuso, que atua tanto sobre os
corpos quanto sobre os discursos e as identidades.

Foucault morreu em 25 de junho de 1984, em Paris, vitima de complicacdes
decorrentes da AIDS. Sua morte marcou o fim de uma trajetéria intelectual marcada
pela ousadia e pela originalidade.

Pensamento Politico

O pensamento politico de Michel Foucault representa uma das mais profundas
transformacdes na teoria politica e social do século XX. Em vez de formular um sistema
politico ou uma teoria normativa sobre o Estado e a justica — como fizeram Hobbes,
Locke, Rousseau ou Habermas —, Foucault dedicou-se a analisar historicamente
as formas de poder, saber e dominacdo que estruturam a vida social. Seu objetivo
nao era propor uma utopia politica, mas compreender como o poder opera, se
transforma e se infiltra nas relagdes humanas, nas institui¢ces e até mesmo nos
COrpos e nas consciéncias.

A microfisica do poder parte da ideia de que o poder ndo é algo que se possui,
mas algo que se exerce. Ele é uma relacdo social, presente em todas as intera¢des
— entre professores e alunos, médicos e pacientes, chefes e empregados, pais e
filhos, homens e mulheres. Essas relacdes formam uma rede capilar, na qual cada
individuo é, ao mesmo tempo, alvo e agente do poder.

A MICROPOLITICA DE MICHAEL FOUCAULT

101




A percepcao politica de Foucault é insepardvel de sua analise histdrica das
formas de poder. O poder moderno se caracteriza por atuar de maneira difusa, por
meio de dispositivos de vigilancia, disciplina e normalizacdo. Ele ndo precisa mais se
manifestar em atos de forca ou coercao fisica, pois se infiltra nas estruturas sociais
e se internaliza nos proprios sujeitos.

Desta forma, o poder ndo é algo que se possui, mas algo que circula, que se
exerce nas relagdes sociais, nas instituicdes e até nas praticas cotidianas. Sua filosofia
mostrou que a politica ndo se limita ao Estado, mas esta presente em todos os
campos onde ha relacdes de saber e controle — na medicina, na prisdo, na escola,
na sexualidade e na economia.

A influéncia de Michel Foucault sobre o pensamento politico contemporaneo
é profunda e multifacetada. Suas andlises sobre o poder, o saber e a subjetividade
transformaram nao apenas a filosofia politica, mas também campos como a sociologia,
a antropologia, a teoria do direito, os estudos culturais e de género, a psicologia e
a ciéncia politica.

Ele rompeu com a concepgao tradicional de poder, herdada do modelo juridico
e soberano do Estado, segundo a qual o poder seria algo centralizado, detido por
uma autoridade e exercido de cima para baixo. Em seu lugar, propds uma visdo
capilar do poder — isto €, disseminada por toda a sociedade, presente nas micro-
relagdes e nas instituicoes cotidianas. Essa nocdo influenciou profundamente o pds-
estruturalismo e a teoria critica contemporanea, ao revelar que o poder se infiltra
nos discursos, nas normas e nas praticas que formam os sujeitos.

Desde a filosofia politica moderna, especialmente em autores como Hobbes,
Locke e Rousseau, o poder foi pensado a partir da no¢do de soberania — uma forca
concentrada no Estado, exercida de cima para baixo, e legitimada por contratos,
leis ou vontade popular. Foucault contesta essa concepcdo. Para ele, o poder ndo
€ uma coisa, uma posse ou uma instituicdo, mas uma rede de relacdes multiplas,
méveis e dindmicas, que atravessam toda a sociedade.

O poder, em Foucault, ndo é apenas repressivo, isto &, ndo se limita a proibir,
punir ou censurar. Ele é, sobretudo, produtivo: produz saberes, normas, discursos e
identidades. O poder fabrica o real — cria categorias como “normal” e "anormal”,
“sa0" e "louco”, “delinquente” e “cidadao”. Dessa forma, o poder ndo se exerce
apenas através do Estado ou da violéncia fisica, mas por meio de praticas cotidianas,
instituices e discursos que orientam o comportamento das pessoas.

Foucault descreve o poder como algo capilar, que penetra nos menores detalhes
da vida social e se manifesta nas relacdes entre médicos e pacientes, professores e
alunos, pais e filhos, juizes e acusados. Ele se exerce de baixo para cima e de maneira
difusa, sem um centro Unico de comando.

A MICROPOLITICA DE MICHAEL FOUCAULT

102




O poder ndo apenas reprime, mas produz saberes, normas e identidades. Dessa
forma, o saber e o poder estdo interligados — o que Foucault chamou de “regimes
de verdade”. Cada época histdrica cria seus préprios discursos verdadeiros, definidos
por quem tem autoridade para falar, decidir e classificar. Logo, a politica ndo se
restringe ao governo, mas inclui todos os mecanismos que produzem “verdades” e
controlam comportamentos.

|n

Por exemplo, o discurso médico que define o que é “normal” ou “patoldgico”,
ou o discurso juridico que estabelece o que é “culpa” ou “inocéncia”, sdo formas
de poder. Foucault mostrou que as ciéncias humanas, longe de serem neutras,
funcionam como instrumentos de controle e normalizacao.

Dentro desta perspectiva, seu nucleo do pensamento politico e filoséfico gira
em torno da relacdo entre poder, saber e verdade. Esses trés conceitos formam o
eixo de sua reflexao sobre como as sociedades produzem conhecimento, controlam
os individuos e legitimam determinadas formas de dominacao.

Para Foucault, a verdade ndo é universal nem eterna, mas historica e produzida
dentro de rela¢des de poder e saber. Cada época — ou, como ele chama, cada
épistéme — estabelece um regime de verdade que define o que pode ser dito, quem
pode dizer e sob quais condi¢des algo é considerado verdadeiro.

Averdade, portanto, ndo existe fora do poder; ela é um efeito do poder. Como
afirma: "A verdade é deste mundo; ela é produzida gracas a multiplas coercdes e
induz efeitos de poder.” (FOUCAULT, 2018, p. 12). Essa ideia rompe com a visdo
tradicional da filosofia ocidental, que sempre buscou uma verdade objetiva e neutra.

Desse modo, este pensador ndo busca descobrir “a” verdade sobre o poder
ou sobre o sujeito, mas mostrar como as verdades sao fabricadas e quais efeitos
produzem. Ele propde uma atitude critica — a genealogia — que investiga a histéria
das verdades, revelando as praticas e estratégias politicas que as sustentam.

Em obras como Histdria da Loucura na Idade Classica (1961), O Nascimento
da Clinica (1963) e Vigiar e Punir (1975), Foucault investigou o surgimento das
instituicdes modernas de controle. Ele mostrou que, a partir do século XVIII, a
sociedade ocidental substituiu as punicoes corporais e os castigos publicos por
formas mais sutis e continuas de vigilancia e disciplina.

No livro Vigiar e Punir, ele descreve a transicdo de uma sociedade da soberania
— onde oreitinha o poder de tirar a vida — para uma sociedade disciplinar, na qual o
poder se exerce sobre os corpos e os comportamentos. O exemplo central dessa nova
forma de poder é o pandptico, modelo de prisdo idealizado por Jeremy Bentham,
onde todos podem ser observados o tempo todo. Foucault usa essa metafora
para mostrar como o poder moderno age por meio da vigilancia permanente, da
internalizacdo das normas e da producao de individuos ddceis e Uteis.

A MICROPOLITICA DE MICHAEL FOUCAULT

103




O poder disciplinar ndo se limita a prisdo. Ele se estende as escolas, quartéis,
fabricas e hospitais, lugares onde as pessoas sdo treinadas, avaliadas e classificadas.
Assim, a politica ndo se exerce apenas nas institui¢cdes formais do Estado, mas em
todo o tecido social.

Foucault amplia sua analise do poder e passa a discutir o conceito de biopoder.
Diferente do poder disciplinar, que molda o comportamento individual, o biopoder
atua sobre avida coletiva, sobre a populacdo enquanto corpo social. Trata-se do poder
que administra a salde, a natalidade, a mortalidade, a higiene e a sexualidade — ou
seja, o governo da vida. Ele defende que, a partir do século XVIII, o Estado passou a
gerir a vida dos cidaddos com base em estatisticas, politicas sanitdrias e estratégias
de seguranca. Essa forma de poder ndo visa mais apenas punir, mas otimizar a vida,
aumentar a produtividade e controlar os riscos.

A biopolitica é, portanto, uma forma de poder que atua sob a aparéncia de
cuidado e racionalidade, mas que, em ultima instancia, regula a existéncia humana.
Ela marca o surgimento de um novo tipo de governamentalidade — um conjunto
de técnicas e discursos que organizam a conduta das populagdes.

O conceito de governamentalidade é um dos mais importantes do pensamento
politico de Foucault. Ele se refere ao conjunto de praticas, racionalidades e instituicdes
que tornam possivel o exercicio do poder politico sobre os individuos e as populagées.
O governo nao € apenas a acdo do Estado, mas qualquer forma de conducdo das
condutas — inclusive o autogoverno.

Foucault analisa o neoliberalismo como uma nova forma de governamentalidade.
Ele percebeu que, a partir do século XX, o Estado ndo apenas intervém na
economia, mas também forma sujeitos econémicos, transformando os individuos
em empreendedores de si mesmos. Essa racionalidade neoliberal estende a légica
do mercado a vida pessoal, a educacdo e até a saude. O poder se torna, assim,
internalizado e autogerido, e o controle se exerce pela liberdade, ndo pela coercao
direta.

Um ponto fundamental na microfisica do poder € a ideia de que onde ha poder,
ha resisténcia. Como o poder estd presente em todas as relagdes, a resisténcia também
estd — ela ndo é algo exterior ao poder, mas faz parte de sua prépria dinamica.
Essa visdo rompe com a noc¢do de que o poder é absoluto: ele é sempre instavel,
contestado e reconfigurado pelas praticas sociais.

A resisténcia, para Foucault, pode ocorrer nas pequenas a¢des cotidianas, nas
formas de desvio e nas criacdes de novos modos de vida. Essa dimensao micropolitica
da resisténcia mostra que a liberdade nao depende apenas de grandes revolucoes,
mas também das praticas de autonomia e critica que se opdem as normas e aos
dispositivos de controle.

A MICROPOLITICA DE MICHAEL FOUCAULT

104




Nos ultimos anos de sua vida, Foucault voltou-se para a questdo do sujeito e da
ética, especialmente nas obras O Uso dos Prazeres (1984) e O Cuidado de Si (1984),
volumes da Histdria da Sexualidade. Ele passou a investigar como os individuos
podem resistir as formas de poder e constituir-se como sujeitos livres.

A relacdo entre poder, saber e verdade culmina na andlise foucaultiana da
formacdo do sujeito. O individuo moderno, segundo ele, é resultado de processos
historicos de poder e saber que moldam sua identidade, seu corpo e sua conduta.
O sujeito é ao mesmo tempo produto e alvo do poder — é constituido por discursos
(como os da medicina, da sexualidade e da moral) €, a0 mesmo tempo, é convocado
a se reconhecer dentro deles.

Foucault desloca o foco para as formas de autoconstituicdo do sujeito, mostrando
que é possivel resistir aos regimes de verdade e criar novas formas de liberdade
por meio de praticas éticas e de cuidado de si. A liberdade ndo é a auséncia de
poder, mas a capacidade de agir dentro das relagdes de poder — de criar novas
formas de existéncia, de inventar modos de vida. Ele propds o conceito de cuidado
de si inspirado na filosofia greco-romana, como uma pratica ética que busca o
autoconhecimento e a autonomia.

Assim, sua filosofia politica culmina em uma visdo da liberdade como pratica
de resisténcia, uma luta constante contra as formas de sujeicdo impostas pelos
discursos e instituicoes.

Seu pensamento permanece atual e fértil, mesmo décadas apds sua morte.
Suas reflexdes sobre poder, saber, verdade, disciplina, biopolitica e subjetividade
continuam a orientar debates centrais nas ciéncias humanas, na filosofia, na politica
e na cultura contemporanea. Ele nao foi apenas um tedrico do seu tempo, mas um
pensador que desvelou os mecanismos sutis de poder e controle que atravessam
a modernidade — mecanismos que se tornaram ainda mais evidentes no mundo
globalizado, digital e neoliberal do século XXI.

O conceito de microfisica do poder descreve com precisdo as novas formas de
controle que se exercem através das redes digitais, das empresas de tecnologia,
das midias sociais e das biopoliticas contemporaneas. Seu pensamento ganha nova
relevancia diante de questdes globais como a gestao da salide publica, as politicas de
seguranca, a crise ambiental e a pandemia de COVID-19. Foucault mostrou que, na
modernidade, o poder ndo se limita a reprimir, mas a administrar a vida — regulando
populag¢des, controlando corpos e orientando condutas em nome da protecdo, da
eficiéncia e da produtividade.

Asideias de Foucault também continuam a inspirar movimentos sociais e culturais.
Seus estudos sobre o corpo, o poder e a sexualidade influenciaram profundamente os
movimentos feministas, LGBTQIA+, antimanicomiais e antirracistas. Esses movimentos

A MICROPOLITICA DE MICHAEL FOUCAULT

105




encontram em em seu pensamento uma ferramenta para compreender como o
poder atua sobre os corpos e as identidades, e como é possivel resistir por meio da
critica e da reinvencao de si. No campo da politica, sua critica a razdo moderna e as
institui¢des disciplinares continua a desafiar os modelos autoritarios e os discursos
de verdade que legitimam formas de exclusdo. Foucault nos ensina que o poder esta
em toda parte — e justamente por isso, a resisténcia também estd em toda parte.

Seu principal legado é a atitude critica diante da verdade e das estruturas de
poder. Ele nos convida a desconfiar das certezas estabelecidas e a examinar como
os discursos constroem as formas de saber e de ser. Sua filosofia ndo é apenas uma
teoria sobre o poder, mas uma ética da liberdade — uma forma de pensar que busca
criar espagos para novas possibilidades de vida e subjetividade.

Hoje, diante da crise das democracias, da manipulacdo das informacoes e
da mercantilizacdo da vida, o pensamento foucaultiano mostra-se fundamental
para compreender os mecanismos sutis de dominacdo e para pensar caminhos de
resisténcia, autonomia e transformacdo social.

A passagem do pensamento de Foucault para o de Habermas desloca o foco
da critica as micro-rela¢des de poder para a busca de fundamentos normativos da
democracia. Enquanto Foucault revela como o poder se infiltra em préticas e discursos,
Habermas aposta na racionalidade comunicativa e no didlogo como bases de uma
ordem democratica legitima. Assim, deixa-se uma analise essencialmente critica
para entrar em uma teoria que propde caminhos de reconstrucao democratica.

A MICROPOLITICA DE MICHAEL FOUCAULT

106




HABERMASE A
DEMOCRACIA RADICAL

Habermas concebe a politica como um processo comunicativo baseado na
razdo publica e no didlogo entre cidad&os livres e iguais. Ele parte da ideia de que
a legitimidade politica ndo se funda na forca nem na tradicdo, mas na participacdo
discursiva e racional dos individuos na formacao da vontade coletiva. A esfera publica,
para Habermas, é o espaco onde os cidaddos debatem criticamente os assuntos
comuns, buscando o consenso através da argumentacdo e do entendimento mutuo.
Nesse modelo, propde uma democracia radical, porque exige ndo apenas o voto,
mas a deliberagdo constante e a corresponsabilidade dos sujeitos na construcdo das
normas que os governam, tornando o poder politico resultado do agir comunicativo
e ndo da dominagao.

Vida, Obra e Contexto

Jirgen Habermas nasceu em 18 de junho de 1929, na pequena cidade de
Dusseldorf, Alemanha, em uma familia de classe média. Seu pai, Ernst Habermas, era
diretor da Cadmara de Industria e Comércio de Colbnia, e sua mae, Grete Kottmeier, era
dona de casa. Durante sua infancia e juventude, Habermas viveu sob o regime nazista,
experiéncia que marcaria profundamente sua visao critica sobre a sociedade, a politica
e a razdo. Ainda jovem, foi membro da Juventude Hitlerista — algo praticamente
obrigatdrio na época —, mas apds o fim da Segunda Guerra Mundial, passou a rejeitar
de forma veemente o autoritarismo e o irracionalismo que caracterizaram o periodo.

Sua formacao educacional comecou em um ambiente fortemente influenciado
pelas ruinas fisicas e morais da Alemanha pds-guerra. Habermas cresceu em meio a
reconstrucdo do pais e ao esforco de repensar os fundamentos éticos e democraticos
da sociedade alema.

Ingressou na Universidade de Gottingen, onde estudou filosofia, histéria,
psicologia, literatura alema e economia, posteriormente transferindo-se para as
universidades de Zurique e Bonn. Em 1954, defendeu sua tese de doutorado intitulada
O Absoluto e a Histéria — Sobre a Ambiguidade do Pensamento de Schelling, na
qual ja se percebia seu interesse pela razdo, pela linguagem e pela critica filoséfica
ao idealismo aleméo.

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

107




Apds o doutorado, Habermas aproximou-se da Escola de Frankfurt, grupo de
pensadores neomarxistas fundado por Max Horkheimer e Theodor Adorno, que
buscava reinterpretar o marxismo a luz das transformacées do capitalismo e das novas
formas de dominacgao social. Trabalhou como assistente de Adorno no Instituto de
Pesquisa Social, mas logo se distanciou de alguns de seus mestres devido a postura
excessivamente pessimista da chamada “Teoria Critica Tradicional”. Habermas
acreditava que, apesar das contradicdes do capitalismo e dos efeitos alienantes da
racionalidade instrumental, ainda existiam possibilidades de emancipacdo por meio
da comunicacdo racional e democratica.

Embora tenha comecado sob a influéncia direta de Adorno e Horkheimer,
Habermas logo se destacou por uma postura mais otimista em relagdo a razdo e
a modernidade. Ao contrdrio de seus mestres, que viam a razdo moderna como
irremediavelmente corrompida pela dominacéo técnica e econdmica, Habermas
acreditava que era possivel reconstruir uma racionalidade comunicativa e
emancipatdria, enraizada no didlogo e na linguagem.

Em 1961, apresentou sua tese de habilitacdo intitulada Mudancga Estrutural da
Esfera Publica, obra que o projetou internacionalmente. Em 1964, tornou-se professor
de Filosofia e Sociologia na Universidade de Frankfurt, sucedendo Adorno. Habermas
também lecionou na Universidade de Heidelberg e, posteriormente, foi diretor do
Instituto Max Planck em Starnberg, onde coordenou pesquisas interdisciplinares
sobre ciéncia, tecnologia e politica. Durante a Guerra Fria e a reconstrucdo da Europa,
Habermas consolidou-se como o principal representante da segunda geracdo da
Escola de Frankfurt.

Destacou-se como um dos principais intelectuais publicos da Alemanha,
intervindo em debates politicos e sociais sobre democracia, modernidade, moral
e esfera publica. Foi um critico contundente do autoritarismo, do tecnocratismo e
das ameacas a racionalidade democratica, posicionando-se contra o rearmamento
nuclear e o conservadorismo politico da Alemanha Ocidental durante a Guerra Fria.

Entre suas principais obras, destacam-se Mudanga Estrutural da Esfera Publica
(1962), em que analisa o surgimento da esfera publica burguesa e o papel da
comunicacdo na formacdo da opinido politica; Teoria da Acdo Comunicativa (1981),
sua obra-prima, onde formula os fundamentos da racionalidade comunicativa e
da democracia deliberativa; e Direito e Democracia: Entre Facticidade e Validade
(1992), em que aprofunda sua concepcao de uma sociedade democratica fundada
no didlogo racional entre cidadaos livres e iguais.

O pensamento de Habermas une filosofia, sociologia e teoria politica em torno
de uma mesma preocupacdo: como garantir as condi¢cdes de uma convivéncia
racional, democratica e justa em sociedades complexas e pluralistas. Ele defende

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

108




que a emancipacdo ndo se alcanca pela revolucdo violenta — como sugeriam os
marxistas classicos —, mas pela construcao de institui¢des democraticas sustentadas
pelo didlogo, pela argumentacdo e pela participacdo cidada.

A producéo intelectual de Habermas se insere em um contexto de profunda
transformacao politica e cultural da Europa do pds-guerra. A Alemanha vivia a divisdo
entre o bloco socialista (Republica Democratica Alema) e o capitalista (Republica
Federal da Alemanha), sob ocupacdo das poténcias vencedoras da Segunda Guerra
Mundial.

O filésofo cresceu, portanto, em um ambiente de reconstru¢do moral, em
que as gerac¢des intelectuais buscavam compreender como o nazismo havia sido
possivel e de que modo se poderia reconstruir a legitimidade democraticaem uma
sociedade traumatizada.

A partir dos anos 1950 e 1960, Habermas acompanhou os debates sobre
a modernizacao, o crescimento econdmico e a crise da racionalidade técnica.
Influenciado por Marx, Weber e Durkheim, ele buscou compreender como a sociedade
moderna poderia manter a coesdo e a liberdade individual diante da burocratizacao,
da mercantilizacdo e do avanco tecnoldgico.

O contexto também foi marcado por movimentos estudantis, pelas criticas a
tecnocracia e pelas lutas democraticas dos anos 1960 e 1970. Habermas se consolidou
como uma das vozes mais influentes do debate publico alemao, intervindo em temas
como a reconstrucado da moral civica, o papel da midia, a educacéo, o nacionalismo
e 0 projeto europeu.

Durante as décadas seguintes, Habermas atuou ndo apenas como filésofo, mas
também como intelectual publico, defendendo a democracia deliberativa, os direitos
humanos e o papel racional do discurso publico frente as crises do capitalismo e
da globalizagao.

Pensamento Politico

Um dos pilares centrais do pensamento politico de Habermas é o conceito de
esfera publica, especialmente em sua obra Mudanca Estrutural da Esfera Publica. Nela,
Habermas reconstréi historicamente o surgimento, a consolidagdo e a transformacao
da esfera publica burguesa, relacionando-a a formacéo da opinido publica e a
legitimacdo do poder politico. Mais tarde, esse conceito é revisitado e aprofundado
em sua Teoria da Acdo Comunicativa e em Direito e Democracia: Entre Facticidade
e Validade (1992), quando ele amplia o alcance do conceito para compreender os
desafios das sociedades complexas contemporaneas.

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

109




Habermas identifica a esfera publica como um espaco entre o Estado e a
sociedade civil, no qual os cidadaos se relinem para discutir assuntos de interesse
comum, formar opinides e exercer critica sobre o poder politico. Historicamente,
esse espago emergiu na Europa do século XVIII, no contexto do lluminismo e da
burguesia ascendente, especialmente na Inglaterra, Franca e Alemanha.

Com o crescimento da imprensa, dos cafés, dos saldes literdrios e das associagdes
civicas, formou-se um ambiente em que os cidaddos — em principio, proprietarios
e letrados — comecaram a debater de maneira racional e critica as decisdes do
Estado. Essa pratica se fundamentava na autonomia da razdo publica, inspirada
no ideal kantiano de esclarecimento, segundo o qual os individuos deveriam sair
da tutela e pensar por si mesmos.

A esfera publica burguesa, nesse periodo, tinha um papel emancipador e critico:
ela representava uma instancia de resisténcia contra o poder absoluto e buscava
submeter o governo a razdo e ao debate. A opinido publica nascia como uma forca
racional e moral, que pretendia orientar e fiscalizar o poder politico.

Contudo, Habermas mostra que essa esfera publica sofreu uma profunda
mudanca estrutural a partir do século XIX, com a massificacdo da sociedade, a
consolidacdo do capitalismo e a intervencdo do Estado na economia. O ideal de uma
esfera publica racional e critica foi substituido por uma esfera publica mediatizada
e manipulada, marcada pela influéncia de interesses econémicos, partidarios e
mididticos.

A expansdo dos meios de comunicagdo de massa (jornais de grande circulagao,
radio, televisdo e publicidade) transformou a comunicagdo publica em um processo
assimétrico, no qual os cidadaos deixaram de ser protagonistas ativos e passaram
a ser receptores passivos de informacdes e mensagens. A opinido publica deixou
de ser resultado do debate critico entre cidadaos e tornou-se, cada vez mais, um
produto fabricado por empresas, partidos e grupos de interesse.

Habermas chama esse processo de “refeudalizagdo da esfera publica” — uma
metafora para indicar que a visibilidade publica voltou a ser controlada por elites,
como na ldade Média, quando o poder se expressava por meio da representacdo
e do espetaculo, e ndo da deliberagdo racional.

Mesmo diante dessa degeneragdo, Habermas ndo abandona o conceito de
esfera publica.

Em sua teoria posterior, ele reformula o conceito dentro do quadro da acdo
comunicativa, definindo a esfera publica como o espaco de circulacdo dos fluxos
comunicativos, no qual os temas e problemas sociais sdo discutidos, interpretados e
filtrados antes de chegar as instancias formais de decisao politica (como o parlamento
e o sistema juridico).

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

110




A opinido publica, nesse modelo, é o resultado discursivo desses processos
comunicativos, formados por debates, movimentos sociais, midia e instituicdes
civis. Ela ndo é simplesmente o somatdrio de opinides individuais, mas o produto
de interagdes argumentativas que ocorrem no espaco publico.

Uma opinido publica legitima sé se forma quando os cidad&dos participam de um
debate livre, inclusivo e racional, onde todos tém a possibilidade de expor argumentos
e de influenciar a formacdo da vontade politica. Esse principio fundamenta sua
nocao de democracia deliberativa, na qual o poder politico se legitima apenas se
as decisdes puderem ser justificadas racionalmente diante dos cidadaos.

Na Teoria da Acdo Comunicativa, Habermas introduz a distin¢do entre mundo
da vida e sistema. O mundo da vida é o espaco da cultura, da comunicacdo e das
interacoes cotidianas, sustentado pela linguagem e pela solidariedade. O sistema,
por sua vez, € o dominio das estruturas econdmicas e administrativas, regido pelos
meios do dinheiro e do poder.

A esfera publica pertence ao mundo da vida e tem a funcdo de manter o
didlogo racional e o controle democratico sobre o sistema. No entanto, alerta que,
nas sociedades contemporaneas, o sistema tende a colonizar o mundo da vida,
impondo ldgicas instrumentais e utilitaristas sobre os espacos de comunicacdo e
deliberacdo. Isso se manifesta, por exemplo, na mercantilizacdo da informacao,
na publicidade politica e na midia concentrada, que distorcem o debate publico e
enfraquecem a autonomia cidada.

Por fim, sua reflexdo sobre a esfera publica converge para uma questao central:
como garantir alegitimidade do poder politico em sociedades complexas e pluralistas?
A resposta estd na articulacdo entre comunicacdo e politica. A legitimidade nao
decorre apenas do voto ou da autoridade, mas da formacao discursiva da opinido
e davontade — um processo continuo no qual a sociedade civil, por meio da esfera
publica, influencia e orienta o sistema politico.

Assim, a esfera publica funciona como ponte entre o mundo da vida e o poder
institucional, transformando o poder comunicativo — que nasce dos debates
e argumentos — em poder politico legitimo. Essa é a esséncia da democracia
deliberativa habermasiana: um regime em que o didlogo racional e inclusivo constitui
a fonte da legitimidade e do direito. Ela depende de uma esfera publica ativa e de
uma sociedade civil capaz de influenciar o Estado.

Na Teoria da Acdo Comunicativa Habermas parte de uma critica ao modo
como a modernidade reduziu a razdo a sua dimensao instrumental. Desde Max
Weber, sabe-se que as sociedades modernas sao dominadas por uma légica de
racionalizacdo, isto &, pela crescente organizacdo técnica e burocratica da vida

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

111




social. Contudo, essa racionalizacdo gerou um tipo especifico de razdo — a razédo
instrumental —, voltada apenas a eficiéncia, ao controle e ao calculo de meios e fins,
perdendo o vinculo com valores, ética e comunicacdo. Habermas, porém, propde
uma alternativa: a reconstrugao da razdo sob a forma comunicativa, voltada ao
didlogo e ao entendimento mutuo, e ndo a manipulagéo e ao controle.

Habermas distingue dois modos fundamentais de agir e de racionalizar o mundo:

I  Acdo instrumental (ou estratégica): orientada para o sucesso; o sujeito
busca alcancar um objetivo controlando o comportamento dos outros
ou a natureza. E tipica da economia, da administracio e da tecnologia.

I Acdo comunicativa: orientada para o entendimento mutuo; os sujeitos
procuram coordenar suas a¢des através do didlogo, argumentando de
modo racional e buscando o consenso.

Na acdo comunicativa, a linguagem ndo é apenas um instrumento de
manipulacdo, mas um meio de interacdo social. Através dela, os individuos apresentam
pretensdes de validade — verdade (para o mundo objetivo), correcdo (para o mundo
social) e veracidade (para o mundo subjetivo).

Essas pretensdes podem ser aceitas ou contestadas racionalmente, e o consenso
se estabelece quando os participantes reconhecem, livremente, a validade das razbes
apresentadas. A racionalidade comunicativa esta enraizada na interacéo linguistica,
e ndo na dominacdo. Verdade e a legitimidade emergem do discurso, isto &, de
um processo de argumentacao livre de coerc¢des, onde todos podem participar em
condicdes de igualdade.

Para compreender como a comunicacdo se estrutura na sociedade, Habermas
introduz a distin¢do entre mundo da vida e sistema:

I Mundodavida: é o espaco das praticas cotidianas, da cultura, das tradicdes
e das relacdes interpessoais. Ele é reproduzido pela agdo comunicativa, pois
é nele que as pessoas compartilham significados e constroem consensos.

I Sistema: é o conjunto das estruturas funcionais da sociedade — a economia
e o Estado —, que operam segundo ldgicas instrumentais e sdo mediados
por meios de controle ndo linguisticos, como o dinheiro e o poder.

Ele alerta que, nas sociedades modernas, ha uma tendéncia de colonizacdo
do mundo da vida pelo sistema. Ou seja, as I6gicas do dinheiro e da administracdo
invadem o espaco da comunicacao, transformando rela¢des sociais, politicas e culturais
em relacdes instrumentais e tecnocraticas. Quando isso acontece, a deliberacdo
racional é substituida pela manipulacdo, pela propaganda e pela burocracia — e a
democracia se enfraquece.

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

112




A partir da Teoria da Acdo Comunicativa, Habermas desenvolve, em Direito e
Democracia (1992), a distincdo entre poder comunicativo e poder administrativo. Essa
distincdo é decisiva para entender como o didlogo publico pode gerar legitimidade
politica nas sociedades complexas.

a) Poder comunicativo

O poder comunicativo nasce nos processos de formacdo da opinido e da
vontade dentro da esfera publica. Ele surge da deliberagdo racional entre
cidadaos que discutem questoes de interesse comum. Ndo é um poder
coercitivo, mas um poder gerado pela forca do melhor argumento —
pela capacidade de persuadir racionalmente os outros. Portanto, o poder
comunicativo é o poder do discurso, da linguagem, da legitimidade, e é o
fundamento normativo da democracia.

b) Poder administrativo

O poder administrativo, por outro lado, pertence ao sistema politico e
burocratico do Estado. Ele é o poder institucionalizado e organizado para
executar decisdes, implementar politicas publicas, aplicar leis e garantir
a ordem. E um poder instrumental, baseado na autoridade e na coercdo
legitima.

Esses dois poderes ndo se opdem de maneira absoluta, mas devem se articular. O
poder comunicativo fornece legitimidade ao poder administrativo, transformando
o discurso democratico em acdo politica e juridica. Assim, as decisdes do Estado sé
sdo legitimas se puderem ser justificadas racionalmente diante dos cidadados, ou
seja, se derivarem de processos de deliberacdo publica.

Este pensador vé no direito o mediador entre o poder comunicativo e o poder
administrativo.

As leis traduzem as decisdes coletivas — nascidas da comunicacdo publica — em
normas obrigatdrias, dotadas de validade juridica. Quando o direito é produzido
democraticamente, ele transforma o poder comunicativo em poder legitimo e
efetivo, sem romper o vinculo entre discurso e coercao.

Sua visdo sustenta o modelo de democracia deliberativa, no qual a legitimidade
politica depende do grau em que o processo de formagao da vontade coletiva é
inclusivo, racional e livre de coer¢des. A democracia, portanto, ndo é apenas um
procedimento eleitoral, mas um processo continuo de deliberacdo publica, em que
a sociedade civil e as instituicdes dialogam de modo reciproco.

A distin¢do entre poder comunicativo e poder administrativo tem profundas
implicacoes:

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

113




I  Contra o tecnocratismo: Habermas critica a tendéncia de transformar a
politica em mera gestao técnica, separada da deliberacdo publica.

I  Contra o populismo e a manipulacdo: o poder comunicativo exige
argumentacdo racional, e ndo apelos emocionais ou autoritarios.

I Em favor da autonomia cidada: a forca politica legitima deve nascer
do didlogo entre cidadaos iguais, e ndo de interesses economicos ou
burocraticos.

I  Em favor datransparéncia e da responsabilidade: o poder administrativo
deve permanecer aberto a critica e a influéncia do poder comunicativo,
sob pena de perder legitimidade.

A queda do Muro de Berlim em 1989 marcou ndo apenas o fim simbdlico da
Guerra Fria, mas também o colapso do socialismo real e a consolidacao do capitalismo
liberal como sistema econdmico e politico dominante. Para muitos pensadores, como
Francis Fukuyama, esse evento representou “o fim da histéria” — a vitdria definitiva
da democracia liberal (FUKUYAMA, 2020).

Habermas, no entanto, reagiu a esse diagndstico com cautela e critica. Ele viu
na nova ordem mundial ndo o triunfo da razdo democratica, mas o inicio de novos
desafios a esfera publica e a legitimidade politica nas sociedades ocidentais.

No contexto pds-Guerra Fria, Habermas analisa a sociedade global sob o prisma
daracionalidade comunicativa. O desaparecimento da bipolaridade entre capitalismo
e socialismo abriu espaco para um mundo unipolar, mas também para novas
tensodes: desigualdade global, fragmentacdo cultural, crises ambientais e perda de
confianca nas institui¢des politicas tradicionais. A queda do Muro nédo simboliza
o fim dos conflitos ideolégicos, mas a mudanca de forma das disputas politicas:
em vez de se darem entre sistemas econdmicos, elas passam a ocorrer dentro das
democracias, entre o poder comunicativo dos cidaddos e o poder administrativo
dos Estados e mercados.

Ele denuncia que a racionalidade instrumental — associada a economia global
e a tecnocracia politica — tende a enfraquecer os espacos de deliberacdo publica,
criando um déficit democratico nas sociedades ocidentais.

Assim, sua preocupacao principal passa a ser reconstruir a esfera publica e
revalorizar a formagdo democratica da opinido e da vontade politica, como antidotos
contra a apatia e a manipulacdo politica.

Habermas retoma e aprofunda as ideias ja desenvolvidas em sua obra classica
Mudanca Estrutural da Esfera Publica, reinterpretando-as a luz das transformagodes
do mundo pds-1989. Ele reconhece que a esfera publica contemporénea se tornou
mais complexa, mediada e fragmentada, marcada pela presenca dos meios

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

114




de comunicacdo de massa e, posteriormente, das redes digitais. Apesar dessas
transformacoes, a esfera publica continua sendo o espaco simbdlico central onde se
forma a opinido publica e a vontade coletiva — o verdadeiro coracdo da democracia.

Sustenta que o poder administrativo do Estado deve emergir e permanecer
dependente do poder comunicativo da esfera publica. Em outras palavras, o poder
comunicativo é formado na sociedade civil, nas interacdes livres entre cidadaos,
enquanto o poder administrativo é institucionalizado no Estado, que o aplica
juridicamente.

A radicalidade democratica de Habermas reside em afirmar que a autoridade
politica ndo preexiste ao processo comunicativo — ela é gerada a partir dele. Assim,
a legitimidade do poder estatal depende da participacdo discursiva dos cidadaos.

Esse modelo supera tanto o liberalismo (centrado em direitos individuais e
representacdo) quanto o republicanismo classico (centrado na unidade da vontade
geral), propondo uma sintese comunicativa entre autonomia privada e autonomia
publica.

A esfera publica é o espaco onde a sociedade civil se comunica, debate, forma
opinides e pressiona o sistema politico. Ela é o meio pelo qual o poder comunicativo
se transforma em poder legitimo, onde os cidadaos nao sdo espectadores passivos,
mas coprodutores da vontade politica.

A democracia radical implica, portanto, a ampliacdo e a diversificacdo desses
espacos — movimentos sociais, midia independente, associacdes civis, redes digitais
— que permitem a circulacdo de argumentos e a critica publica.

Habermas enfatiza que a esfera publica deve permanecer auténoma, protegida
da colonizagdo por interesses econdmicos e burocrdticos. Somente assim a deliberagao
pode manter seu carater racional e inclusivo.

O conceito radical de democracia em Habermas rompe com a visdo tradicional
que reduz o regime democratico ao ato do voto ou a mera representacdo parlamentar.
A democracia, em sua concepcdo, é um processo discursivo permanente no qual
as leis sdo legitimas apenas se puderem ser aceitas racionalmente por todos os
envolvidos, a soberania popular se exerce por meio da comunicagdo publica e a
politica se torna uma pratica de justificacdo e consenso, ndo de dominacao.

Logo, a democracia é uma forma de vida comunicativa, e ndo apenas uma
forma de governo. Ela é radical porque exige igualdade de voz, transparéncia,
participacdo efetiva e instituicdes abertas ao didlogo — condi¢des que vao além
do modelo representativo liberal.

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

115




A esfera publica ndo é um érgdo do Estado, mas uma rede comunicativa onde
fluxos de informacao, argumentos e opinides se cruzam, permitindo que os cidadaos
formem juizos racionais sobre questées comuns. A qualidade da democracia depende,
portanto, da racionalidade dos debates publicos e da autonomia da comunicacdo
politica frente a manipulacdo mididtica e ao poder econémico.

Apds a queda do Muro, Habermas passa a compreender a formacdo da opinido
publica como um processo deliberativo essencial a legitimidade do poder politico.
A opinido publica ndo é simplesmente a soma das preferéncias individuais ou dos
resultados de pesquisas, mas o produto do debate racional entre cidad&os livres,
informados e capazes de argumentar.

Esse processo depende de condicdes institucionais e culturais que garantam
acesso a informacdes verdadeiras e plurais, liberdade de expressao e de imprensa,
igualdade de oportunidades de voz no debate publico, além de transparéncia e
responsabilidade das institui¢des politicas. Somente quando essas condi¢des sdo
respeitadas é que o poder comunicativo pode se converter legitimamente em
poder administrativo.

Habermas adverte, porém, que o capitalismo globalizado e a concentracdo
da midia ameacam essa racionalidade: as opinides sdo frequentemente moldadas
por interesses econdmicos, estratégias publicitdrias e campanhas populistas, o que
conduz a colonizacdo da esfera publica — a transformacdo da comunicacdo em
instrumento de manipulagdo e consumo politico.

Nos anos 1990 e 2000, ele desloca parte de sua andlise para o projeto europeu.
Ele vé na Unido Europeia um laboratdrio de experimentacdo democratica, onde
seria possivel construir uma esfera publica transnacional baseada na comunicacéo
e na solidariedade entre povos.

No entanto, também critica o déficit democratico das instituicdes europeias
e a predominancia de decisdes tecnocrdticas. Habermas defende uma
“constitucionalizacdo da democracia europeia”, isto é, uma estrutura em que o
poder politico seja legitimado ndo apenas por Estados nacionais, mas por processos
comunicativos entre cidaddos de diferentes paises.

Esse pensamento amplia radicalmente sua nocdo de democracia: a deliberacdo
publica ndo se limita mais ao espaco nacional, mas deve transcender fronteiras e
enfrentar os desafios da globalizacao.

Habermas também reflete sobre as mudancas tecnoldgicas e comunicacionais.
Ele reconhece que as redes sociais e as plataformas digitais ampliaram o acesso
a informacao e democratizaram a expressdo, mas alerta para os perigos da
fragmentagdo comunicativa e da erosdo da racionalidade publica.

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

116




O ambiente digital, segundo ele, tende a substituir o discurso argumentativo pelo
discurso emocional, polarizado e imediato — um cenario que ameaca a base racional
da democracia deliberativa. A tarefa contemporanea, portanto, é reconstruir uma
cultura publica de debate, na qual a razdo comunicativa possa resistir a desinformacdo
e ao populismo midiatico.

Com o avanco das tecnologias de comunicacdo e o surgimento da internet, a
teoria habermasiana da esfera publica e do poder comunicativo ganhou uma nova
dimenséo. As redes digitais transformaram radicalmente as formas de interacdo
social, o fluxo de informacéo e a prépria estrutura da deliberacdo publica. Essa
mudanca profunda exige repensar como o poder comunicativo pode atuar dentro
de uma esfera publica fragmentada, globalizada e midiatizada.

Especialmente em seus textos das décadas de 2000 e 2010, este autor reconhece
que estamos diante de uma mudanca estrutural da esfera publica digital, andloga
aquela que ele descreveu no século XX, mas com caracteristicas novas — mais plurais
e, a0 mesmo tempo, mais instaveis.

De um lado, o ambiente digital representa um avango sem precedentes para
o ideal habermasiano de comunicacdo publica. As redes sociais, os féruns online e
as plataformas participativas permitem que individuos comuns, e ndo apenas elites
politicas ou mididticas, tenham voz na arena publica. Isso significa uma expansdo do
poder comunicativo, pois mais sujeitos podem participar da formacdo da opinido
publica, expressar criticas, organizar movimentos sociais e deliberar sobre temas
de interesse coletivo.

O ativismo digital — como se vé em campanhas de defesa dos direitos humanos,
ambientais ou sociais — constitui uma nova forma de acdo comunicativa em rede,
onde o poder se constrdi pela argumentacao, pela solidariedade e pela mobilizacdo
simbdlica, e ndo pela coercdo.

Nesse sentido, a internet pode ser vista como um espaco potencial de emancipacdo
comunicativa, onde a “forca do melhor argumento” pode circular globalmente e
inspirar transformacdes politicas.

Contudo, Habermas também observa, com preocupacdo, que o mesmo
ambiente digital que amplia a comunicacdo pode fragilizar o ideal da racionalidade
comunicativa. A multiplicacdo de plataformas, bolhas de opinido e algoritmos de
recomendacdo tende a fragmentar a esfera publica em comunidades isoladas, que
raramente dialogam entre si. Em vez de um debate publico unificado e racional,
formam-se microesferas segmentadas, onde prevalecem a emocao, a identidade e
a confirmacao de crencas.

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

117




Essa dinamica gera o que Habermas chama de desarticulacdo do espaco publico,
pois o consenso racional — que exige didlogo entre perspectivas diferentes —
torna-se cada vez mais dificil. Além disso, a desinformacéo, os discursos de ddio
e a manipulacdo algoritmica distorcem a comunicacdo publica, substituindo o
argumento pela retdrica emocional e pela polarizacdo.

Desse modo, o poder comunicativo se enfraquece quando a linguagem deixa de
servir ao entendimento mutuo e passa a ser usada como instrumento de dominacdo
simbdlica, propaganda ou manipulacdo politica.

Em seus ultimos escritos, Habermas distingue o papel da midia tradicional —
que funcionava como mediadora entre a sociedade civil e o sistema politico — e o
papel das plataformas digitais, que alteraram completamente essa intermediacao.
Enquanto os jornais e aimprensa classica buscavam (ainda que de modo imperfeito)
critérios de racionalidade, argumentacéo e responsabilidade editorial, as redes
sociais descentralizam a producado de informacao e eliminam filtros institucionais.

Esse processo tem um duplo efeito: de um lado, democratiza o acesso a expressao
e a critica publica; de outro, enfraquece as condigdes discursivas para a formagao
de consensos racionais, substituindo o debate argumentativo por fluxos cadticos
de opinido.

Assim, Habermas vé nas plataformas digitais um ambiente ambiguo, no qual o
poder comunicativo tanto pode se fortalecer, através da ampliacdo da participacdo
cidada, quanto se dissolver, sob a Iégica da velocidade, do espetéculo e da polarizacao.

O desafio contemporaneo, segundo a leitura habermasiana, é reconstruir
as condicdes discursivas da esfera publica dentro da era digital. Isso implica
criar mecanismos institucionais, éticos e culturais que restaurem o vinculo entre
comunicacao, racionalidade e legitimidade.

Alguns caminhos possiveis incluem:
I Educacdo para a cidadania comunicativa, incentivando o pensamento
critico e o uso ético da informacao;

I Regulacdo democratica das plataformas digitais, de modo a garantir
transparéncia algoritmica e combater a manipulacdo informacional;

I Promocdo de espacos deliberativos digitais, como foéruns civicos online e
consultas publicas, nos quais os cidaddos possam debater racionalmente
as politicas publicas;

I  Fortalecimento do jornalismo de qualidade e da midia publica, que
mantenham padrdes de racionalidade argumentativa e de critica social.

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

118




Somente com essas condicoes € possivel que o poder comunicativo — isto é, o
poder que nasce da forca do melhor argumento — volte a influenciar efetivamente
o poder administrativo e o sistema politico, garantindo a legitimidade democratica
nas sociedades digitais.

Habermas também amplia sua andlise para o nivel global, observando que
a comunicacado digital cria uma esfera publica transnacional, na qual os debates
ultrapassam fronteiras nacionais. Temas como meio ambiente, direitos humanos e
desigualdade global exigem hoje formas de deliberacdo cosmopolita, nas quais o
poder comunicativo possa operar em escala planetaria.

Nesse contexto, o filésofo propde o ideal de um cosmopolitismo democratico,
baseado na ideia de que a legitimidade politica deve se estender para além do
Estado-nacao, articulando uma esfera publica mundial, onde cidadaos de diferentes
culturas possam dialogar e influenciar decisdes globais.

O desafio contemporaneo, portanto, é reconectar o poder administrativo ao
poder comunicativo, garantindo que a tecnocracia e o mercado ndo sufoquem o
didlogo cidad&o. A politica, para Habermas, sé é verdadeiramente democratica
quando as leis e decisdes derivam da forca do melhor argumento — e ndo do
dinheiro, da forca ou da manipulacéo.

O poder administrativo deve servir ao poder comunicativo, e ndo o contrario.
Somente assim o Estado pode conservar sua legitimidade e a sociedade pode realizar
oideal de uma razdo publica emancipada, na qual os individuos, através do didlogo,
constroem coletivamente o sentido e o rumo da vida politica.

O pensamento politico de Habermas propde uma reinterpretacdo radical
da democracia moderna, baseada ndo apenas na representacdo ou na vontade
majoritaria, mas na comunicacdo publica, racional e participativa entre cidadaos
livres e iguais. Seu projeto é o de reconstruir a legitimidade politica em sociedades
complexas por meio de um novo fundamento: o poder comunicativo. Essa perspectiva
faz deste pensador um dos principais tedricos da chamada democracia deliberativa,
mas seu conceito de democracia € mais profundo — verdadeiramente radical —
porque redefine as préprias bases do poder, da soberania e da legitimidade.

Habermas é hoje considerado o maior representante vivo da filosofia critica
moderna.

Sua obra oferece uma resposta positiva ao pessimismo da modernidade: acredita
que, apesar das distor¢des do capitalismo e da tecnologia, o ser humano ainda pode
alcancar entendimento racional e consenso moral através do didlogo.

Ele defende uma democracia deliberativa, fundada na participacao cidada, na
argumentacdo publica e na construgdo coletiva de normas justas. Sua teoria inspirou
politicas publicas, modelos de debate parlamentar, formas de mediacdo e praticas
de democracia participativa em todo o mundo.

HABERMAS E A DEMOCRACIA RADICAL

119




A TERCEIRA VIA DE
ANTHONY GIDDENS

Giddens desenvolveu uma visdo politica centrada em uma proposta que busca
conciliar os valores da social-democracia com as dindmicas do capitalismo globalizado.
A politica contemporanea deve superar a dicotomia entre Estado e mercado,
promovendo uma modernizacdo progressista que combine responsabilidade
individual com solidariedade social. Ele defende um Estado ativo, que ndo substitui
o cidadao, mas o capacita a agir — por meio da educacdo, da inclusdo digital e da
protecdo social adaptada aos riscos da modernidade. A Terceira Via propde, assim, uma
nova ética politica baseada na reflexividade, na confianca e na corresponsabilidade,
em que a democracia é constantemente renovada pelo didlogo entre governo,
sociedade civil e individuos conscientes de seu papel na transformacao social.

Vida, Obra e Contexto

Anthony Giddens influenciou ndo apenas a teoria social, mas também o
debate politico em escala global, especialmente no campo da renovacao da social-
democracia e na compreensao dos desafios da globalizacdo. Seu pensamento
emerge em um contexto de crise das grandes teorias sociais classicas (marxismo,
funcionalismo, estruturalismo) e da necessidade de compreender as transformacdes
da modernidade tardia. Ele procurou explicar como a globaliza¢éo, o avanco
tecnoldgico, a individualizacao e a reflexividade social modificam as relagdes de
poder, as instituicdes politicas e as identidades pessoais. Do ponto de vista politico,
ele propds uma alternativa entre o neoliberalismo e a social-democracia tradicional,
oferecendo as bases conceituais para o desenvolvimento da chamada Terceira Via.

Giddens nasceu em 18 de janeiro de 1938, em Edmonton, um suburbio situado
ao norte de Londres, na Inglaterra. Era filho de um funcionario publico ligado ao
sistema de transportes de Londres, o London Transport, e de uma dona de casa,
ambos pertencentes a classe média baixa britanica.

Sua infancia foi marcada pelo contexto do pds-Segunda Guerra Mundial, um
periodo de reconstrucdo nacional, austeridade e expansao do Estado de bem-estar
social no Reino Unido. As dificuldades econémicas da época e a necessidade de

A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS

120




reorganizacado social influenciaram a formacdo de uma geracdo que valorizava a
educacao publica, a mobilidade social e 0 mérito intelectual — valores que Giddens
encarnou em sua propria trajetoria.

Apesar de ndo vir de uma familia com tradicdo académica, seus pais incentivaram
os estudos, e Giddens demonstrou desde cedo grande interesse por leitura, historia
e ciéncias sociais. Esse ambiente modesto, mas intelectualmente curioso, contribuiu
para sua visdo critica e realista sobre as transformacdes sociais, as desigualdades de
classe e as dinamicas de mudanca estrutural na sociedade britanica.

Estudou em escolas publicas em Londres durante um periodo em que o sistema
educacional britanico passava por reformas significativas, voltadas a democratizacdo
do ensino. Seu desempenho académico foi destacado, o que Ihe garantiu uma
bolsa de estudos para ingressar na Universidade de Hull, onde estudou Sociologia
e Psicologia.

Na época, a sociologia ainda era uma disciplina relativamente nova nas
universidades britanicas, mas estava em expansao devido ao interesse crescente
por compreender as transformacdes sociais do pds-guerra — como a urbanizacao,
0 avango tecnoldgico e a reconfiguracdo das classes sociais.

A convivéncia com professores que enfatizavam tanto os aspectos empiricos da
psicologia social quanto os fundamentos tedricos da sociologia fez com que Giddens
desenvolvesse uma visdo interdisciplinar, que se tornaria uma marca distintiva de
seu pensamento posterior.

Ele graduou-se em 1959, sendo reconhecido por sua capacidade analitica e
pelo interesse em articular teorias amplas com problemas concretos da vida social.

Apds concluir a graduacao, Giddens ingressou na London School of Economics
(LSE), uma das instituicdes mais prestigiadas do Reino Unido, para realizar seu
mestrado em sociologia. Na LSE, teve contato com importantes correntes do
pensamento social do século XX, especialmente o funcionalismo, o marxismo
britanico e o interacionismo simbdlico norte-americano.

Durante esse periodo, ele aprofundou seus estudos sobre os fundamentos
tedricos da sociologia classica, com &nfase em Karl Marx, Max Weber e Emile
Durkheim, que se tornariam a base de sua primeira obra importante, Capitalismo
e Teoria Social (1971).

Concluido o mestrado, prosseguiu os estudos de doutorado na Universidade de
Cambridge, onde passou a lecionar ainda jovem. Sua permanéncia em Cambridge
marcou o inicio de uma carreira académica brilhante.

A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS

121




Naquele ambiente, buscou superar a fragmentacdo entre as correntes tedricas
da sociologia briténica, que estavam divididas entre o estrutural-funcionalismo
conservador (inspirado em Talcott Parsons) e o marxismo critico emergente. Essa
busca por sintese e equilibrio tedrico seria o eixo central de toda a sua producdo
intelectual.

Foi professor e pesquisador em Cambridge durante mais de trinta anos. Tornou-
se professor titular de Sociologia e diretor do King's College, desempenhando
papel crucial na consolidacdo da sociologia como uma disciplina central nas ciéncias
humanas britanicas.

Durante sua carreira académica inicial, nos anos 1970, Giddens publicou uma
série de obras que o tornaram rapidamente uma referéncia internacional. Ele se
destacou por revisitar os classicos da sociologia sob uma nova perspectiva e por
formular um projeto de reconstrucdo tedrica que superasse as limitacdes das
correntes dominantes.

Além de docente, ele exerceu intensa atividade institucional. Em Cambridge,
participou da fundacdo do Comité de Sociologia Tedrica e Filosofia Social, que
visava aproximar os estudos socioldgicos das discussoes filosoficas contemporaneas.

Em 1997, apds décadas de atuacdo em Cambridge, foi nomeado diretor da
London School of Economics (LSE), instituicdo de referéncia mundial nas areas de
sociologia, economia e ciéncia politica. Sua gestdo durou até 2003 e foi marcada
por uma profunda modernizacdo administrativa e académica da instituicdo.

Foi nesse periodo que Giddens se aproximou da vida politica britanica, tornando-
se um dos principais conselheiros intelectuais do primeiro-ministro Tony Blair, lider
do Partido Trabalhista. A relacdo entre ambos foi simbidtica: Blair buscava renovar a
social-democraciainglesa, enquanto Giddens via na politica um campo para aplicar
suas ideias sobre a modernizacao reflexiva da sociedade e do Estado.

Desse didlogo nasceu o conceito de “Terceira Via”, proposto em seu livro A
terceira via: reflexées sobre o impasse politico atual e o futuro da social-democracia
(publicado em 1998), no qual Giddens propde uma sintese entre o individualismo
liberal e a solidariedade social-democrata, adaptando o pensamento progressista
aos desafios da globalizacdo e da economia de mercado.

A atuacdo de Giddens nesse periodo ultrapassou o ambito académico: ele
participou de féruns internacionais, proferiu palestras em diversos paises e manteve
didlogo com lideres politicos de todo o mundo, incluindo Bill Clinton, Gerhard
Schréder e Fernando Henrique Cardoso.

Ap0s deixar a direcdo da LSE, foi nomeado Barao Giddens de Southgate em
2004, tornando-se membro vitalicio da Camara dos Lordes do Reino Unido, uma
das maiores honrarias da vida publica britanica. Como Lord, ele continuou ativo em
debates sobre reforma do Estado, globalizacdo, educacdo e mudancas climaticas,
temas que ampliaram seu campo de reflexao.

A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS

122




Foitambém membro da Academia Britanica (British Academy) e recebeu diversos
titulos honorificos de universidades da Europa, América e Asia. Seu prestigio o
consolidou como um dos sociélogos mais citados do mundo, com obras traduzidas
em mais de trinta idiomas.

Entre suas obras mais importantes, destacam-se:

Capitalismo e Teoria Social (197 1) — estudo sobre as origens da sociologia
classica em Marx, Durkheim e Weber.

A Constituicdo da Sociedade (1984) — apresenta sua teoria da estruturacao,
uma das mais influentes da sociologia contemporanea, que busca superar
adicotomia entre estrutura e agdo, mostrando como ambas se reproduzem
mutuamente.

As Consequéncias da Modernidade (1990) — obra central para entender sua
concepcao de modernidade tardia, marcada pela reflexividade, globalizacdo
e risco.

Modernidade e Identidade (1991) — analisa as transformacdes da
subjetividade e das rela¢des pessoais na sociedade moderna.

Para Além da Esquerda e da Direita (1994) — discute a necessidade de
repensar a politica diante da crise das ideologias tradicionais.

A Terceira Via: A Renovagdo da Social-Democracia (1998) — texto
emblematico de sua colaboracdo com o New Labour britanico, propondo
um novo modelo de politica publica voltado a cidadania ativa, inovacdo
social e responsabilidade compartilhada.

O Mundo em Descontrole (1999) e A Vida em uma Sociedade Pds-

Tradicional (2000) —abordam as tensdes globais e culturais da modernidade
globalizada.

Um dos grandes legados de Giddens esta em sua critica as polarizacdes classicas
entre Estado e mercado, esquerda e direita, individualismo e coletivismo. Ele
argumenta que essas distin¢des tornaram-se insuficientes para compreender e
orientar a politica nas sociedades pds-industriais. A proposta de uma Terceira
Via — conceito que se tornou amplamente conhecido nos anos 1990 — expressa
justamente essa tentativa de construir uma alternativa ao neoliberalismo e ao
socialismo estatal, para além da social-democracia tradicional. A politica deveria
ser capaz de articular a eficiéncia econémica com a justica social, reconhecendo a
importancia da iniciativa individual, mas também a responsabilidade coletiva pela
coesdo social e pela reducdo das desigualdades.

A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS

123




Pensamento Politico

O pensamento politico de Anthony Giddens constitui uma das mais importantes
contribuicdes tedricas para compreender as transformacdes politicas, sociais e
institucionais do final do século XX e inicio do XXI. Partindo de uma sdlida formacao
socioldgica e filoséfica, ele propds uma leitura inovadora da modernidade, da acdo
humana e da estrutura social, que desemboca em uma profunda reflexdo sobre o
papel da politica em um mundo globalizado, complexo e reflexivo. Sua obra se situa
naintersecao entre a teoria social e a pratica politica, sendo um esforco de repensar
as bases da social-democracia e da democracia liberal diante das novas condicdes
histdricas da globalizacao e do capitalismo avancado.

A compreensdo do pensamento politico deste autor exige reconhecer o ponto de
partida tedrico de sua sociologia: a tentativa de superar o dualismo entre estrutura
e agéncia — uma das tensdes centrais da teoria social moderna. Em sua obra, A
Constituicdo da Sociedade, Giddens formula a Teoria da Estruturacao, cujo objetivo
é explicar como a sociedade é, simultaneamente, produto e meio da acdo humana.

Essa proposta tedrica parte de uma critica aos paradigmas dominantes do
século XX: de um lado, o estrutural-funcionalismo de Talcott Parsons e Durkheim,
que enfatizava o papel determinante das estruturas sociais sobre o comportamento
dos individuos; de outro, as correntes interpretativas e individualistas, como o
interacionismo simbdlico e a fenomenologia social, que destacavam a liberdade,
a consciéncia e a criatividade dos sujeitos. Para Giddens, ambos os lados captavam
apenas uma parte da realidade social — e era necessario integrar estrutura e agéncia
em um mesmo modelo explicativo.

O ponto de partida deste pensador é a ideia de que as estruturas sociais — como
instituicdes, normas, tradi¢des, sistemas econémicos e politicos — ndo sdo entidades
externas ou independentes dos individuos. Elas existem apenas e enquanto sdo
reproduzidas nas praticas sociais cotidianas. Por isso, ele formula o conceito de
“dualidade da estrutura”: a estrutura é, ao mesmo tempo, o meio e o resultado das
praticas sociais que ela organiza.

Em outras palavras, as estruturas condicionam a acdo dos individuos, mas
também sdo produzidas e transformadas por essas mesmas acoes. Por exemplo: as
regras de um parlamento moldam o comportamento dos politicos, mas sé existem
porque esses politicos as aplicam e as reconhecem em sua pratica. O mesmo vale para
instituicdes como o Estado, o mercado, a familia, a linguagem ou o sistema juridico.

"

Assim, Giddens rompe com a visdo de que o individuo seria apenas um “produto
das estruturas sociais. Ele o vé como um agente reflexivo, capaz de compreender e
reinterpretar as condicoes de sua propria existéncia social. Essa reflexividade é um
dos tracos centrais da modernidade.

A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS

124




Toda acdo humana implica conhecimento pratico. Os individuos sabem o que
fazem, sabem por que o fazem e, em muitos casos, sabem também como ajustar suas
condutas as circunstancias sociais. Desse modo, a vida social ndo é apenas resultado
de forcas impessoais, mas um fluxo constante de a¢des conscientes, orientadas por
intencdes, rotinas e interpretacdes.

Contudo, essa agao é sempre situada: os sujeitos agem dentro de contextos
estruturados, limitados por regras, recursos e instituicdes. O poder, portanto, ndo
é apenas uma dominacdo externa — é uma capacidade de agir, presente em todos
os niveis da vida social. Ele esta distribuido nas relacdes sociais e pode ser exercido
tanto por individuos quanto por instituicoes.

Essa concepcao redefine a nogdo de poder politico: ele ndo se localiza apenas no
Estado ou nas elites, mas também nas a¢des cotidianas dos cidadaos, nas interagdes
e nas redes de confianga e comunicacdo. O poder é relacional, dinamico e sempre
passivel de transformacao.

A partir dessa base, Giddens rejeita tanto o determinismo estrutural do marxismo
cldssico, que vé as instituicdes como expressdes das forcas produtivas, quanto
o individualismo liberal, que reduz a sociedade a soma das acdes racionais dos
individuos. Sua proposta é uma sintese que entende a sociedade como um sistema
dindmico, em que poder, saber e reflexividade se entrelacam.

Essa perspectiva oferece uma base teérica para entender a modernidade
reflexiva — uma época em que os individuos passam a questionar, reinterpretar e
reconstruir as proprias condi¢des sociais.

No campo da teoria politica, essa abordagem fundamenta a ideia de que a politica
deve articular liberdade e responsabilidade, iniciativa individual e solidariedade
coletiva. E dessa concepcdo que nasce a proposta da Terceira Via, uma tentativa
de repensar o papel do Estado e das politicas publicas diante das transformacdes
da globalizacéo e do individualismo contemporaneo.

Para Giddens, o desafio da politica moderna é reconhecer que as estruturas
(como o Estado, o mercado e as instituicdes democraticas) ndo sdo imutdveis, e que
aacdo humana — consciente e cooperativa — pode reforma-las e reorienta-las em
direcdo a uma sociedade mais justa e sustentavel.

Em sua teoria, a modernidade é caracterizada por uma dinamica de transformacao
permanente. Diferentemente das sociedades tradicionais, em que as praticas sociais
eram repetidas e legitimadas pelo costume, a modernidade se define pela ruptura
com o passado e pela capacidade de mudar continuamente a si mesma.

O desenvolvimento da ciéncia, da tecnologia e das instituicdes modernas —
como o Estado-nacao, o capitalismo e a democracia representativa — introduz uma
aceleracdo sem precedentes na histéria. O tempo e o espaco sdo “desencaixados”

A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS

125




de seus contextos locais: 0 que antes era vivido em comunidades estaveis torna-se
global, abstrato e mediado por sistemas técnicos e simbdlicos (como o dinheiro, as
redes de informacao e as midias).

A consequéncia disso é uma sociedade em que tudo se torna passivel de revisao:
tradigdes, valores, identidades, crencas e instituicdes. Essa transformacdo permanente
é o que Giddens chama de reflexividade da modernidade.

Segundo o autor, a reflexividade é o traco mais distintivo da modernidade
avancada. Ela significa que o conhecimento social e cientifico produzido pela
humanidade é constantemente reintroduzido na propria vida social, transformando
as praticas e instituicdes.

Por exemplo: as ciéncias médicas, econdmicas, politicas ou ambientais ndo
apenas descrevem a realidade — elas a modificam. Quando novas descobertas sobre
o clima ou a genética sdo divulgadas, elas alteram comportamentos, leis, politicas
publicas e decisdes individuais.

Da mesma forma, o conhecimento sobre a economia influencia os proprios
agentes econdmicos (empresas, governos, consumidores), que mudam suas
estratégias com base nessas informacoes.

Desse modo, a sociedade moderna vive em um circuito permanente de
autoanalise: os individuos e as instituicdes refletem continuamente sobre o que
fazem e por que fazem.

Essa reflexividade torna a modernidade autoconsciente, mas também instavel
— pois nada é fixo, e toda certeza é proviséria.

Com a reflexividade vem também a incerteza. Ao contrario do otimismo iluminista,
Giddens enfatiza que a modernidade ndo produz apenas progresso e racionalidade,
mas também novos tipos de risco — globais, imprevisiveis e interconectados.

Riscos ambientais (como as mudancas climaticas), tecnoldgicos (como a
inteligéncia artificial), sanitarios (como pandemias) e econdmicos (como crises
financeiras) sdo consequéncias de um sistema que se transforma por meio de seu
préprio conhecimento, mas sem controle central.

Essa é a “sociedade de risco” descrita por Giddens, assim como por Beck
(2011): uma civilizagdo que tem consciéncia de seus perigos e tenta administra-los
racionalmente, mas vive sob a constante ameaca de descontrole. Assim, a politica
moderna deixa de ser apenas gestdo do presente para se tornar gestdo do futuro
incerto.

No plano politico, a modernidade reflexiva cria novos desafios e novas
possibilidades.

A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS

126




As estruturas tradicionais — partidos, sindicatos, religides e ideologias rigidas
— perdem forca diante de uma sociedade cada vez mais plural, informada e
interconectada. O cidaddo moderno é mais autbnomo, mas também mais vulneravel,
diante de decisdes globais que afetam seu cotidiano.

Em sua dimensdo global, esta modernidade inaugura um novo cendrio politico,
definido por:

I  Ainterdependéncia planetaria das decisoes;

I Areflexividade ampliada, que faz da politica um processo de aprendizado
continuo;

I A necessidade de reinventar a democracia, tornando-a participativa e
transparente;

I Asuperacdo dos dualismos ideoldgicos, por meio de uma politica de
didlogo e corresponsabilidade;

I  Eoreconhecimento do individuo reflexivo como agente politico ativo e
consciente.

Giddens argumenta que a politica contemporanea deve adaptar-se a essa nova
realidade, abandonando o dualismo classico entre Estado e mercado, individuo e
coletividade, esquerda e direita. Em vez disso, propde uma politica reflexiva, dialogada
e centrada na responsabilidade compartilhada, em que a agdo publica se baseie na
cooperacdo entre governo, sociedade civil e individuos.

Essa é a base de sua concepcao da Terceira Via — um projeto politico que busca
equilibrar iniciativa individual e solidariedade social, eficiéncia econdmica e justica
distributiva, reconhecendo que as solu¢des para os problemas modernos ndo podem
ser impostas de cima, mas devem surgir de um processo participativo e adaptativo.

Na modernidade reflexiva, o individuo ndo é mais um sujeito preso a tradicao,
mas um agente reflexivo, que constrdi sua prépria identidade de forma ativa. Giddens
descreve o "projeto reflexivo do self”: um processo em que cada pessoa, ao longo
da vida, revisa suas crencas, estilos de vida e valores a luz de novas informacgoes e
experiéncias.

Essa liberdade, contudo, vem acompanhada de ansiedade e incerteza: se tudo
pode ser questionado, o individuo precisa encontrar novas formas de sentido e
seguranca. A politica, nesse contexto, deve criar instituicdes confidveis, capazes de
garantir estabilidade sem sufocar a autonomia.

Assim, a reflexividade individual e a reflexividade institucional se tornam
complementares: ambas buscam equilibrar mudanca e seguranca, liberdade e
ordem — o dilema central da modernidade.

A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS

127




O pensamento de Giddens sobre modernidade e reflexividade redefine a
compreensdo da vida social e politica contemporanea. Podemos sintetizar suas
principais ideias em quatro pontos:

1. A modernidade é um processo aberto, caracterizado pela transformacao
continua das instituicdes e das praticas sociais.

2. Areflexividade é o motor da modernidade: o conhecimento e a informacao
tornam-se forcas centrais da mudanca.

3. Osriscos e incertezas globais exigem novas formas de politica, baseadas
em didlogo, cooperacéo e responsabilidade coletiva.

4. A politica reflexiva é aquela que reconhece a autonomia dos individuos
e promove mecanismos democraticos para a gestdo consciente das
transformacoes sociais.

Para ele, a globalizacdo é uma consequéncia direta da prépria dinamica da
modernidade reflexiva. Ela ndo é apenas um fendmeno econédmico (como defendem
os neoliberais), mas um processo multidimensional, que envolve transformacoes
nas relagdes de tempo e espaco, nos modos de vida, nas identidades culturais e nas
formas de poder politico.

A modernidade, ao desencaixar as relagdes sociais de seus contextos locais —
através da tecnologia, da comunicacao e das redes financeiras —, cria um mundo
em que decisdes tomadas em um ponto afetam instantaneamente outros lugares.
Assim, a politica se torna transnacional, e problemas como o meio ambiente, a
migracdo, a seguranga ou a economia ndo podem mais ser resolvidos apenas no
ambito do Estado-nacso.

A globalizacdo, portanto, dissolve fronteiras e redistribui o poder, exigindo
novas formas de governanca e cooperacao planetaria. Giddens resume esse processo
afirmando que vivemos em um “mundo fora de controle”: altamente interconectado,
mas carente de instituicdes capazes de administrar essa interdependéncia de modo
democratico e equitativo.

A reflexividade — antes restrita a vida individual e as instituicdes nacionais —
passa agora a operar em escala global. A sociedade mundial reflete sobre simesma:
cientistas, governos, movimentos sociais e cidadaos produzem constantemente
diagnosticos, relatérios e debates sobre os rumos da humanidade.

Entretanto, esse aumento de consciéncia global vem acompanhado de novas
formas de incerteza: as informacdes circulam rapidamente, mas nem sempre sdo
confidveis; as decisbes econOmicas sdo tomadas por redes financeiras invisiveis; e os
riscos ambientais e tecnoldgicos ultrapassam a capacidade de controle dos Estados.

A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS

128




A globalizacdo da reflexividade, portanto, torna a politica mais complexa: ela
exige um equilibrio entre autonomia local e responsabilidade global, entre o agir
individual e a cooperacdo coletiva.

Um dos pontos centrais do pensamento politico de Giddens é a andlise da
transformacao da democracia na modernidade reflexiva. Segundo ele, a democracia
representativa tradicional — baseada em partidos estaveis, ideologias fixas e
instituicdes nacionais — ja ndo é suficiente para lidar com os desafios de um mundo
globalizado e informado.

As sociedades contemporaneas enfrentam uma dupla crise:

1. Crise de legitimidade, causada pela distancia entre os cidadaos e os
representantes politicos, agravada pela desconfianca nas elites e pela
saturacdo mididtica;

2. Crise de eficacia, pois os Estados-nacdo perdem parte de seu poder de
decisdo diante de forcas econdmicas e tecnoldgicas transnacionais.

O autor propde, portanto, uma democracia reflexiva: um modelo em que a
politica se torna mais transparente, participativa e dialdgica, apoiada em novas
formas de comunicacdo e engajamento civico. A politica deve ser entendida como
um processo aberto, em constante revisdo, em que cidadaos e instituicdes aprendem
mutuamente.

Essa renovacdo democratica se expressa também na valorizagdo da sociedade
civil global, dos movimentos sociais, das ONGs e das redes digitais, que passam a
desempenhar um papel essencial na vigilancia, na critica e na inovacdo das politicas
publicas.

No contexto dessa modernidade global e reflexiva, Giddens apresenta um
novo paradigma politico: a Terceira Via. Do ponto de vista conceitual, ele constréi
a Terceira Via com base em sua teoria da modernizacao reflexiva e da estruturacdo
social. Ele parte do diagndstico de que as instituicoes e praticas herdadas da era
industrial — incluindo o Estado de bem-estar social — tornaram-se inadequadas
para lidar com os desafios de uma sociedade globalizada, marcada pela mobilidade
de capitais, fluxos de informacao instantaneos e novas formas de desigualdade.

A partir desta visao, ele sugere uma superagdo tanto do individualismo econémico
neoliberal, que reduz o papel do Estado e privilegia o mercado, quanto do estatismo
social-democrata, que tende a centralizar a acdo politica e burocratizar a protecdo
social.

O Estado deve ser ativo, mas ndo intervencionista, e a sociedade deve ser
fortalecida por meio de responsabilidade compartilhada entre governo, mercado
e cidaddos. Giddens introduz o conceito de “investimento social”, no qual as

A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS

129




politicas publicas devem priorizar o fortalecimento das capacidades individuais
— como educagao, qualificacdo e saude — em vez de apenas fornecer beneficios
compensatdérios. O objetivo é promover autonomia e empoderamento, e ndo
dependéncia das estruturas estatais. Esse enfoque combina liberdade individual
com coesdo social, reconhecendo a importancia tanto da iniciativa privada quanto
da solidariedade coletiva.

A Terceira Via defende que o Estado deve ser ativo, mas ndo paternalista:

I Deve capacitar os cidadaos, promover a inclusdo e incentivar a
responsabilidade individual.

I Deve combinar justica social e inovacdo econémica, solidariedade e
autonomia.

I E acimadetudo, deve dialogar com uma sociedade cada vez mais reflexiva,
informada e exigente.

Nesse modelo, o Estado ndo é o Unico centro do poder, mas um mediador entre
multiplos atores: empresas, comunidades, movimentos e organizac¢des internacionais.
A politica, assim, torna-se colaborativa e horizontal, adaptando-se as dindmicas da
globalizacdo e a velocidade das transformacgoes sociais.

ATerceira Via também se caracteriza por uma visdo pragmatica e reformista da
politica, na qual os valores éticos e morais — como a igualdade de oportunidades,
ajustica social e a responsabilidade ambiental — orientam a acdo governamental,
mas sem a rigidez ideoldgica do passado. Defende uma “politica da vida”, em
que as decisdes politicas estdo cada vez mais ligadas as escolhas individuais sobre
estilo de vida, identidade e relacdes pessoais. Nesse sentido, a politica deixa de se
concentrar exclusivamente em questdes econOmicas e passa a incorporar temas
como sustentabilidade, género, diversidade e direitos humanos.

Enfim, a Terceira Via é concebida por Giddens como uma renovacao da social-
democracia, orientada por cinco eixos principais:

1. Investimento social e ndo apenas assistencialismo: As politicas publicas
devem capacitar as pessoas — por meio da educacdo, qualificacdo e saude
— em vez de apenas prover subsidios. O Estado torna-se um investidor no
capital humano, preparando os cidadaos para enfrentar a flexibilidade e
os riscos do mercado global.

2. Responsabilidade individual e solidariedade coletiva: A liberdade deve ser
acompanhada de responsabilidade. E proposto conceito de “sociedade
responsavel”, onde os individuos ndo dependem passivamente do Estado,
mas também néo estdo entregues as forcas impessoais do mercado. A
solidariedade é construida por meio de redes comunitarias, associacdes e
participacdo civica.

A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS

130




3. Democracia deliberativa e descentralizacdo: a politica deve ser mais
participativa, aberta e reflexiva. O poder politico precisa ser redistribuido,
aproximando as decisdes das comunidades locais e fortalecendo a sociedade
civil, sem abrir mao da coordenacdo nacional.

4. Sustentabilidade e ética global: a Terceira Via reconhece que os problemas
contemporaneos — como as mudancas climaticas, migragdes e pandemias
— exigem cooperacao internacional e governanca global. A politica deve
ter uma dimenséao ética que transcende fronteiras nacionais.

5. Reformado Estado e da economia: propde um Estado atuante e regulador,
mas nao intervencionista. Ele defende mercados abertos, porém regulados,
e politicas fiscais que incentivem inovacdo, competitividade e inclusdo
social.

Na pratica, as ideias deste pensador influenciaram profundamente os governos
de centro-esquerda nos anos 1990 e 2000, especialmente o New Labour de Tony
Blair no Reino Unido e o Novo Centro de Gerhard Schroder na Alemanha. A Terceira
Via ofereceu a esses governos um discurso capaz de combinar eficiéncia econdmica
e justica social, adaptando os ideais social-democratas as exigéncias de um mundo
globalizado. Embora tenha sido criticada por alguns como uma forma de acomodacao
ao neoliberalismo, a proposta de Giddens foi, acima de tudo, uma tentativa de
revitalizar a esquerda democratica em tempos de mudanca.

Por fim, o desafio politico da modernidade reflexiva é construir uma governancga
global democratica, capaz de combinar racionalidade técnica e sensibilidade ética,
autonomia individual e solidariedade coletiva. Vivemos em uma era em que a
humanidade possui mais conhecimento sobre si mesma do que nunca — mas esse
conhecimento exige sabedoria politica, cooperacdo internacional e participacao
cidada para evitar o risco de autodestruicdo. Giddens nos convida a repensar a
politica ndo como mera administracdo do poder, mas como uma forma reflexiva
de convivéncia humana, orientada pela responsabilidade global e pela reinvencdo
permanente da democracia.

A TERCEIRA VIA DE ANTHONY GIDDENS

131




PODER, POLITICA E LEGITIMIDADE:
OS DESAFIOS DA ERA DIGITAL

O conceito de poder é central para a compreenséo da politica. O poder politico
difere de outras formas de poder (econdmico, simbdlico ou coercitivo) por sua
legitimidade institucional e por seu exercicio em nome da coletividade.

Do ideal aristotélico do bem comum ao realismo maquiaveliano, do contrato
racional de Hobbes e Locke ao materialismo de Marx, da deliberagdo comunicativa
de Habermas a rede de poder de Foucault e a reflexividade de Giddens, o problema
da legitimidade politica permanece central.

Assim, a histdria das ideias politicas mostra que o poder sempre busca justificar-
se — ora pela moral, ora pela razao, ora pela eficiéncia, ora pelo discurso ou pela
participacdo. A politica, em seu sentido mais profundo, é o campo onde se disputa
alegitimidade do poder, e onde a liberdade e a dominagdo se enfrentam em novos
contextos e formas. Hoje, entre a crise das instituicdes e o avanco da tecnologia,
talvez a licho comum desses pensadores seja a de que a politica continua sendo a
arte — e o desafio — de tornar o poder legitimo diante de uma sociedade cada vez
mais consciente e reflexiva.

Em sociedades democraticas, a legitimidade do poder politico decorre da
soberania popular e da legalidade das instituicdes. Tradicionalmente o poder politico
legitimo é aquele que se submete as leis e é exercido para o interesse publico, e ndo
em beneficio de individuos ou grupos especificos. Nesse sentido, a politica moderna
estd intrinsecamente ligada a ideia de Estado de Direito, no qual o exercicio do
poder é regulado por normas juridicas e valores ético-politicos, como a justica, a
liberdade e aigualdade.

Compreender a relacdo entre poder, politica e legitimidade é essencial para
analisar a dindmica das sociedades, os fundamentos da autoridade e o funcionamento
das instituicoes democraticas.

Esses trés elementos estdo profundamente interligados. O poder diz respeito a
capacidade de influenciar, direcionar ou determinar o comportamento de outros; a
politica representa o conjunto de praticas e instituicdes por meio das quais o poder

PODER, POLITICA E LEGITIMIDADE: OS DESAFIOS DA ERA DIGITAL

132




é exercido; e a legitimidade refere-se a aceitacdo e ao reconhecimento desse poder
pelos governados. Estes conceitos sdo centrais para entender como sociedades se
organizam, como decisdes coletivas sdo tomadas e por que regimes se mantém ou
se desfazem.

Poder, politica e legitimidade devem ser tratados como um sistema
interdependente: o poder fornece meios, a politica institui procedimentos e
arenas, e a legitimidade confere autoridade e sustentabilidade. Uma teoria critica
e aplicada deve diagnosticar formas de poder invisivel, avaliar os tipos de legitimidade
predominantes e propor reformas institucionais que articulem participacéao,
desempenho e procedimentos justos. Fortalecer a legitimidade democratica exige
medidas combinadas: democratizar a participacdo, melhorar a entrega de politicas
publicas, proteger o espaco publico deliberativo e prevenir a captura institucional
por interesses concentrados.

Existem diferentes perspectivas tedricas para compreender o que é poder.
Segundo Weber (1999, p.33"), “o poder significa toda probabilidade de impor a
prépria vontade numa relacdo social, mesmo contra resisténcias, seja qual for o
fundamento dessa probabilidade.” Essa definicdo ressalta o carater relacional do
poder: ele s6 existe na interacdo entre sujeitos.

No entanto, o poder ndo deve ser entendido apenas como dominio ou coercao.
Para Foucault, o poder é difuso e esta presente em todas as relacoes sociais. Foucault
rompe com a visdo tradicional de poder, que vem de pensadores como Hobbes ou
Weber. O poder ndo se concentra apenas no Estado, mas circula entre individuos,
instituicdes e praticas cotidianas. Assim, o poder cria normas, saberes, comportamentos
e identidades. O poder deve ser compreendido como algo que se exerce em rede,
circulando por todos os espacos sociais — escolas, igrejas, sindicatos, meios de
comunicacdo e empresas. Portanto, a sociedade civil € um campo dindmico de
relacdes de poder, onde se produzem resisténcias, consensos e disputas simbdlicas.

Para Habermas, compreender o poder exige ultrapassar as visdes tradicionais
que o reduzem a instrumento de coercdo (como em Weber) ou a relagdo difusa
de controle e disciplina (como em Foucault). O poder, segundo Habermas, ndo é
apenas forca, mas também comunicagdo — um fendmeno que pode surgir de forma
racional, linguistica e cooperativa quando os individuos deliberam livremente em
busca de entendimento mutuo. Este autor oferece uma das andlises mais sofisticadas
e normativamente ricas sobre o conceito de poder na teoria politica contemporanea.
O verdadeiro poder politico ndo é o que impde, mas o0 que convence; ndo o que
domina, mas o que coordena consensualmente; ndo o que cala, mas o que cria
sentido comum. Trata-se de uma visdo republicana e comunicativa do poder, em
que a forca da razdo substitui a razdo da forca.

PODER, POLITICA E LEGITIMIDADE: OS DESAFIOS DA ERA DIGITAL

133




O poder legitimo é aquele que se origina da comunicacao livre e racional entre
cidaddos. Quando os individuos participam de processos de deliberacdo orientados
pelo entendimento mutuo — e ndo pela coer¢do ou manipulacdo —, eles produzem
um tipo de poder que é racionalmente fundado e democraticamente legitimo. Dessa
forma, Habermas reconstrdi o conceito de poder como uma forca integradora da
sociedade, distinta da dominacao. O poder politico legitimo, para ele, é aquele que
resulta da autonomia comunicativa dos cidadaos, exercida em espacos publicos
democraticos.

Na visdo de Giddens, o poder é relacional e reflexivo: todos os agentes sociais
possuem algum grau de capacidade de acdo, ainda que dentro de contextos
estruturais. Na modernidade reflexiva, marcada pela globalizacdo e pela interconexao
tecnoldgica, os individuos tornam-se cada vez mais conscientes dos riscos e das
consequéncias de suas préprias acdes. Isso exige novas formas de legitimidade
politica, baseadas na transparéncia, na responsabilidade e na participacdo cidada. Ao
apresentar sua teoria da Terceira Via, ele busca uma politica que supere a oposicdo
entre o Estado intervencionista e o mercado autorregulado. O desafio contemporaneo
seria equilibrar eficiéncia econdmica e justica social, liberdade individual e coeséo
comunitdria. A politica moderna precisa ser reflexiva, adaptando-se a uma sociedade
em que as fronteiras do poder e da autoridade estdo em constante mutacao.

No contexto global, marcado pela concentracdo de poder econémico, pela
influéncia dos meios de comunicacdo e pelas novas tecnologias digitais, a sociedade
civil enfrenta desafios complexos. De um lado, hd um fortalecimento de movimentos
sociais, ONGs e redes de ativismo digital; de outro, cresce a influéncia de grupos
corporativos e politicos que buscam moldar a opinido publica e restringir a autonomia
da sociedade civil.

O fato novo mais relevante diz respeito a revolucdo digital e ao advento das
redes sociais. Estes transformaram profundamente as formas de exercicio do poder
politico, de participagao cidada e de construcao da opinido publica. No século XXI,
as plataformas digitais tornaram-se arenas centrais de disputa simbdlica, ideoldgica
e informacional, onde se articulam novas dinamicas de poder e de dominacdo. A
interseccdo entre poder, politica e redes sociais evidencia como o espaco publico
contemporaneo se reconfigura diante da comunicacdo em rede, da vigilancia digital
e da circulacdo massiva de dados e discursos.

O conceito de poder, em sua esséncia, refere-se a capacidade de influenciar,
determinar ou orientar comportamentos e decisdes dentro de uma relacdo social.
Na era digital, o poder adquire novas formas e meios de expressao, passando a se
manifestar através do controle da informacéao, da visibilidade e dos algoritmos.

PODER, POLITICA E LEGITIMIDADE: OS DESAFIOS DA ERA DIGITAL

134




Inspirando-se em Foucault, pode-se compreender que o poder nas redes
sociais ndo é centralizado, mas disperso e capilar, atravessando os usuarios, as
plataformas e os fluxos de dados. Cada curtida, compartilhamento ou comentario
é uma microexpressdo de poder simbdlico e comunicacional. O ambiente digital &,
portanto, um espaco de microfisicas do poder, onde sujeitos, instituicdes e corporagdes
competem pela producéo e pela difusdo de discursos.

Ao mesmo tempo, o poder digital ndo se exerce pela coercdo, mas pela sedugdo
e pela autoexposicdo voluntaria. As pessoas participam ativamente de um sistema de
vigilancia distribuida, oferecendo seus dados e comportamentos como mercadorias
simbdlicas. O poder se torna invisivel, operando através da légica do engajamento
e da influéncia emocional.

As redes sociais modificaram profundamente a esfera publica, conceito elaborado
por Habermas como o espaco de deliberacdo racional e critica entre cidad&os.
No contexto digital, essa esfera se torna fragmentada, acelerada e polarizada. As
plataformas possibilitam uma comunicacdo horizontal, em que qualquer individuo
pode expressar opinides e mobilizar causas, mas também favorecem a formacéao
de "bolhas informacionais” — grupos fechados em que circulam apenas discursos
homogéneos, reforcando crencas e preconceitos.

O poder politico nas redes é cada vez mais influenciado por estruturas
corporativas e tecnoldgicas, como os algoritmos de recomendacéo e as estratégias de
marketing politico digital. Esses mecanismos determinam o que é visto, compartilhado
e amplificado, interferindo diretamente na formacdo da opinido publica e no
comportamento eleitoral. Assim, a politica contemporanea passa a ser também
uma disputa pela atencdo, em que o poder simbdlico se mede pela capacidade de
gerar visibilidade e engajamento.

As grandes empresas de tecnologia exercem um poder inédito sobre a
comunicacdo publica. Elas ndo apenas hospedam contetdos, mas definem as regras
da interacdo social, moderam discursos e operam sistemas de vigilancia baseados
em dados. Esse fendmeno é descrito por alguns tedricos como “capitalismo de
vigilancia” (ZUBOFF, 2020), em que o controle e a manipulagdo de dados pessoais
se convertem em um instrumento econémico e politico.

O poder das plataformas desafia os principios democraticos, pois desloca a
soberania da esfera publica para o dominio de entidades privadas transnacionais,
guiadas por interesses econdmicos e algoritmos opacos. A politica, nesse contexto,
enfrenta o desafio de regular e democratizar o espaco digital, garantindo a liberdade
de expressdo sem permitir a desinformacéo, o discurso de édio e a manipulacdo
de massas.

PODER, POLITICA E LEGITIMIDADE: OS DESAFIOS DA ERA DIGITAL

135




A proliferacdo de fake news, campanhas de desinformacdo e bots automatizados
ilustra como as redes sociais podem ser usadas como instrumentos de poder politico
autoritario, corroendo a confianca nas instituicoes e no proprio processo democratico.
Logo, o ambiente digital, que poderia ampliar a participacdo cidada, também pode
fortalecer formas sutis de dominacdo e controle social.

Apesar dos riscos, as redes sociais também abrem espaco para novas formas de
resisténcia e empoderamento. Através delas, grupos marginalizados conquistam
visibilidade, articulam movimentos e desafiam narrativas dominantes. As redes
sociais ampliam a participacao politica, permitindo que cidaddos comuns organizem
movimentos sociais, denunciem injusticas e pressionem instituicdes. O poder digital
pode, portanto, ser reativado como poder comunicativo, nos termos de Habermas,
quando os cidadaos se utilizam das tecnologias para dialogar, deliberar e mobilizar
de modo critico e autbnomo.

Neste contexto, a democracia participativa pode se fortalecer ao criar novos
espacos de debate e de solidariedade global. As redes sociais configuram uma nova
esfera publica digital, em que o poder de persuasdo e a construcdo de legitimidade ndo
dependem mais exclusivamente do Estado, dos meios de comunicacdo tradicionais ou
das instituicdes politicas. Contudo, para que esse potencial seja efetivo, é necessario
que os usuarios desenvolvam consciéncia critica digital, compreendendo as estruturas
de poder invisiveis que operam nas plataformas.

A legitimidade digital se constréi por meio de interacdes simbdlicas e
comunicativas: curtidas, comentdrios, compartilhamentos e sequidores tornam-se
indicadores de reconhecimento e influéncia. Essa dinamica reflete uma mudanca
profunda na base da autoridade social. A credibilidade e o prestigio ndo derivam
apenas de cargos, titulos ou instituicdes, mas da capacidade de gerar engajamento
e de construir uma narrativa convincente no espaco publico virtual. Figuras politicas,
empresariais e culturais passam a disputar legitimidade no campo simbdlico das
plataformas digitais, onde o poder se mede em visibilidade e conexao.

Essa nova forma de legitimacdo traz riscos: o discurso racional e argumentativo é
frequentemente substituido por estratégias emocionais, espetaculares e polarizadoras,
que buscam adesao imediata e ndo reflexao critica.

A crise de legitimidade contemporanea nao atinge apenas governos e
instituicdes, mas o proprio processo de formagao da verdade e da confianca social.
Em um ambiente saturado de informacdes e opinides, torna-se dificil distinguir o
que é legitimo do que é manipulado. A autoridade do conhecimento cientifico, do
jornalismo profissional e das instituicdes democraticas é frequentemente contestada
por narrativas alternativas que se legitimam pela popularidade e ndo pela veracidade.

PODER, POLITICA E LEGITIMIDADE: OS DESAFIOS DA ERA DIGITAL

136




Segundo Habermas, a legitimidade politica depende da comunicacéo racional
e transparente entre Estado e cidaddos. No entanto, o ambiente das redes sociais
fragmenta essa racionalidade comunicativa, favorecendo a Iégica da emocao, da
polarizacdo e do espetdculo. A visibilidade substitui o argumento, e a legitimidade
passa a ser uma questdo de alcance e engajamento, ndo de validade racional.

A legitimidade nas redes sociais é fortemente mediada por algoritmos, sistemas
que determinam o que os usudrios veem, consomem e compartilham. A consequéncia
é uma forma de legitimacdo algoritmica, na qual a popularidade e a visibilidade sdo
artificialmente amplificadas, criando a ilusdo de consenso. Esse processo enfraquece
adeliberagdo democratica e ameaca a autonomia critica dos cidadaos, substituindo
a autoridade do argumento pela autoridade do algoritmo.

Apesar desses desafios, as redes sociais também oferecem novas possibilidades de
construcdo de legitimidade democratica. Movimentos sociais, coletivos e organizacoes
da sociedade civil utilizam as plataformas digitais para mobilizar causas, denunciar
injusticas e reivindicar direitos, produzindo legitimidade por meio da participagao
e da comunicacdo horizontal.

Contudo, para que essa legitimidade digital seja efetiva e sustentdvel, é necessario
desenvolver educacdo midiatica, transparéncia algoritmica e regulacdo ética das
plataformas, de modo a garantir que o poder comunicativo ndo seja capturado
por interesses privados ou manipuladores.

O poder digital pode, portanto, ser reativado como poder comunicativo quando
os cidadaos se utilizam das tecnologias para dialogar, deliberar e mobilizar de modo
critico e autonomo. Nesse sentido, as redes sociais podem funcionar como novas
arenas da esfera publica, nas quais o poder se legitima pela forca dos argumentos, pela
transparéncia dos processos e pela participacdo inclusiva. Todavia, essa possibilidade
depende da capacidade dos sujeitos de resistirem as formas sutis de controle e
manipulacdo que permeiam o espaco digital.

E justamente nesse ponto que o pensamento de Foucault torna-se essencial.
Ele nos alerta que o poder nunca é neutro nem simplesmente repressivo; ele
é difuso, produtivo e relacional, atravessando todos os niveis da vida social. O
poder se manifesta nas praticas, nos discursos e nas tecnologias que moldam os
comportamentos e produzem saberes. Assim, no contexto digital, o poder ndo é
apenas o das instituicdes ou corporacdes que detém os dados, mas também o que
circula entre os préprios usuarios, nas dindmicas de vigilancia mitua, na autoexposicao
e na busca por reconhecimento.

O ambiente das redes sociais expressa uma teia de relacdes em que os individuos
participam, consciente ou inconscientemente, tanto como sujeitos quanto como
objetos de controle. Cada curtida, comentario ou compartilhamento reforca

PODER, POLITICA E LEGITIMIDADE: OS DESAFIOS DA ERA DIGITAL

137




mecanismos de normalizacdo e visibilidade, que determinam o que é socialmente
aceito ou marginalizado. O poder digital é, portanto, um poder capilar, que se
exerce por meio da producdo de discursos e pela administracdo dos corpos e das
condutas — agora mediados por algoritmos e interfaces digitais.

Contudo, para Foucault, onde ha poder, hd também resisténcia. A critica, a
ironia, o humor e o ativismo digital tornam-se praticas de contraconduta que
desestabilizam os discursos dominantes e expdem as engrenagens ocultas do poder.
Assim, a emancipacdo politica nas redes depende da capacidade de tornar visiveis
0s mecanismos de controle e de reinventar modos de expressao e de subjetivacdo
auténomos. O desafio ndo é eliminar o poder — o que seria impossivel —, mas
transforma-lo em praticas de liberdade.

O pensamento de Giddens, por sua vez, acrescenta uma dimensao fundamental a
essa analise: a da reflexividade e da agéncia na modernidade. Em sua teoria, Giddens
mostra que as estruturas sociais — como as normas, instituicdes e tecnologias —
nao determinam completamente as acdes humanas. Elas sdo, ao mesmo tempo, o
meio e o resultado das praticas dos individuos. Isso significa que o poder também
é capacidade de agir, e ndo apenas dominacao.

No universo digital, essa visdo permite compreender que os usuarios ndo
sd0 apenas vitimas de algoritmos ou de corporac¢des tecnoldgicas; eles também
reproduzem e transformam as estruturas por meio de suas acoes cotidianas. Cada
decisdo de compartilhar, denunciar, apoiar uma causa ou participar de um movimento
online contribui para a constituicdo e reconfiguracdo do espaco publico digital.
Trata-se de um processo reflexivo, em que os individuos monitoram continuamente
suas praticas e as consequéncias sociais delas derivadas — um traco caracteristico
da modernidade.

A politica contemporanea, nesse sentido, é cada vez mais reflexiva e
interconectada. As redes sociais permitem que sujeitos e coletividades repensem as
normas e os valores da vida publica, questionem as autoridades tradicionais e criem
novas formas de legitimidade baseadas em reconhecimento e autenticidade. Essa
transformacao ecoa a concepcao de Giddens de que a modernidade é um processo
de constante reinterpretacao das instituicdes e de ampliacdo da autonomia humana
sob condicdes de incerteza.

Finalmente, combinando as perspectivas de Habermas, Foucault e Giddens,
pode-se afirmar que o poder digital é, simultaneamente, comunicativo, disciplinar e
reflexivo. Ele é comunicativo quando possibilita o didlogo democratico e a deliberacdo
publica; é disciplinar quando produz controle, vigilancia e conformismo; e é reflexivo
quando permite a autocritica, a reinvencao de identidades e a transformacéao social
a partir da acdo consciente dos individuos.

PODER, POLITICA E LEGITIMIDADE: OS DESAFIOS DA ERA DIGITAL

138




Atarefa politica do século XXI consiste em equilibrar essas dimensdes: garantir
que o poder comunicativo prevaleca sobre o poder de dominacdo, que a vigilancia
seja substituida pela transparéncia, e que a reflexividade individual se traduza em
responsabilidade coletiva. Somente assim serd possivel transformar as redes sociais
em um verdadeiro espaco de legitimidade democratica, no qual a politica volte a
ser expressao do agir conjunto, da razdo publica e da liberdade compartilhada.

PODER, POLITICA E LEGITIMIDADE: OS DESAFIOS DA ERA DIGITAL

139




REFERENCIA BIBLIOGRAFICA

ARENDT, Hannah. A condicdo humana. 12. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitéria, 2010.
ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. 10. ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2012.
ARENDT, Hannah. O que é politica? 11. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2013.
ARISTOTELES. A politica. Traducdo de Nestor Silveira Chaves. Sdo Paulo: Martin Claret, 2017.
BAUMAN, Zygmunt. Modernidade e ambivaléncia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1999.

BECK, Ulrich. Sociedade de risco: rumo a uma outra modernidade. Traducdo de Sebastido
Nascimento. 2. ed. Sdo Paulo: Editora 34, 2011

BERNSTEIN, Eduard. As premissas do socialismo e as tarefas da social-democracia. Traducao
de Rubens Enderle. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1997.

BERNSTEIN, Eduard. Socialismo evoluciondrio. Traducao de Sérgio Bath. Brasilia: Editora Uni-
versidade de Brasilia, 1997.

BOBBIO, Norberto. Direita e esquerda: razées e significados de uma distin¢do politica. Sdo
Paulo: Unesp, 1995.

BOBBIO, Norberto. O futuro da democracia. Sao Paulo: Paz e Terra, 2000.

BURKE, Edmund. Pensamentos sobre a causa do descontentamento presente. Lisboa: Edicdes
70, 2009.

BURKE, Edmund. Reflexées sobre a Revolugdo na Franca. Traducdo de José Oscar de Almeida
Marques. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2014.

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Traducdo de Luiz Felipe Baeta Neves. Rio de Ja-
neiro: Forense Universitaria, 2008.

FOUCAULT, Michel. Histdria da sexualidade I: a vontade de saber. Tradugdo de Maria Thereza
da Costa Albuquerque. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2017.

REFERENCIA BIBLIOGRAFICA

140




FOUCAULT, Michel. Microfisica do poder. Organizacdo e traducdo de Roberto Machado. 8.
ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2018.

FOUCAULT, Michel. Nascimento da biopolitica: curso no Collége de France (1978-1979).
Traducdo de Eduardo Branddo. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2008.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisdo. Tradugdo de Raquel Ramalhete. 43.
ed. Petropolis: Vozes, 2019.

FUKUYAMA, Francis. O fim da histéria e o ultimo homem. Traducdo de Nivaldo Montingelli
Jr. 11. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 2020.

GIDDENS, Anthony. A constituicdo da sociedade. S&o Paulo: Martins Fontes, 2009.

GIDDENS, Anthony. A terceira via: reflex6es sobre o impasse politico atual e o futuro da so-
cial-democracia. Rio de Janeiro: Record, 2001.

GIDDENS, Anthony. As consequéncias da modernidade. Sao Paulo: UNESP, 1991.

GRAMSCI, Antonio. Cadernos do carcere: notas sobre Maquiavel, sobre a politica e sobre o
Estado moderno. v. 1. Selecao e tradugdo de Carlos Nelson Coutinho. Rio de Janeiro: Civili-
zacao Brasileira, 1999.

GRAY, John. As duas faces do liberalismo. Sao Paulo: Record, 2001.
GRAY, John. Liberalismo. Sao Paulo: Atica, 1997.

HABERMAS, Jurgen. Direito e democracia: entre facticidade e validade. 2 v. Rio de Janeiro:
Tempo Brasileiro, 1997.

HABERMAS, Jurgen. Mudanca estrutural da esfera publica. Traducao de Flavio R. Kothe. Rio
de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1984.

HABERMAS, Jurgen. O discurso filoséfico da modernidade. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2000.
HABERMAS, Jirgen. Teoria do agir comunicativo. 2 v. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2012.

HAYEK, Friedrich A. A constituicdo da liberdade. Traducdo de Anna Maria Capovilla e José
ftalo Stelle. Sao Paulo: Instituto Ludwig von Mises Brasil, 2010.

HAYEK, Friedrich A. Direito, legislacdo e liberdade. 3 v. Sdo Paulo: Visao, 1985.

REFERENCIA BIBLIOGRAFICA

141




HAYEK, Friedrich A. O caminho da serviddo. Traducao de Anna Maria Capovilla. 2. ed. Sdo
Paulo: LVM Editora, 2022.

HOBSBAWNWM, Eric. Era das revolugées (1789-1848). Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013.

HOBBES, Thomas. Do cidaddo (De Cive). Tradugdo de Jodo Paulo Monteiro e Maria Beatriz
Nizza da Silva. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1998.

HOBBES, Thomas. Leviatd ou Matéria, forma e poder de um Estado eclesiéstico e civil.
Traducdo de Jodo Paulo Monteiro e Maria Beatriz Nizza da Silva. 2. ed. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2003.

KANT, Immanuel. A metafisica dos costumes. Traducdo de Edson Bini. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2003.

KELSEN, Hans. A democracia. Sao Paulo: Martins Fontes, 2000.

LEFORT, Claude. A invencdo democratica: os limites da dominagéo totalitéria. Sao Paulo:
Brasiliense, 1983.

LOCKE, John. Carta sobre a tolerédncia. Traducdo de Anoar Aiex. Sdo Paulo: Abril Cultural,
1978.

LOCKE, John. Ensaio sobre o entendimento humano. Traducdo de Pedro Paulo Garrido Pi-
menta. 2. ed. S§o Paulo: Martins Fontes, 2023. (Colecado Topicos).

LOCKE, John. Segundo tratado sobre o governo civil. Tradugdo de Magda Lopes e Marisa
Lobo da Costa. Petrépolis: Vozes, 1994.

LOSURDO, Domenico. Contra-histdria do liberalismo. Rio de Janeiro: Revan, 2006.

MAQUIAVEL, Nicolau. A arte da guerra. Traducdo de Livio Xavier. Sdo Paulo: Martin Claret,
2017.

MAQUIAVEL, Nicolau. Discursos sobre a primeira década de Tito Livio. Tradugdo de Antdnio
Paim. Brasilia: Editora da Universidade de Brasilia, 1994.

MAQUIAVEL, Nicolau. O principe. Tradugao de Livio Xavier. Sdo Paulo: Martin Claret, 2017.

MANNHEIM, Karl. Ideologia e utopia. Rio de Janeiro: Zahar, 1986.

REFERENCIA BIBLIOGRAFICA

142




MARX, Karl. Contribuicdo a critica da economia politica. Traducdo de Edgard Malagodi. Sdo
Paulo: Martins Fontes, 2008.

MARX, Karl. O capital: critica da economia politica - livro I. Traducdo de Rubens Enderle. 3.
ed. Sdo Paulo: Boitempo, 2013.

MARX, Karl. O capital: livro Il. Traducdo direta do alemao por Rubens Enderle. S&do Paulo:
Boitempo, 2014.

MARX, Karl. O capital - livro IlI: o processo global da producdo capitalista. Traducdo de
Rubens Enderle. 1. ed. Sdo Paulo: Boitempo, 2017.

MARX, Karl. Critica do Programa de Gotha. Traducdo de Rubens Enderle. 1. ed. Sdo Paulo:
Boitempo, 2012.

MARX, Karl. O manifesto do partido comunista. Traducdo de Alvaro Pina. Sdo Paulo: Boitem-
po, 2010.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alema: incluindo as teses sobre Feuerbach.
Traducdo de Rubens Enderle. 1. ed. Sdo Paulo: Boitempo, 2010.

NETTO, José Paulo. Karl Marx: uma biografia. 1. ed. Sdo Paulo: Boitempo, 2020.

PEYSER, Joan. Bernstein: uma biografia. Traducdo de Alvaro Cabral. 1. ed. Sdo Paulo: Cam-
pus, 1989.

PLATAO. A Republica. Traducdo de Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa: Fundacio
Calouste Gulbenkian, 2006.

RIDOLFI, Roberto. Biografia de Nicolau Maquiavel. Sdo Paulo: Musa, 2003.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Do contrato social: ou principios do direito politico. Traducdo de

REFERENCIA BIBLIOGRAFICA

Lourdes Santos Machado. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999.
SCRUTON, Roger. Como ser um conservador. Sao Paulo: Record, 2015.

SCRUTON, Roger. O significado do conservadorismo. S&o Paulo: E Realizacbes, 2014.

TOCQUEVILLE, Alexis de. A democracia na América. Sao Paulo: Martins Fontes, 2005.

143




VIROLI, Maurizio. O sorriso de Nicolau: histéria de Maquiavel. Tradugdo Valéria Pereira da
Silva. Sdo Paulo: Estacdo Liberdade, 2002.

WEBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. Traducao
de Regis Barbosa e Karen Elsabe Barbosa. 4. ed. Brasilia, DF: Editora Universidade de Brasilia,
1999.v. 1.

WEBER, Max. A ética protestante e o espirito do capitalismo. Sdo Paulo: Companhia das Le-
tras, 2004.

WEBER, Max. A politica como vocac¢do. Sdo Paulo: Cultrix, 2003.

WELFORT, Francisco C. Os cldssicos da politica: de Maquiavel a Marx. 10. ed. Sdo Paulo: Atica,
2012.

WELFORT, Francisco C. Os cléssicos da politica Il: de Weber a Habermas. S&o Paulo: Atica,
2014,

ZUBOFF, Shoshana. A era do capitalismo de vigilédncia: a luta por um futuro humano na
nova fronteira do poder. Traducao de George Schlesinger. Rio de Janeiro: Intrinseca, 2020.

REFERENCIA BIBLIOGRAFICA

144




AUTOR

ALAN BARBIERO

E Professor de Politica da Universidade Federal do Tocantins (UFT). Doutor em
Sociologia pela Universidade de Brasilia (UnB) e pela Universidade de Montreal
(UQAM), e Mestre em Economia e Sociologia do Desenvolvimento pela Universi-
dade de Paris | - Sorbonne e pela Universidade de Paris X — Nanterre.

Foi o primeiro reitor eleito da Universidade Federal do Tocantins, cargo para o qual
foi reeleito, cumprindo dois mandatos consecutivos. Presidiu a Associacdo Nacio-
nal dos Dirigentes das Instituicoes Federais de Ensino Superior (Andifes), atuando
em defesa da universidade publica e da educacéo superior no Brasil.

Exerceu também as funcdes de Secretdrio Estadual de Meio Ambiente e Desen-
volvimento Sustentdvel do Tocantins e de Secretario de Planejamento e Gestdo do
municipio de Palmas. Posteriormente, foi eleito Deputado Estadual pelo Tocantins.

Autor do livro Poder e Déficit Democratico no Mercosul e de diversos artigos sobre
politica, democracia e desenvolvimento, Barbiero alia sélida formacdo académica
e ampla experiéncia publica, refletindo em sua obra uma visdo critica, humanista e
comprometida com o fortalecimento da cidadania e das instituicdes democraticas.

autor

145




A ESSENCIA DA
POLITICA

OS FUNDAMENTOS DO PENSAMENTO
POLITICO E OS DESAFIOS DA ERA
DIGITAL

@ www.atenaeditora.com.br

M contato@atenaeditora.com.br

© @atenaeditora

3 www.facebook.com/atenaeditora.com.br

[Atepa

Ano 2026




A ESSENCIA DA
POLITICA

OS FUNDAMENTOS DO PENSAMENTO
POLITICO E OS DESAFIOS DA ERA
DIGITAL

@ www.atenaeditora.com.br

B contato@atenaeditora.com.br

© @atenaeditora

B3 www.facebook.com/atenaeditora.com.br

[Atepa

Ano 2026




