




 
Editora chefe  

Profª Drª Antonella Carvalho de Oliveira 

Editora executiva  

Natalia Oliveira 

Assistente editorial 

Flávia Roberta Barão 

Bibliotecária 

Janaina Ramos 

Projeto gráfico 

Luiza Alves Batista 

Nataly Evilin Gayde 

Thamires Camili Gayde 

Imagens da capa 

iStock 

Edição de arte  

Luiza Alves Batista 

 

 

 

 

 

 

 

 

2025 by Atena Editora 

Copyright © Atena Editora 

Copyright do texto © 2025 O autor 

Copyright da edição © 2025 Atena 

Editora 

Direitos para esta edição cedidos à 

Atena Editora pelo autor. 

Open access publication by Atena 

Editora 

 

 

Todo o conteúdo deste livro está licenciado sob uma Licença 

de Atribuição Creative Commons. Atribuição-Não-Comercial-

NãoDerivativos 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0). 
 

 

 

O conteúdo da obra e seus dados em sua forma, correção e confiabilidade são de 

responsabilidade exclusiva do autor, inclusive não representam necessariamente a 

posição oficial da Atena Editora. Permitido o download da obra e o compartilhamento 

desde que sejam atribuídos créditos ao autor, mas sem a possibilidade de alterá-la de 

nenhuma forma ou utilizá-la para fins comerciais.  

 

Os manuscritos nacionais foram previamente submetidos à avaliação cega por pares, 

realizada pelos membros do Conselho Editorial desta editora, enquanto os 

manuscritos internacionais foram avaliados por pares externos. Ambos foram 

aprovados para publicação com base em critérios de neutralidade e imparcialidade 

acadêmica. 

 

A Atena Editora é comprometida em garantir a integridade editorial em todas as etapas 

do processo de publicação, evitando plágio, dados ou resultados fraudulentos e 

impedindo que interesses financeiros comprometam os padrões éticos da publicação. 

Situações suspeitas de má conduta científica serão investigadas sob o mais alto 

padrão de rigor acadêmico e ético. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.edocbrasil.com.br/


 
Conselho Editorial 

Ciências Humanas e Sociais Aplicadas 

Prof. Dr. Alexandre de Freitas Carneiro – Universidade Federal de Rondônia 

Profª Drª Aline Alves Ribeiro – Universidade Federal do Tocantins 

Prof. Dr. Américo Junior Nunes da Silva – Universidade do Estado da Bahia 

Prof. Dr. Antonio Carlos Frasson – Universidade Tecnológica Federal do Paraná 

Prof. Dr. Antonio Isidro-Filho – Universidade de Brasília 

Prof. Dr. Arnaldo Oliveira Souza Júnior – Universidade Federal do Piauí 

Prof. Dr. Carlos Antonio de Souza Moraes – Universidade Federal Fluminense 

Profª Drª Caroline Mari de Oliveira Galina – Universidade do Estado de Mato Grosso 

Prof. Dr. Christopher Smith Bignardi Neves – Universidade Federal do Paraná 

Prof. Dr. Crisóstomo Lima do Nascimento – Universidade Federal Fluminense 

Prof. Dr. Daniel Richard Sant’Ana – Universidade de Brasília 

Prof. Dr. Deyvison de Lima Oliveira – Universidade Federal de Rondônia 

Profª Drª Dilma Antunes Silva – Universidade Federal de São Paulo 

Prof. Dr. Eloi Martins Senhora – Universidade Federal de Roraima 

Prof. Dr. Elson Ferreira Costa – Universidade do Estado do Pará 

Prof. Dr. Humberto Costa – Universidade Federal do Paraná 

Prof. Dr. Joachin de Melo Azevedo Sobrinho Neto – Universidade de Pernambuco 

Prof. Dr. João Paulo Roberti Junior – Universidade Federal de Santa Catarina 

Profª Drª Juliana Abonizio – Universidade Federal de Mato Grosso 

Prof. Dr. Julio Candido de Meirelles Junior – Universidade Federal Fluminense 

Prof. Dr. Kárpio Márcio de Siqueira – Universidade do Estado da Bahia 

Profª Drª Lina Maria Gonçalves – Universidade Federal do Tocantins 

Profª Drª Lucicleia Barreto Queiroz – Universidade Federal do Acre 

Prof. Dr. Lucio Marques Vieira Souza – Universidade do Estado de Minas Gerais 

Profª Drª Marcela Mary José da Silva – Universidade Federal do Recôncavo da Bahia 

Profª Drª Maria Luzia da Silva Santana – Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 

Profª Drª Marianne Sousa Barbosa – Universidade Federal de Campina Grande 

Prof. Dr. Miguel Rodrigues Netto – Universidade do Estado de Mato Grosso 

Profª Drª Natiéli Piovesan – Instituto Federal do Rio Grande do Norte 

Prof. Dr. Pablo Ricardo de Lima Falcão – Universidade de Pernambuco 

Prof. Dr. Saulo Cerqueira de Aguiar Soares – Universidade Federal do Piauí 

Prof. Dr. Urandi João Rodrigues Junior – Universidade Federal do Oeste do Pará 

Profª Drª Vanessa Bordin Viera – Universidade Federal de Campina Grande 

Profª Drª Vanessa Ribeiro Simon Cavalcanti – Universidade Federal da Bahia 

Universidade de Coimbra 

Prof. Dr. William Cleber Domingues Silva – Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro 

Prof. Dr. Willian Douglas Guilherme – Universidade Federal do Tocantins 

  



 
A filosofia entre a essência e o existente  

 

 

 

 

 

 

 

Organizador: 

Revisão: 

Diagramação:  

Correção:  

Indexação: 

 

Marcelo Máximo Purificação 

Os autores 

Thamires Camili Gayde 

Maiara Ferreira 

Amanda Kelly da Costa Veiga 

 

 

 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

F488 A filosofia entre a essência e o existente / Organizador 

Marcelo Máximo Purificação. – Ponta Grossa - PR: 

Atena, 2025.  
  

 Formato: PDF 

Requisitos de sistema: Adobe Acrobat Reader 

Modo de acesso: World Wide Web 

Inclui bibliografia 

ISBN 978-65-258-3319-4 

DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.194252404 

  

1. Filosofia. I. Purificação, Marcelo Máximo 

(Organizador). II. Título.  
CDD 100 

Elaborado por Bibliotecária Janaina Ramos – CRB-8/9166 

 

 

 

 

 

Atena Editora 

Ponta Grossa – Paraná – Brasil 

Telefone: +55 (42) 3323-5493 

www.atenaeditora.com.br 

contato@atenaeditora.com.br 

  

http://www.atenaeditora.com.br/


 
DECLARAÇÃO DO AUTOR 

 

Para fins desta declaração, o termo 'autor' será utilizado de forma neutra, sem 

distinção de gênero ou número, salvo indicação em contrário. Da mesma forma, o 

termo 'obra' refere-se a qualquer versão ou formato da criação literária, incluindo, mas 

não se limitando a artigos, e-books, conteúdos on-line, acesso aberto, impressos e/ou 

comercializados, independentemente do número de títulos ou volumes. O autor desta 

obra: 1. Atesta não possuir qualquer interesse comercial que constitua um conflito de 

interesses em relação à obra publicada; 2. Declara que participou ativamente da 

elaboração da obra, preferencialmente na: a) Concepção do estudo, e/ou aquisição de 

dados, e/ou análise e interpretação de dados; b) Elaboração do artigo ou revisão com 

vistas a tornar o material intelectualmente relevante; c) Aprovação final da obra para 

submissão; 3. Certifica que a obra publicada está completamente isenta de dados 

e/ou resultados fraudulentos; 4. Confirma a citação e a referência correta de todos os 

dados e de interpretações de dados de outras pesquisas; 5. Reconhece ter informado 

todas as fontes de financiamento recebidas para a consecução da pesquisa; 6. 

Autoriza a edição da obra, que incluem os registros de ficha catalográfica, ISBN, DOI e 

demais indexadores, projeto visual e criação de capa, diagramação de miolo, assim 

como lançamento e divulgação da mesma conforme critérios da Atena Editora. 

 

 

 

 

 

  



 
DECLARAÇÃO DA EDITORA 

 

A Atena Editora declara, para os devidos fins de direito, que: 1. A presente publicação 

constitui apenas transferência temporária dos direitos autorais, direito sobre a 

publicação, inclusive não constitui responsabilidade solidária na criação da obra 

publicada, nos termos previstos na Lei sobre direitos autorais (Lei 9610/98), no art. 

184 do Código Penal e no art. 927 do Código Civil; 2. Autoriza e incentiva os autores a 

assinarem contratos com repositórios institucionais, com fins exclusivos de divulgação 

da obra, desde que com o devido reconhecimento de autoria e edição e sem qualquer 

finalidade comercial; 3. A editora pode disponibilizar a obra em seu site ou aplicativo, 

e o autor também pode fazê-lo por seus próprios meios. Este direito se aplica apenas 

nos casos em que a obra não estiver sendo comercializada por meio de livrarias, 

distribuidores ou plataformas parceiras. Quando a obra for comercializada, o repasse 

dos direitos autorais ao autor será de 30% do valor da capa de cada exemplar vendido; 

4. Todos os membros do conselho editorial são doutores e vinculados a instituições de 

ensino superior públicas, conforme recomendação da CAPES para obtenção do Qualis 

livro; 5. Em conformidade com a Lei Geral de Proteção de Dados (LGPD), a editora não 

cede, comercializa ou autoriza a utilização dos nomes e e-mails dos autores, bem como 

quaisquer outros dados dos mesmos, para qualquer finalidade que não o escopo da 

divulgação desta obra. 

 



A
PR

ES
EN

TA
Ç

Ã
O

O livro A Filosofia entre a Essência e o Existente é uma obra coletiva 
e plural que reúne diferentes perspectivas filosóficas, refletindo a riqueza e a 
complexidade do pensamento humano. Ao longo de seis capítulos, o livro 
explora como a filosofia dialoga com diversas áreas do saber, como a psicologia, 
a literatura, a mitologia, a religião e a política.

O capítulo inicial discute o behaviorismo sob as abordagens filosófica e 
psicológica, abordando seus fundamentos e implicações no campo das ciências 
humanas. Em seguida, analisa-se a relação entre a pintura e a literatura como 
formas de expressão criadora e filosófica, revelando como a arte se torna um 
veículo de reflexão existencial. O terceiro capítulo apresenta uma leitura crítica 
da obra A Vida de Jesus, de G.W.F. Hegel, com foco nas noções de objetivação 
e positividade no contexto da relação dialética entre fé e razão.

A obra prossegue com uma investigação sobre as origens do pensamento 
filosófico ocidental, examinando a transição do mito para o logos na Grécia 
Antiga e o surgimento da filosofia como nova forma de compreender o mundo. 
Em um contexto mais contemporâneo, o quinto capítulo analisa os desafios da 
democracia em Moçambique sob o atual regime “monopartidário”, a partir da 
reflexão do filósofo Severino Ngoenha. Por fim, o livro se encerra com uma leitura 
poética e simbólica do mito de Hércules, conectando a narrativa da grande selva 
de Nemeia à origem da agricultura e à transformação da cultura humana.

Ao reunir esses temas, esta obra publicada pela Atena Editora convida o 
leitor a uma jornada filosófica que transita entre a essência e o existente, entre o 
mito e a razão, entre a teoria e a vida.

Marcelo Máximo Purificação



SU
M

Á
RI

O
CAPÍTULO 1. ............................................................................. 1

BEHAVIORISMO: ASPECTOS FILOSÓFICOS E PSICOLÓGICOS
Acríssio Luiz Gonçalves 

 https://doi.org/10.22533/at.ed.1942524041

CAPÍTULO 2............................................................................ 10

A PINTURA E A LITERATURA COMO EXPRESSÕES CRIADORAS
Amauri Carboni Bitencourt

 https://doi.org/10.22533/at.ed.1942524042

CAPÍTULO 3............................................................................20

OBJETIVAÇÃO E POSITIVIDADE NA VIDA DE JESUS DE G.W.F. HEGEL
André Christian Dalpicolo

 https://doi.org/10.22533/at.ed.1942524043

CAPÍTULO 4............................................................................27

DO MITO (ΜΥΘΟΣ) AO LOGOS (ΛΌΓΟΣ): O SURGIMENTO DA FILOSOFIA 
(ΦΙΛΟΣΟΦΊΑ)

Wanderlei Pedro de Araujo Silva
 https://doi.org/10.22533/at.ed.1942524044

CAPÍTULO 5............................................................................37

O DESAFIO DA DEMOCRACIA EM MOÇAMBIQUE NO ATUAL REGIME 
“MONOPARTIDÁRIO” NA REFLEXÃO DE NGOENHA

Latifo Fonseca
 https://doi.org/10.22533/at.ed.1942524045

CAPÍTULO 6............................................................................49

DA GRANDE SELVA DE NÉMEA À TRANSMUTAÇÃO POÉTICA DE 
HÉRCULES: A PRIMEIRA AGRICULTURA DO MUNDO

Lúcio Flávio de Sousa Costa
 https://doi.org/10.22533/at.ed.1942524046

SOBRE O ORGANIZADOR..........................................................65

ÍNDICE REMISSIVO...................................................................66



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 1 1

Data de aceite: 01/04/2025Data de submissão: 08/04/2025

BEHAVIORISMO: ASPECTOS FILOSÓFICOS E 
PSICOLÓGICOS

CAPÍTULO 1
 

Acríssio Luiz Gonçalves 
Psicólogo, Mestre e Doutor em Filosofia 

pela Universidade Federal de Minas 
Gerais (UFMG). Docente do curso de 

psicologia Centro Universitário UNA
https://orcid.org/0000-0002-2867-861X 

RESUMO: O texto explora as diferentes 
concepções do behaviorismo, abordando 
suas vertentes filosóficas e psicológicas. 
Inicia com uma análise do behaviorismo 
filosófico, que busca traduzir conceitos 
psicológicos em termos de comportamento 
observável. Discute as propostas de 
filósofos como Rudolf Carnap e Carl 
Hempel, que defenderam uma visão 
fisicalista da psicologia. Em seguida, aborda 
as divergências dentro do behaviorismo 
psicológico, com foco nas contribuições de 
John B. Watson e B. F. Skinner. A análise 
busca compreender as implicações dessas 
abordagens para a psicologia e a filosofia, 
especialmente no que se refere à relação 
entre comportamento e processos mentais 
internos. 
PALAVRAS-CHAVE: behaviorismo; Skinner; 
Watson; Carnap; Hempel.

BEHAVIORISM: PHILOSOPHICAL 
AND PSYCHOLOGICAL ASPECTS

ABSTRACT: The text explores the different 
conceptions of behaviorism, addressing 
its philosophical and psychological 
aspects. It begins with an analysis of 
philosophical behaviorism, which seeks 
to translate psychological concepts into 
terms of observable behavior. It discusses 
the proposals of philosophers such as 
Rudolf Carnap and Carl Hempel, who 
defended a physicalist view of psychology. 
Subsequently, it addresses the divergences 
within psychological behaviorism, focusing 
on the contributions of John B. Watson and B. 
F. Skinner. The analysis aims to understand 
the implications of these approaches for 
psychology and philosophy, particularly with 
regard to the relationship between behavior 
and internal mental processes.
KEYWORDS: behaviorism; Skinner; 
Watson; Carnap; Hempel.

https://orcid.org/0000-0002-2867-861X


A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 1 2

INTRODUÇÃO
O behaviorismo pode ser caracterizado, de maneira geral, como uma corrente teórica 

centrada no estudo do comportamento, em oposição à análise dos processos mentais 
internos. Contudo, não há um consenso sobre o que exatamente constitui o behaviorismo, e 
as abordagens distintas sobre o tema revelam diferenças substanciais, tanto na psicologia 
quanto na filosofia (FØLLESDAL, 1982; O’DONOHUE; KITCHENER, 1999).

Considerando a diversidade de perspectivas, o objetivo deste texto é explorar 
diferentes concepções do behaviorismo. A análise começará com o behaviorismo filosófico, 
que defende a tradução dos conceitos psicológicos em termos de comportamento 
observável. Serão abordadas as propostas de filósofos como Rudolf Carnap e Carl Hempel, 
que advogaram por uma visão fisicalista da psicologia. Em seguida, o texto discutirá as 
principais divergências dentro do campo do behaviorismo psicológico, com ênfase nas 
contribuições de John B. Watson e B. F. Skinner.

É importante destacar que o behaviorismo filosófico foi, em grande parte, 
influenciado pelo behaviorismo psicológico de John B. Watson, embora essa influência 
tenha ocorrido indiretamente, no contexto do movimento conhecido como positivismo 
lógico (GONÇALVES, 2021). No entanto, o behaviorismo filosófico estava mais preocupado 
com questões semânticas e epistemológicas do que com a psicologia empírica. Por isso, 
a discussão será iniciada com a análise do behaviorismo filosófico e, posteriormente, será 
abordado o behaviorismo psicológico. 

BEHAVIORISMO FILOSÓFICO E FISICALISMO
No campo da filosofia, o behaviorismo representa uma teoria sobre o significado dos 

termos e conceitos mentais. De maneira geral, os defensores do behaviorismo filosófico 
– também denominado behaviorismo lógico ou behaviorismo analítico – sustentam que 
qualquer expressão que descreva conteúdos psicológicos pode ser interpretada ou 
traduzida em termos que se referem diretamente ao comportamento observável (HEMPEL, 
1966; MARTIN, 1978; KITCHENER, 1999; GRAHAM, 2019). Exemplos conhecidos do 
behaviorismo filosófico, com notáveis diferenças, são as formulações de Rudolf Carnap e 
Carl Hempel.

A concepção de Hempel, por exemplo, sustenta que as hipóteses e teorias 
psicológicas devem ter implicações observáveis e, por isso, os conceitos psicológicos 
precisam ser formulados em termos comportamentais (HEMPEL, 1966). Hempel também 
argumenta que, embora os conceitos psicológicos pareçam se referir a estados mentais, eles 
funcionam apenas como ferramentas para explicar os aspectos mais difíceis de observar 
do comportamento, como nossas propensões ou disposições para agir de determinada 
forma em situações específicas:



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 1 3

Nesta concepção, dizer de uma pessoa que é inteligente é dizer que ela tende 
a agir ou tem disposição para agir de certo modo característico; a saber, de 
modo que normalmente qualificaríamos como ação inteligente nas mesmas 
circunstâncias (HEMPEL, 1966, p. 298).

De acordo com essa perspectiva, os enunciados da psicologia podem ser traduzidos 
em enunciados fisicalistas, ou seja, em proposições que se referem exclusivamente 
a objetos físicos e suas propriedades. O behaviorismo de Hempel tem suas raízes no 
movimento conhecido positivismo lógico, especialmente no fisicalismo defendido por 
Rudolf Carnap (GONÇALVES, 2021).

Os positivistas lógicos defenderam o ideal de uma ciência unificada, sustentada sobre 
a expectativa de formulação dos enunciados de todas as disciplinas científicas em uma 
linguagem universal e intersubjetiva: o fisicalismo. De acordo com o projeto de Carnap, uma 
proposição P pode ser traduzida em uma proposição Q se, e somente se, ambas descrevem 
o mesmo estado de coisas. Quando aplicada à psicologia, essa ideia implica que qualquer 
frase contendo conceitos psicológicos deve ser passível de redução a uma frase que, direta 
ou indiretamente, faça referência a conceitos físicos (CARNAP, 1959[1932-3]). 

As traduções fisicalistas seriam viáveis na Psicologia por meio da substituição 
de conceitos psicológicos por descrições do comportamento observável. Por exemplo, a 
proposição P1, “O Sr. A está muito ansioso agora”, poderia ser reformulada como uma 
proposição que se refira apenas aos estados físicos do Sr. A, como Q1: “O Sr. A apresenta 
pulsação e respiração aceleradas, além de movimentos agitados e respostas factualmente 
insatisfatórias às perguntas que lhe são feitas”. Dessa forma, a tradução de uma proposição 
psicológica faria referência tanto à estrutura física do corpo quanto a determinadas 
propensões para a ação (CARNAP, 1959[1932-3], p. 166).

Para Carnap, o fisicalismo seria a base ontológica da psicologia comportamental, 
uma vez que “o behaviorismo [...] reduz todos os fenômenos psicológicos ao que pode 
ser percebido pelos sentidos, isto é, ao físico” (CARNAP, 2005[1928], p. 96). Contudo, 
Carnap hesita em se identificar como behaviorista, preferindo o termo “fisicalismo”, pois 
seu interesse está centrado nas implicações epistemológicas do behaviorismo, e não nos 
métodos ou conclusões sobre o comportamento humano propostos por essa doutrina:

A posição que eu defendo aqui coincide, em suas linhas gerais, com o 
movimento psicológico chamado “behaviorismo”, desde que prestemos 
atenção a seus princípios epistemológicos e não a seus métodos especiais 
ou seus resultados. Não vinculamos nossa exposição a exposições 
comportamentais porque estamos interessados apenas em fundamentos 
epistemológicos, enquanto o behaviorismo se interessa principalmente por 
um determinado método de pesquisa e pela formação de certos conceitos 
(CARNAP, 1959[1932-3], p. 181).

Assim, embora o behaviorismo seja considerado um recurso metodológico 
indispensável para a psicologia empírica, na filosofia de Carnap, ele se limita ao uso da 
linguagem fisicalista.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 1 4

O BEHAVIORISMO METODOLÓGICO DE JOHN B. WATSON
No contexto da psicologia, o termo “behaviorismo” refere-se a um amplo programa de 

pesquisa que afirma a possibilidade de explicar o comportamento humano sem referência 
a estados mentais, redefinindo a Psicologia como uma “ciência do comportamento” 
(GRAHAM, 2019). Contudo, existem notáveis diferenças entre as diversas concepções 
behavioristas, mesmo no âmbito da psicologia.

O behaviorismo, enquanto um movimento psicológico, encontra a sua primeira 
formulação no artigo Psychology as the behaviorist views it (1913), de John B. Watson, 
amplamente conhecido como o “Manifesto Behaviorista”. Nessa obra, Watson apresenta 
os fundamentos de uma psicologia disposta a superar as limitações da psicologia de sua 
época, que ainda estava fortemente influenciada pelo método da introspecção. 

No contexto de Watson, a palavra “introspecção” era utilizada para demarcar a atitude 
de acessar e inspecionar os próprios estados mentais, de maneira controlada, na tentativa 
de descrevê-los. Endossada inicialmente pelos primeiros psicólogos experimentais, como 
Wilhelm Wundt e Edward Titchener, a introspecção pressupunha a capacidade de “olhar 
para dentro para ver o que se passa na própria mente” (WATSON, 1924[1919], p. 02), um 
recurso para identificar os componentes mais simples que compõem os processos mentais 
conscientes: 

Os psicólogos dessa escola um tanto mais antiga são chamados de 
introspeccionistas. Eles afirmam que o ponto de partida na psicologia 
é o estudo da própria mente. Você deve, de algum modo, interromper de 
momento a momento suas atividades diárias comuns e analisar os “estados 
mentais” que as acompanham em termos de ‘sensações’, ‘imagens’ e ‘tons 
afetivos’ presentes. Você deve, por exemplo, interromper uma emoção forte 
durante o seu curso e descrever onde as ‘sensações’ estão localizadas e 
determinar quais ‘imagens’ estão presentes, e se a experiência como um todo 
é ‘agradável’ ou ‘dolorosa’ etc. (WATSON, 1924[1919], p. xii).

A introspeção tornou-se amplamente popular, a ponto de William James, 
frequentemente citado como o pai da psicologia americana, afirmar que o método da 
“observação introspectiva é o que temos para confiar”, pois, segundo ele, “todos concordam 
que descobrimos estados de consciência” (JAMES, 1981[1890], p. 185). No entanto, 
Watson discordava dessa avaliação. Sua principal crítica à introspeção residia na falta de 
objetividade nos resultados obtidos por meio desse método.

Para que a descrição dos estados mentais fosse realizada de maneira objetiva, os 
psicólogos treinavam os observadores para perceberem mudanças em seus próprios estados 
de consciência, e entendiam que esse treinamento conferiria um caráter mais científico ao 
método da introspecção. No entanto, Watson argumentava que, apesar desse esforço, o 
método ainda carecia de objetividade, uma vez que psicólogos com diferentes tipos de 
treinamento obtinham resultados variados ao aplicar a introspecção, o que gerava uma 
pluralidade de interpretações divergentes sobre os fenômenos mentais e, assim, envolvia a 
psicologia em questões “caóticas” (WATSON, 1913, p. 163-5). Para Watson, o uso do método 
introspectivo retardou a consolidação da psicologia como ciência, limitando-a à investigação 
de questões irrelevantes.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 1 5

A psicologia iniciada por Wundt, portanto, falhou em se tornar uma ciência e, 
ainda mais lamentavelmente, falhou em contribuir com qualquer coisa de um 
tipo cientificamente utilizável para a natureza humana (WATSON, 1924[1919], 
p. 03).

Em oposição à psicologia introspectiva de sua época, Watson definiu a psicologia 
como uma ciência experimental, parte das ciências naturais, com o objetivo de prever e 
controlar o comportamento. Sua perspectiva behaviorista sustentava que a psicologia 
não deveria ser vista como uma “ciência da mente” – entendida como algo separado do 
comportamento –, mas como uma ciência cujo foco e método estivessem restritos à análise 
do comportamento observável publicamente. Assim, Watson defendia que o comportamento 
humano “pode ser investigado sem apelo à consciência” e, logo, sem o uso do método da 
introspecção (WATSON, 1913, p. 176).

Segundo essa perspectiva, a referência aos estados de consciência seria irrelevante 
para a psicologia, pois esses estados não são intersubjetivamente observáveis e, portanto, 
não se constituem em objetos adequados para o estudo empírico. Os estados mentais, 
como pensamentos, crenças e sentimentos, não poderiam ser objetos de estudo da 
ciência natural, uma vez que não existiam métodos científicos confiáveis para identificá-
los, observá-los ou mensurá-los de maneira adequada. Em outras palavras, faltavam 
métodos que permitissem uma descrição operacional da mente e de sua influência no 
comportamento humano e animal (WATSON, 1913, p. 176).

Essa perspectiva de Watson é constantemente interpretada como “uma antecipação 
do positivismo lógico” (SKINNER, 1993[1974], p. 18; SKINNER, 1991[1989], p. 178), 
afinal, assim como algumas versões do positivismo lógico, o behaviorismo metodológico 
rechaçava os eventos privados devido à impossibilidade de estabelecer um acordo público 
sobre tais eventos.

Os positivistas criticavam a especulação metafísica de sua época, que gerava uma 
pluralidade de interpretações filosóficas sobre a realidade, mas sem estabelecer critérios 
claros para a avaliação e correção dessas interpretações. Da mesma forma, Watson 
expressava sua insatisfação com a diversidade de escolas psicológicas, que apresentavam 
visões frequentemente divergentes sobre a mente humana. Nesse contexto, o critério de 
correção proposto por Watson era a conformidade e adequação da teoria ao comportamento 
publicamente observável.

O BEHAVIORISMO RADICAL DE B. F. SKINNER 
Skinner também definiu a psicologia como uma “ciência do comportamento” 

(SKINNER, 1963, p. 951) e, assim como Watson, se propôs a “estudar o comportamento 
de um organismo absolutamente sem qualquer referência à vida mental” – entendida como 
um fator causal do comportamento – e sem recorrer ao uso do método da introspecção. 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 1 6

Segundo Skinner, as dificuldades associadas ao uso da introspecção envolvem dois 
aspectos principais: 1) a impossibilidade de estudar o comportamento de outras espécies 
por meio desse método; e 2) a falta de objetividade, uma vez que, a partir da introspecção, 
observadores distintos chegavam a conclusões diferentes sobre os próprios conteúdos 
mentais (SKINNER, 1993[1974]):

Pelo menos por três mil anos, os filósofos, a quem se juntaram recentemente 
os psicólogos, têm procurado dentro de si mesmos as causas de seus 
comportamentos. Por razões que estão se tornando claras, eles nunca 
concordaram sobre o que encontraram (SKINNER, 1991[1989], p. 24).

Embora tenha concordado com a crítica de Watson à introspecção, Skinner 
considerou insatisfatória a posição deste em reconhecer a existência de sentimentos e 
estados mentais e, ao mesmo tempo, ignorar completamente o estudo do mundo subjetivo 
(SKINNER, 1993[1974]; SKINNER, 2006[1989]). Para Skinner, a distinção que Watson 
fez entre eventos públicos (passíveis de observação intersubjetiva) e eventos privados 
(não observáveis intersubjetivamente) foi interpretada como uma equivalência entre o 
mundo físico e o mundo mental, respectivamente. Com essa equivalência, Watson limitou 
a psicologia à investigação dos fenômenos comportamentais publicamente observáveis, 
excluindo o estudo dos aspectos subjetivos da vida humana:

Uma solução, frequentemente considerada comportamental, é garantir 
a distinção entre eventos públicos e privados e descartar os últimos da 
consideração cientifica. Esta é uma solução satisfatória para aqueles para 
quem a verdade científica é questão de convenção ou concordância entre 
observadores. É essencialmente a linha adotada pelo positivismo lógico 
(SKINNER, 1980[1969], p. 342).

No entanto, como behaviorista radical, Skinner argumentou que a pesquisa 
psicológica deveria se concentrar no estudo da história ambiental – e genética – dos 
indivíduos, interpretando o mundo mental – ou seja, os dados observados por introspecção 
– como um produto colateral dessas histórias (SKINNER, 1993[1974], p. 19). Assim, ao 
contrário de Watson, Skinner não nega a existência de eventos mentais, como pensamentos, 
aspirações ou desejos, mas rejeita a ideia de que esses eventos têm um papel causal.

Assim, ao contrário do behaviorismo metodológico de John B. Watson, o behaviorismo 
defendido por B. F. Skinner sustenta que “uma ciência adequada do comportamento deve 
considerar os eventos que ocorrem sob a pele do organismo”, permitindo o estudo integral 
dos processos mentais (SKINNER, 1980[1969], p. 343). No entanto, para Skinner, os 
eventos mentais não devem ser vistos como instâncias mediadoras do comportamento, mas 
como comportamento em si, sendo explicados também pela ação de variáveis ambientais. 
Por essa razão, ele classifica sua abordagem como behaviorismo radical.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 1 7

Nessa perspectiva, o modelo de seleção pelas consequências desponta como 
o princípio central do behaviorismo skinneriano, pois estabelece que os organismos 
são sensíveis às consequências de seus comportamentos (SKINNER, 1981). Skinner 
desenvolveu esse modelo a partir de seus experimentos na câmara de condicionamento 
operante, um dispositivo que se tornaria conhecido como a Caixa de Skinner: “uma caixa 
simples, originalmente projetada para conter o rato, equipada com uma alavanca, um 
dispositivo que liberava uma bolinha de comida quando o rato pressionava a alavanca, e 
nada mais” (BORING, 1950, p. 650). 

Os estudos realizados com esse equipamento demonstraram que o comportamento 
de um organismo pode ser seguido por uma consequência; quando isso ocorre, a 
consequência pode aumentar ou diminuir a probabilidade de o comportamento se repetir 
no futuro, em um contexto semelhante ao original. Dessa forma, no modelo de seleção 
pelas consequências, a análise das interações entre o organismo e seu ambiente deve 
especificar três elementos essenciais: (1) a ocasião em que o comportamento ocorreu; 
(2) o próprio comportamento; e (3) as consequências geradas por esse comportamento 
(SKINNER, 1980[1969], p. 180).

Com isso, Skinner exclui os termos mediadores de seu modelo explicativo, não porque 
os estados internos (mentais) descritos por esses termos não existam, mas porque esses 
mediadores são irrelevantes para uma análise funcional do comportamento (SKINNER, 
2003[1953], p. 35). Ou seja, eles são desnecessários para a formulação de leis funcionais 
que relacionem o comportamento às variáveis ambientais antecedentes e consequentes. 
Afinal, os próprios termos mediadores carecem de explicação – uma explicação que só 
pode ser alcançada quando esses termos também forem analisados de maneira funcional:

Quando atribuímos comportamento a um evento neural ou mental, real ou 
conceitual, provavelmente nos esquecemos de que ainda temos a tarefa de 
explicar o evento neural ou mental. Quando afirmarmos que um animal age 
de uma dada maneira porque espera receber alimento, então o que começou 
como a tarefa de explicar o comportamento aprendido torna-se a tarefa de 
explicar a expectativa (SKINNER, 1999[1945], p. 79).

Portanto, a principal inovação do modelo skinneriano reside no fato de que o 
comportamento passa a ser explicado exclusivamente por meio das relações organismo-
ambiente, sem recorrer a variáveis intermediárias, como a mente (SKINNER, 1999[1945]; 
CARRARA, 2016). Como resume o próprio Skinner, os resultados provenientes da Análise 
Experimental do Comportamento – uma ciência pautada pelos pressupostos antimentalistas 
do behaviorismo radical – sugerem de maneira contundente que “o ambiente assume as 
funções anteriormente atribuídas a sentimentos e estados internos, introspectivamente 
observados” (SKINNER, 1993[1974], p. 210).



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 1 8

CONSIDERAÇÕES FINAIS
O estudo das diferentes abordagens behavioristas revela a complexidade e as 

implicações dessa corrente tanto para a filosofia quanto para a psicologia. O behaviorismo 
filosófico, representado por figuras como Carnap e Hempel, propõe a tradução dos conceitos 
psicológicos para termos comportamentais e fisicalistas. Por outro lado, o behaviorismo 
psicológico, defendido por Watson e Skinner, desafia as concepções tradicionais sobre a 
mente. 

Além disso, as diferenças dentro do próprio campo do behaviorismo, especialmente 
entre Watson e Skinner, revelam abordagens contrastantes. Enquanto Watson limitava 
a psicologia ao estudo do comportamento observável, Skinner reconhecia a existência 
de eventos mentais, mas os interpretava como produtos das influências genéticas e 
ambientais, e não como causas diretas do comportamento. 

A reflexão sobre essas abordagens proporciona uma compreensão mais 
aprofundada das implicações para a psicologia e a filosofia, especialmente no que se refere 
ao entendimento acerca da mente humana. Para os behavioristas, na verdade, a mente 
não é uma entidade distinta do corpo, mas um conjunto de comportamentos que podem 
ser analisados e explicados pelas interações funcionais entre o organismo e seu ambiente.

REFERÊNCIAS
BORING, Edwin G. A History of Experimental Psychology. New York: Appleton-Century-Crofts, 1950.

CARNAP, Rudolf. Psychology in Physical Language (p. 165-198). In AYER, Alfred Jules (ed.). Logical 
Positivism. Glencoe, Ill., Free Press, 1959. (Original publicado em 1932-3).

CARNAP, Rudolf. The logical structure of the world: and, Pseudoproblems in philosophy. Translated by 
Rolf A. George. California: University of California Press, 2005. (Original publicado em 1928).

CARRARA, Kester. O essencial em B. F. Skinner (1904-1990) (p. 19-32). In ZILIO, Diego; CARRACA, 
Kester (Orgs.). Behaviorismos: reflexões históricas e conceituais, volume 1. São Paulo: Paradigma 
Centro de Ciências e Tecnologia do Comportamento, 2016.

FØLLESDAL, Dagfinn. Intentionality and Behaviorism. Studies in Logic and the Foundations of 
Mathematics, v. 104, p. 553-569, 1982. doi:10.1016/s0049-237x(09)70219-8.

GONÇALVES, Acríssio Luiz. O empirismo naturalista de Quine e a indeterminação da tradução. 2021. 
Tese (Doutorado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de 
Minas Gerais, Belo Horizonte, 2021.

GRAHAM, George. Behaviorism. In: Edward N. ZALTA (ed.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 
2019. Disponível em: https://plato.stanford.edu/archives/spr2019/entries/behaviorism/.

HEMPEL, Carl. Philosophy of natural science. Englewood Cliffs, N.J., Prentice-Hall, 1966. 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 1 9

JAMES, William. The Principles of Psychology. Cambridge: Harvard University Press, 1981. (Original 
publicado em 1890).

KITCHENER, Richard F. Logical Behaviorism (p. 399-418). In O’DONOHUE, William T.; KITCHENER, 
Richard F. (Orgs.). The Handbook of Behaviorism. San Diego, Academic Press: 1999.

MARTIN, Michael. Interpreting Skinner. Behaviorism, v. 6, n. 2, pp. 129-138, 1978.

O’DONOHUE, William; KITCHENER, Richard F. Introduction: the Behaviorisms (pp. 1-13). In 
O’DONOHUE, William T.; KITCHENER, Richard F. (Orgs.). The Handbook of Behaviorism. San Diego, 
Academic Press: 1999. 

SKINNER, Burrhus Frederic. Behaviorism at fifty. Science, v. 140, n. 3570, p. 951-958, 1963.

SKINNER, Burrhus Frederic. Sobre o behaviorismo. São Paulo: Editora Cultrix, 1993. (Original 
publicado em 1974).

SKINNER, Burrhus Frederic. Contingências do reforço: Uma análise teórica. Coleção Os Pensadores. 
São Paulo: Abril Cultural, 1980. (Original publicado em 1969).

SKINNER, Burrhus Frederic. Selection by consequences. Science, v. 213, p. 501-504, 1981.

SKINNER, Burrhus Frederic. Questões recentes na análise comportamental. Campinas: Papirus, 
1991. (Original publicado em 1989).

SKINNER, Burrhus Frederic. Ciência e comportamento humano. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
(Original publicado em 1953).

SKINNER, Burrhus Frederic. Are Theories of Learning Necessary? (p. 78-108). In SKINNER, B, F. 
Cumulative Record: Definitive Edition. East Norwalk: Appleton-Century-Crofts, 1999. (Original publicado 
em 1945).

WATSON, John Broadus. Psychology as the behaviorist views it. Psychological Review, v. 20, n. 2, p. 
158-177, 1913. https://doi.org/10.1037/h0074428.

WATSON, John Broadus. Psychology: From the standpoint of a behaviorist. Philadelphia and London: J. 
B. Lippincott Company, 1924. (Original publicado em 1919).

https://doi.org/10.1037/h0074428


A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 2 10

Data de aceite: 01/04/2025Data de submissão: 07/04/2025

A PINTURA E A LITERATURA COMO EXPRESSÕES 
CRIADORAS¹

 

CAPÍTULO 2

Amauri Carboni Bitencourt
Doutor em Filosofia; Professor no Instituto 

Federal Catarinense – Campus Rio do 
Sul/SC; Pós-doutorando em Filosofia na 

Unioeste - Toledo/PR (Brasil)
http://lattes.cnpq.br/2538575305836798

¹Este texto é um recorte modificado 
da dissertação de mestrado do autor: 
Merleau-Ponty acerca da pintura. 

RESUMO: O objetivo deste texto é 
apresentar a abordagem do filósofo 
Maurice Merleau-Ponty enquanto leitor 
de Sartre, mais especificamente em suas 
reflexões sobre pintura e literatura. Ao 
tentar desvendar os mistérios do mundo 
utilizando o seu corpo, o pintor e o escritor 
elaboram objetos de arte. Nosso estudo 
também almeja mostrar que o espectador 
e o leitor participam do processo criativo. 
Para o artigo proposto, analisaremos o texto 
A linguagem indireta e as vozes do silêncio, 
de Maurice Merleau-Ponty, em que examina 
diferentes formas de expressão criadora, 
notadamente a pintura e a literatura. Ao 
final, concluiremos que a obra de arte é uma 
tentativa inacabada, sempre por se fazer 
e refazer, de expressão do mundo, cujo 
empreendimento é retomado pelo artista 
continuamente.

PALAVRAS-CHAVE: Maurice Merleau-
Ponty (1908-1961). Jean-Paul Sartre (1905-
1980). Linguagem Criadora. Obra de arte.

PAINTING AND LITERATURE AS 
CREATIVE EXPRESSIONS

ABSTRACT: The objective of this text is to 
present the philosopher Maurice Merleau-
Ponty’s approach as a reader of Sartre, 
more specifically in his reflections on 
painting and literature. By trying to unravel 
the mysteries of the world using their bodies, 
the painter and the writer create objects of 
art. Our study also aims to show that the 
viewer and reader participate in the creative 
process. For the proposed article, we will 
analyze the text The indirect Language and 
the Voices of Silence, by Maurice Merleau-
Ponty, in which he examines different forms 
of creative expression, notably painting and 
literature. In the end, we will conclude that 
the work of art is an unfinished attempt, 
always to be made and remade, to express 
the world, whose undertaking is continually 
taken up by the artist.
KEYWORDS: Maurice Merleau-Ponty 
(1908-1961). Jean-Paul Sartre (1905-1980). 
Creative Language. Work of art. 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 2 11

INTRODUÇÃO
É-nos cabível falar da arte da escrita como sendo “irmã” da pintura, pois ambas, 

durante séculos, na aventura da expressão criadora – e mesmo sem saberem de seu 
parentesco – seguiram caminhos semelhantes ao tentaram resolver problemas até hoje 
insolúveis. Problemas que talvez jamais serão resolvidos, pois nunca iremos de fato 
conseguir abarcar todos os aspectos do visível. Tampouco chegaremos um dia a atingir 
uma linguagem pura. Por isso, a tarefa do artista sempre estará por se fazer. André Malraux 
discorre sobre esta busca dos artistas em desvendar o mistério do mundo e afirma que 
tanto os escritores quanto os pintores “cada um à sua maneira e cada um por sua conta 
[...] conheceram a mesma aventura” (Merleau-Ponty, 2002, p. 74). De fato, a pintura nos 
fala de maneira tácita através das linhas e cores, arrebata nossos sentidos, cujo resultado 
só vamos descobrir após termos “amado a obra” (Merleau- Ponty, 2004, p. 74). É por nos 
falar de maneira silenciosa que afirmamos que a pintura é uma linguagem. Ao passo que 
a arte da escrita, por lidar com signos já conhecidos pelo mundo falante, pede-nos que 
reorganizemos esses signos. O escritor dá novo significado à língua comum. Ele a destrói 
para realizá-la novamente. Desse modo, na leitura somos guiados pelos signos do texto, 
elaborados pelo escritor, dando um sentido ao mesmo. Isso nos permite, então, afirmar que 
tanto o escritor quanto o leitor participam da expressão: um por se descentrar, por permitir 
que a língua dada o penetre por inteiro e, por conseguinte, escreve o texto, e o outro, pelo 
ato da leitura - em que empresta um cabedal de signos e significações já aprendidos a 
priori - é levado a co- criar com o escritor. O leitor cria na medida em que retoma o texto.

A referência básica para Merleau-Ponty discutir este tema é O que é literatura? 
de Jean Paul Sartre. Segundo comentário de Lefort, o filósofo ficara profundamente 
impressionado com a leitura do texto e, por conta disso, “o confirmou em seu propósito 
de tratar dos problemas da expressão” (Merleau-Ponty, 2002, p. 11); tarefa que já havia 
iniciado e que, primeiramente, “decidiu apoiar-se nas análises de Malraux”. Foi deste modo 
que surgiu A linguagem indireta e as vozes do silêncio1 o qual Merleau-Ponty dedicou a 
Sartre e que trata das questões da linguagem e da pintura.

O que constitui o cerne da questão aqui é que, para Merleau-Ponty, Sartre deixa 
escapar justamente o momento da expressão, pois olha o processo unilateralmente. Ou 
seja, para o autor de O que é literatura? quem cria o objeto estético realmente é o leitor.

Partindo de coisas que já sabe, o escritor produz o objeto artístico. Mas este não 
o pode surpreender. O artista sabe que toda vez que se ocupar de seu objeto, poderá 
imprimir uma nova alteração. É por isso que o escritor não pode ler esteticamente o seu 
próprio texto. Como ele poderia “fruir” algo que já conhece de antemão? Para Sartre, não 
há diferença entre o artista e a sua obra. Ele produz o texto; cria artisticamente. Criação 

1. Inicialmente Merleau-Ponty escreveu um rascunho (nunca finalizado) chamado A prosa do mundo e, depois, utili-
zando parte deste escrito, modificou-o para uma publicação na revista Les Temps modernes sob o título A linguagem 
indireta e as vozes do silêncio.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 2 12

artística tem a ver com técnica, com produção, ao passo que criação estética tem a ver 
com a imaginação criadora. É por isso que Sartre privilegia o papel do leitor. No fundo, obra 
de arte tem a ver com artista, e objeto estético tem a ver com o espectador. Aprofundemos 
esta análise.

O escritor e o leitor enquanto criadores
O escritor é quem escreve o texto. Sobre isso não há dúvidas. Se decidirmos 

escrever é porque, na maior parte das vezes, queremos nos sentir “essenciais em relação 
ao mundo” (Sartre, 1989, p. 34). Com relação a minha criação sinto-me essencial. Afinal, 
sou eu quem emprega determinados signos, elaborando-os numa ordem determinada por 
mim de antemão e eu só posso dizer algo que já sei. O livro, desse modo, nunca irá 
além de mim. Muito mais que isso: eu sei de coisas que não digo quando escrevo. Sartre 
(1989, p. 36) frisa que “para onde quer que se volte, o escritor só encontra o seu2 saber, 
a sua vontade, os seus projetos, em suma, a si mesmo; nada atinge além da sua própria 
subjetividade; o objeto por ele criado está fora do seu alcance, ele não o cria para si”.

O escritor exprime quando utiliza instrumentos do meio falante e escrito, como por 
exemplo, instrumentos sintáticos, lexicais, tipos de narrativas, gêneros literários, ele faz 
com que, para o leitor - e para si próprio se tomar certa distância do texto - apareça um 
sentido novo que deve surpreender o leitor. É para o leitor que a obra é criada. “Só existe 
arte por e para outrem” (Sartre, 1989, p. 37). Mas há que se perceber a diferença entre 
essa criação da escrita e aquela que, a partir do texto escrito, o leitor estabelece. Esta é 
a criação propriamente estética, e que por meio de sua consciência imageante, o leitor 
funde um modo de fruição naquilo que, de outra forma, seria uma prosa corriqueira ou um 
conjunto de traços negros sobre o papel. Ao postular a diferença entre criação estética e 
criação artística, Sartre deixa claro que o escritor e o leitor têm funções bem específicas e 
distintas com relação ao texto. Ao contrário do sapateiro que consegue calçar os sapatos 
que terminou de fazer, o escritor não pode ler seu escrito. Mas, por outro lado, se o texto é 
criado para que alguém algum dia o leia, então, torna-se fundamental o papel do leitor. “O 
leitor, diz Sartre (1989, p. 37), tem consciência de desvendar e ao mesmo tempo de criar; 
de desvendar criando, de criar pelo desvelamento”.

Ora, segundo Merleau-Ponty, para que a leitura aconteça, ele tem de estar alerta, 
atento, descansado. Se acaso estiver cansado, confuso e distraído, na certa, muitos dos 
detalhes lhe escaparão e o “fogo não pegará”3. Se me surpreendo com o fato de, ao pegar 
um fósforo aceso nas mãos e ao aproximá-lo de um pedaço de papel o fogo pegue e se 
alastre por toda a extensão do mesmo, então, de forma semelhante, posso esperar, se o 
livro me cativar, que a leitura também me surpreenda. Se isso ocorrer então posso afirmar 
que no ato da leitura não há como dizer onde termina o autor e começa o leitor. A leitura 
simplesmente me arrebatou. Conforme Merleau-Ponty (2002, p. 31):

2. Grifos de Sartre.
3. “É preciso primeiro ler e, como Sartre ainda disse muito bem, que a leitura ‘pegue’ como o fogo pega” (Merleau-Ponty, 
2002, p. 33).



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 2 13

À medida que sou cativado por um livro, não vejo mais as letras na página, não 
sei mais quando virei a página; através de todos esses sinais, de todas essas 
folhas, viso e atinjo sempre o mesmo acontecimento, a mesma aventura, a 
ponto de não mais saber sob que ângulo, em qual perspectiva eles me foram 
oferecidos [...].

Se não estou lendo, o texto me parecerá apenas alguns traços negros impressos 
no papel. Eu posso experimentar a sensação de ter criado o livro quando estou lendo, 
pois lanço meu conhecimento da língua, empresto meu saber, animo os traços negros 
postos no papel. Primeiramente, ponho-me a ler vagarosamente, preguiçosamente, 
“contribuo apenas com algum pensamento” (Merleau-Ponty, 2002, p. 33, 33) e eis que 
“de repente algumas palavras me despertam, o fogo pega, meus pensamentos flamejam”. 
Certamente que sou eu quem dá animação aos personagens, quem sustenta e faz a leitura 
acontecer. Entretanto, “o livro não me interessaria tanto se me falasse apenas do que 
conheço” (Merleau-Ponty, 2002, p. 33). Ele deve cativar-me para que a leitura aconteça. 
Em todo caso, essa sensação de ter criado o livro eu só experimento pelo fato de parecer 
fundamental a minha presença para sustentar a leitura. A rigor, a voz do autor induz “em 
mim o seu pensamento” (Merleau-Ponty, 2002, p. 34). se ao ler O vermelho e o negro 
tenho a sensação de ser Stendhal é “porque primeiro ele soube instalar-me dentro dele” 
(Merleau-Ponty, 2002, p. 34). Assim, a leitura é uma criação dirigida.

Tanto para Sartre quanto para Merleau-Ponty, o leitor é um criador, porém com 
algumas características distintas. Na visão sartriana,

para o leitor tudo está por fazer e tudo já está feito; a obra só existe na exata 
medida das suas capacidades; enquanto lê e cria, sabe que poderia ir sempre 
mais adiante em sua leitura, criar mais profundamente; com isso a obra lhe 
parece inesgotável e opaca, como as coisas. (Sartre, 1989, p. 39)

Ademais, “é preciso que o leitor invente tudo, num perpétuo ir além da coisa escrita” 
(Sartre, 1989, p. 38). Por sua vez, Merleau-Ponty afirma que chega um ponto na leitura em 
que eu sou dominado por ela. Como dissemos acima, nesse momento já não consigo mais 
ver as letras impressas no papel, tampouco sei quando viro a página: o fogo pegou. A obra, 
desse modo, ensina um sentido, ensina um aspecto perceptivo; é uma espontaneidade 
educadora. Ela torna-se maior que o próprio autor e o próprio espectador. É por ela que 
acontece o momento da expressão.

O olhar unilateral - sartriano - do momento expressivo, em que coloca o escritor 
como peça central na produção da obra, mas esquece, por sua vez, do papel importante 
do mundo querendo expressar-se. Isso porque, lemos em Merleau-Ponty (2002, p. 47), 
“no avesso dos acontecimentos, desenha-se a série de sistemas que sempre buscaram a 
expressão”. Então o processo não é unilateral como supõe Sartre. De acordo com Merleau-
Ponty, na ação expressiva há o entrelaçamento do corpo do artista e do mundo.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 2 14

Vimos que Merleau-Ponty alega que Sartre deixa escapar justamente o momento da 
expressão por privilegiar o papel do leitor. Certamente que ele tem seu valor incontestável 
na retomada da obra. Entretanto, é certo que, para Merleau-Ponty, o escritor também pode 
aprender com a obra e principalmente com o momento da expressão. Esclarece ele: “O 
momento da expressão é aquele em que a relação se inverte, em que o livro toma posse 
do leitor” (Merleau-Ponty, 2002, p. 34). Não apenas do leitor, mas do próprio autor quando 
este se distancia da sua obra e se torna um leitor. É desse modo que o escritor pode ler a 
si próprio. Afinal, o escritor é surpreendido com frases e idéias que lhe surgem no momento 
da expressão. Ele começa a exprimir-se, mas seu texto não está todo definido antes da 
ação de escrever. Mesmo que pareça que a obra está de toda clara “dentro de si” antes 
do ato expressivo, novas idéias surgem-lhe ao colocar-se em ação. Assim, ao contrário de 
Sartre (1989, p. 37) que crê que “o autor jamais conta tudo; sempre sabe de coisas que não 
diz”, para Merleau-Ponty, o momento expressivo tanto ensina o leitor quanto o escritor. O 
escritor não elabora nada que realmente tenha valor antes da ação de escrever.

Merleau-Ponty aproxima a idéia do texto como sendo um momento da expressão: 
o do escritor quando se descentra para criá-lo, e do leitor quando deixa as palavras do 
escritor guia-lo na leitura. De toda sorte, tanto um quanto o outro, segundo Merleau-Ponty, 
são fundamentais perante o texto.

Um outro aspecto bastante significativo na abordagem merleaupontyana é que o 
texto, se for cativante, produz-lhe um efeito no leitor. Ao terminar de lê-lo, o leitor não será o 
mesmo: algo se modificou em seu ser pelo fato de ter lido(-o). Se para Sartre é o leitor quem 
anima os personagens, para Merleau-Ponty, é o livro com os personagens quem ensina o 
leitor. Para o primeiro, o texto é um “em-si”, existe por si mesmo; para o segundo – que não 
acredita no “ser-em-si” – o texto é ensinante. Em todo caso, a leitura me ensina, pois lida 
com a fala falante. A linguagem é falante quando é expressiva. Considera o filósofo:

digamos que haja duas linguagens: a linguagem de depois, a que é adquirida 
e que desaparece diante do sentido do qual se tornou portadora, e a que se 
faz no momento da expressão, que vai justamente fazer-me passar dos signos 
ao sentido – a linguagem falada e a linguagem falante. (Merleau-Ponty, 2002, 
p. 32)

A linguagem falada é aquela da prática diária entre homens que usam o mesmo 
idioma: já tem um sentido impresso nela, já sabemos seu significado. Não precisamos dar-
lhe sentido novo, pois já lhe foi assegurado um valor. Quando lemos um livro, entramos em 
contato com este tipo de linguagem: as próprias palavras remetem a significações claras, 
pois o próprio autor escreve a partir de signos conhecido do meio cultural. A linguagem 
falante, ao contrário, é criativa, expressiva e autêntica. O escritor, desta forma, produz uma 
“deformação coerente” e faz com que o leitor se surpreenda. Na reflexão de Merleau-Ponty 
(2002, p. 35):



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 2 15

A linguagem falada é aquela que o leitor trazia consigo, é a massa das 
relações de signos com significações disponíveis, sem a qual, com efeito, ele 
não teria podido começar a ler, que constitui a língua e o conjunto dos escritos 
dessa língua [...]. Mas a linguagem falante é a interpelação que o livro dirige 
ao leitor desprevenido, é aquela operação pela qual um certo arranjo dos 
signos e das significações já disponíveis passa a alterar e depois transfigurar 
cada um deles, até finalmente secretar uma significação nova [...].

De acordo com Merleau-Ponty, fala falante tem a ver com leitura, tem a ver com 
criação. É a fala falante que traz o novo, que surpreende, que cria. Ela ultrapassa a ordem 
da fala falada, cujas premissas estão elaboradas e são conhecidas. Se não ultrapassarmos 
esta linguagem instituída, nada aprenderemos. A linguagem falante nos insere no ponto 
onde podemos dominar e ultrapassar a falada. Sartre não observa justamente que o leitor 
traz consigo a fala falada, começa por ler o texto apenas com significações já conhecidas 
e disponíveis. Concede-lhe realeza ao leitor, deixando o escritor apenas como um mero 
articulador do saber que já possui e imprime no texto. Desse modo, ele perde o momento 
da expressão - aquele em que os papéis se invertem e o texto domina o leitor.

A experiência criativa da pintura e da literatura
Quando Merleau-Ponty invoca a experiência criativa do pintor e também a do 

escritor, pensa que com isso consegue, de alguma forma, compreender que a pintura faz 
ver mais do que aquilo que os homens comumente vêem e que, de maneira análoga, 
a linguagem criativa do escritor faz perceber o silêncio que se figura entre as palavras. 
Assim, tanto a linguagem do escritor quanto a expressão do pintor ultrapassam a cultura 
instituída e desvelam o mistério do mundo visível. A linguagem é expressiva quando é 
indireta e alusiva, pois “o sentido só aparece na intersecção e como que no intervalo das 
palavras” (Merleau-Ponty, 2004, p. 70). Dessa forma, não há uma expressão completa, e 
se houvesse ela seria destituída de sentido. Aceitar o fato de que existe uma expressão 
completa seria o mesmo que afirmar que atingimos a verdade última da linguagem, o que 
levaria a pressupor que a filosofia chegara ao seu limite. Nesse caso, não haveria mais 
necessidade de seguir adiante. “Em Filosofia – nos assegura Merleau- Ponty (1991, p.1) – 
o caminho pode ser difícil, mas temos certeza de que cada passo torna outros possíveis”.

Tão importante quanto esse esclarecimento é saber que Merleau-Ponty (1991, p. 
46), ao contrário de Malraux que crê numa unidade da pintura, acredita que a história 
da arte é uma “historicidade secreta que avança no labirinto por desvios, transgressão, 
imbricação e arrancadas súbitas”. Os problemas da pintura, como os da escrita – já que 
“um romance exprime tacitamente como um quadro” (Merleau-Ponty, 2004, p. 110) – são 
resolvidos “de viés”, não avançam em linha reta, mas seguem um percurso oblíquo.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 2 16

Ora, um quadro não nos diz muito mais do que aquilo que podemos formular em 
palavras quando tentamos descrevê-lo? Uma obra de arte nos comunica para além da 
audição e da visão: outros sentidos são acionados por ela, como eu posso experimentar, 
por exemplo, o sentimento de dor diante da pintura Guernica4 de Picasso. Esta obra do 
pintor espanhol conseguiu (e ainda consegue, pois a obra permanece atual para aqueles 
que a retomam) suscitar no espectador sentimentos que nem mesmo o espectador 
consegue saber quais são. O horror do massacre é expresso de uma maneira que vidente 
algum possa esquecer desta brutalidade humana. O que é interessante e ao mesmo tempo 
intrigante é o fato de que tudo o que falamos ou expressamos a partir da tela de Picasso não 
tem fim: a obra não se esgota; ela é uma matriz de idéias. Muitas novas artes podem ser 
criadas a partir dela. Muitos escritos foram e irão ser elaborados a partir dela. Isto porque a 
obra é aberta e permite a outros a sua retomada. Ela contém lacunas. Se acreditássemos 
que a obra fosse algo em-si, então não haveria mais necessidade de falar sobre ela: tudo 
já estaria dito na própria obra. Contudo, ela permite ir além.

Recorremos a uma obra de arte para mostrar que nossa linguagem é limitada e que 
não dá conta de definir o que os sentidos comunicam. Isso também acontece no nosso 
cotidiano: não vemos, por exemplo, muito mais informações numa expressão fisionômica 
do que numa comunicação verbal? O jeito como uma pessoa nos observa, como movimenta 
as mãos, a forma carinhosa ou irônica de como nos sorri, são maneiras não-verbais que ela 
tem de comunicar-se conosco. No prefácio de Signos, Merleau-Ponty - a partir de Sartre 
- mostra um exemplo disso que estamos descrevendo. Diz ele: “[...] e o fino sorriso de 
lado, que era a sua única resposta, era mais revelador do que todos os meus discursos” 
(Merleau-Ponty, 1991, p. 25).

Não apenas isso, os artistas não obtêm aquilo que procuram “com demasiada 
deliberação”, mas, “pelo contrário, as idéias, os valores não deixam de vir àquele que 
soube em sua vida meditante libertar-lhes a fonte espontânea” (Merleau-Ponty, 2004, p. 
119). Artista é aquele que segue o fluxo do mundo da vida; não cria a partir de idéias já 
claras - só suas - mas faz arte a partir da sua percepção, do seu jeito de ser no mundo, que 
é singular e autêntica.

De que forma então se dá o processo criativo do artista? Dito de modo breve, é “a 
operação expressiva do corpo, começada pela menor percepção, que se amplifica em pintura 
e em arte” (Merleau-Ponty, 2002, p. 111). Antes de pintar, o pintor deverá ver o mundo como 
pela primeira vez, o mundo primordial. Essa percepção originária, segundo o filósofo, já é 
uma expressão. O problema está justamente em imprimir na tela - ou no papel - esta visão 
que percebe o mundo pela raiz. No processo que vai da percepção até o movimento das 
mãos, algo se perde. Se o artista segue o fluxo, não consegue pintar, por outro lado, se pinta, 
perde o movimento das coisas em sua organização espontânea. Portanto, por mais que se 
expresse, sua criação sempre será parcial com relação ao que percebe.
4. Em um artigo fazendo uma analogia entre a obra de Qino e de Picasso Simone Ribeiro (2014, p. 7) apresenta a obra 
do pintor espanhol: “Em 1937, Picasso pintou Guernica. Uma tela de 3,5 m x 7,82 m e que se considera um ícone repre-
sentativo do bombardeio sofrido pela cidade de Guernica, na Espanha, em 28 de abril de 1937, por aviões alemães que 
apoiavam Franco. O ataque foi resultante do conflito existente no país, a Guerra Civil Espanhola que haviainiciado um 
ano antes. O militar Francisco Franco, por meio de um golpe de estado, tentava e teve êxito na derrubada do governo 
republicano e instaurou uma ditadura que durou quase quarenta anos”.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 2 17

É nesse sentido que admitimos – juntamente com Merleau-Ponty – que não há uma 
linguagem absolutamente pura ou clara. Afinal, “para que uma coisa seja dita é preciso 
que jamais seja dita absolutamente” (Merleau-Ponty, 2002, p. 63); Vemos que há “palavras 
que dizem de um jeito, outras que dizem de outro, há umas que dizem mais e outras que 
dizem menos”. Quando escreve, o escritor não “se contenta em continuar uma língua, 
também não quer substituí-la por um idioma que, como o quadro, se baste e se feche em 
sua íntima significação” (Merleau-Ponty, 2004, p. 114). Aquilo que ele quer dizer não está 
à sua frente, “fora de qualquer palavra, como uma pura significação. É apenas o excesso 
daquilo que [vive] sobre o que já foi dito” (Merleau-Ponty, 2004, p. 118). A sua expressão 
é uma operação em que se utiliza de uma linguagem já estabelecida para dar um novo 
sentido à mesma. Assim, ele “destrói, se quiserem, a língua comum, porém realizando-a” 
(Merleau-Ponty, 2004, p. 114).

De posse da língua dada, o escritor dá-lhe um novo sentido. Porém, o sentido do 
texto não está nos próprios signos, mas se dá a partir do fundo do silêncio que rodeiam 
as palavras e aparecem de maneira lateral e oblíqua. O sentido do texto não está em 
parte alguma dos signos, pois “um a um nada significam” (Merleau-Ponty, 2004, p. 67). O 
sentido nasce na borda dos signos: está entre eles, “nos vãos de espaço, de tempo, de 
significações que [eles] delimitam, como o movimento do cinema está entre as imagens 
imóveis que se sucedem” (Merleau-Ponty, 2004, p. 110). É dentro dessa perspectiva 
que Merleau-Ponty faz referência à Stendhal: não importa tanto o fato do personagem 
Julien Sorel, ao saber da traição, tentar matar a Madame de Renal, mas o que torna o 
romance verdadeiramente instigante ao leitor é, “após a notícia, o silêncio, a viagem de 
sonho, a certeza sem pensamentos, a resolução eterna” (Merleau- Ponty, 2004, p. 110). 
Algumas descrições como “a velocidade da viagem, os objetos, os obstáculos, os meios, 
os acasos”, descritas por Stendhal durante a ida de Julien à Verrières, deixam a narrativa 
mais expressiva do que se o autor colocasse “Julien pensava”, “Julien queria” (Merleau-
Ponty, 2004, p. 110). Omitir alguns detalhes do texto faz com que o leitor se descentre e 
leia o impensado do texto.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
O romance nos seduz não por nos mostrar claramente relatos puros e claros, mas 

por arrastar-nos para além dele, na direção de coisas e mundos que ignoramos, cujas 
cavidades nunca cessamos de trilhar: sempre que retomamos a obra, descobrimos algo 
novo que não havíamos descoberto antes. Não se trata de tentar preencher a cavidade. Na 
verdade, esse é o coração da arte: ela é aberta, é inacabada. É a partir dela que podemos 
aprender algo original. Nesse sentido, esclarece Merleau-Ponty (2004, p. 112):

O que há de imprevisto na comunicação literária, e de ambíguo, de irredutível 
à tese em todas as grandes obras de arte, não é uma fraqueza provisória de 
que se poderia esperar libertá-las, é o preço a ser pago para ter uma literatura, 
isto é, uma linguagem conquistadora, que nos introduza em perspectivas 
alheias, em vez de nos confirmar as nossas.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 2 18

Mesmo que a linguagem queira desvelar o mundo, sua tentativa assemelha-se a 
da pintura: por mais que se expresse, tanto o escritor quanto o pintor, sempre estarão 
abarcando partes do visível, nunca o visível enquanto tal, absoluto. Em todo caso, apesar 
de serem linguagens criativas, operam de maneiras diferentes. O quadro, diz Merleau-
Ponty (2004, p. 115),

instala imediatamente seu encanto numa eternidade sonhadora em que, 
muitos séculos depois, não temos dificuldade de encontra-lo, mesmo sem 
conhecer a história do vestuário, dos utensílios, da civilização, cuja marca 
traz. O escrito, ao contrário, só nos comunica seu sentido mais duradouro 
através de uma história precisa de que necessitamos ter algum conhecimento.

Vejamos um exemplo apontado pelo filósofo:

As estátuas de Olimpo, que tanto contribuem para nos unir à Grécia, também 
alimentam, no estado em que nos chegaram – descoloridas, quebradas, 
separadas da obra inteira -, um mito fraudulento da Grécia, não sabem resistir 
ao tempo como um manuscrito, mesmo incompleto, rasgado, quase ilegível, 
resiste. O texto de Heráclito lança para nós lampejos como nenhuma estátua 
aos pedaços poderia lançar, porque nele a significação está colocada de 
modo diferente do delas, e porque nada iguala a ductilidade da palavra. 
Enfim, a linguagem diz, e as vozes da pintura são as vozes do silêncio. 
(Merleau-Ponty, 2004, p. 115)

A pintura nos fala de maneira tácita através da linhas e cores. O sentido de um 
texto, voltamos a frisar, se dá de maneira lateral e oblíqua. Ambas são “deformações 
coerentes impostas ao visível” (Merleau-Ponty, 2004, p. 119). Enquanto criações diferem 
da linguagem instituída e sedimentada. Mesmo que a pintura seja uma linguagem isso 
não faz dela uma Razão. Ela é nova em relação a todas as outras obras anteriores. A voz 
instituída e sedimentada tenta arrastar o espectador para uma cristalização da expressão5. 
Na reflexão de Merleau-Ponty (2004, p. 101):

o pensamento analítico quebra a transição perceptiva de um momento para 
outro, de um lugar para outro, de uma perspectiva para outra, e depois 
procura no âmbito do espírito a garantia de uma unidade que já está presente 
quando percebemos. Quebra também a unidade da cultura e depois procura 
reconstituí-la pelo exterior.

Quando os críticos tentam definir se uma obra é boa ou ruim, estão tentando colocar 
uma Razão que se propõe estar acima do momento expressivo. Contudo, essa não é a 
visão de Merleau-Ponty. Para que um texto ou quadro seja verdadeiramente expressivo, 
precisa deslocar o leitor ou o espectador para além dele mesmo, para além da própria 
obra. Assim também deve ser o ato criativo do artista: ele deve descentrar-se, deixar o 
momento expressivo tomar seu próprio rumo. Isto porque há uma história de sentido que 
se antecipa aos artistas e que não se reduz a um pensamento. Nesse sentido o artista pode 
ser espectador de sua obra.

5. De acordo com Merleau-Ponty (2004, p. 71), “há uma opacidade na linguagem: ela não cessa em parte alguma para 
dar lugar ao sentido puro, nunca é limitada senão pela própria linguagem, e o sentido só aparece nela engastado nas 
palavras. Como a charada, só é compreendida mediante a interação dos signos, que considerados à parte são equívo-
cos ou banais, e apenas reunidos adquirem sentido”.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 2 19

Tão importante quanto este esclarecimento é saber que “a vida pessoal, a expressão, 
o conhecimento e a história avançam obliquamente, e não em linha reta para os fins ou 
para os conceitos” (Merleau-Ponty, 2004, p. 119).

Em um texto sobre Passividade e Criação em Merleau-Ponty, Stéphanie Ménasé 
(2008, p. 242) comenta sobre o processo criativo do artista:

Pintar ou qualquer outra atividade criadora significa produzir “um pedaço 
de mundo”, “abrir um campo, deslocar ou modificar uma configuração, uma 
percepção, transformar um pouco o mundo”, assim como ser trasnformado por 
ele. Todavia, se a arte fosse a expressão de um universo incomunicável, a própria 
ideia de arte seria absurda. É preciso ainda, pelo trabalho da arte, trabalhar 
para “construir” uma realidade a partir da experiência definida como “vir-a-ser 
em diração à liberdade”. Cada tentativa participa desta criação porque, como 
escreveu Merleau-Ponty, só há uma humanidade, só h[a um mundo. O que está 
em jogo na criação é, portanto, aprofundar sua própria situação como meio 
único para alcançar a expressão e a “produção de realidade”.

É assim que o artista pode superar a situação que lhe foi dada, dando-lhe uma 
nova significação. De toda sorte, “a cultura nunca nos oferece significações absolutamente 
transparentes, a gênese do sentido nunca está terminada” (Merleau- Ponty, 2004, p. 70). 
A cultura está em processo de transformação e significação constante, por isso á aberta e 
necessita da ação do artista, seja este pintor, escritor, espectador ou leitor. 

O artista não apenas retoma uma tradição como também instaura uma outra: “abre o 
tempo e a história, funda novamente seu campo de trabalho [...] resgata o passado ao criar 
o porvir” (Chauí, 2002, p. 190).

Enfim, em vez de ofercer significados cristalizados e que nunca mudam, a obra de 
arte permite seguir adiante continuamente. É por isso que a tarefa do artista está sempre 
por se fazer e refazer. A cada dia, a cada nova obra, algo diferente está sendo expresso. 
Expressão que nunca terá um fim, pois não há como pintar ou dizer tudo absolutamente. 

REFERÊNCIAS
CHAUÍ, Marilena de Souza. Experiência do pensamento. São Paulo: M. Fontes, 2002.

MÉNASÉ, Stéphanie. Passividade e criação: pintura e abertura, a partir de Merleau-Ponty. Trad. Leandro 
N. Cardin. In: Merleau-Ponty em Salvador. Salvador: Arcádia, 2008.

MERLEAU-PONTY, Maurice. A linguagem indireta e as vozes do silêncio. In: MERLEAU-PONTY, Maurice. 
O olho e o espírito. Trad. Paulo Neves e Maria E. Galvão Gomes Pereira. São Paulo: Cosac & Naify, 2004. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. A prosa do mundo. Trad. Paulo Neves. São Paulo: Cosac & Naify, 2002.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Signos. Trad. Maria E. G. Gomes Pereira. São Paulo: Martins Fontes, 1991.

RIBEIRO, Simone Beatriz Cordeiro. História, arte e humor na charge de quino. Travessias, Cascavel, v. 
8, n. 3, p. e 11038, 2014. Disponível em: https://saber.unioeste.br/index.php/travessias/article/view/11038. 
Acesso em: 10 set. 2024.

SARTRE, Jean-Paul. O que é literatura? São Paulo: Ática, 1989.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 3 20

Data de aceite: 01/04/2025Data de submissão: 21/02/2025

OBJETIVAÇÃO E POSITIVIDADE NA VIDA DE 
JESUS DE G.W.F. HEGEL

 

CAPÍTULO 3

André Christian Dalpicolo
Doutorando em Filosofia pela PUC-

PR. Mestre em Filosofia pela PUC-SP. 
Coordenador e Professor dos cursos 
de Pedagogia e Recursos do Centro 

Universitário Paulistana
http://lattes.cnpq.br/0674001599906178

https://orcid.org/0009-0002-6100-2686

RESUMO: Este trabalho pretende examinar 
a relação entre objetivação e positividade 
na Vida de Jesus (1795), de G.W. F. 
Hegel. Para isso, mostrar-se-á como a 
objetivação refere-se à faculdade humana 
de se exteriorizar junto ao meio circundante 
em sua totalidade (natureza e sociedade). 
O desenvolvimento satisfatório dessa 
objetivação corresponde a conciliação 
religiosa do homem com Deus, posto que 
revela a autêntica face da objetividade. 
Todavia, esse desenvolvimento é 
interrompido pelo desejo do povo judeu 
de recuperar o esplendor de seu Estado. 
Assim, os judeus fundamentam uma falsa 
objetividade (a positividade) em detrimento 
daquela inspirada por Deus. Por isso, a 
tarefa de Jesus Cristo é ensinar ao homem a 
importância de desenvolver sua objetivação, 
visto que somente assim superará o mal 
que circunda sua historicidade. O resultado 
disso é a crucificação do filho de Deus pelas 
mãos das autoridades judias.

PALAVRAS-CHAVE : Hegel, Objetivação, 
Positividade, Vida de Jesus

OBJECTIVENESS AND POSITIVITY 
IN THE LIFE OF JESUS ​​BY G.W.F. 

HEGEL
ABSTRACT: This work intends to analyse 
the relationship between objectivation and 
positivity in The Life of Jesus (1795), by G. 
W. F. Hegel. For this, it will show how the 
objectivation refers to the human faculty of 
exteriorizing itself alongside the surrounding 
environment in its totality (nature and 
society). The satisfactory development of 
this objectivation corresponds to the religious 
conciliation of the man with God, given that 
it reveals the authentic face of objectivity. 
However, this development is interrupted by 
the Jews’ desire to recover the splendour of 
their State. Therefore, the Jews establish 
a false objectivity (the positivity) to the 
detriment of the one inspired by God. For 
this reason, Jesus Christ’s task is to teach 
the man the importance of developing his 
objectivation, since only by doing this he will 
overcome the evil around his historicity. The 
result of this is the crucifixion of God’s son 
by the Jew authorities hands.
KEYWORDS: Hegel, Objectivation, 
Positivity, Life of Jesus

http://lattes.cnpq.br/0674001599906178
https://orcid.org/0009-0002-6100-2686


A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 3 21

INTRODUÇÃO
Os escritos de juventude de G.W.F. Hegel são ensaios e fragmentos relacionados 

essencialmente a assuntos religiosos que durante muito tempo permaneceram inéditos, 
pois somente alguns extratos foram publicados pelos biógrafos hegelianos K. Rosenkranz1 
e R. Haym 2. 

Em 1905, o alemão W. Dilthey 3 realizou um extenso comentário acerca desses 
escritos cujo resultado foi a renovação do pensamento hegeliano: “Parece que o quadro 
vivo e fascinante da formação do pensamento hegeliano manifestado por Dilthey foi o 
verdadeiro ponto de partida da renovação hegeliana que marca o início deste século” 4. 

Também contribuiu para essa renovação a coletânea de textos juvenis escritos por 
G. W. F. Hegel e organizada em 1907 por H. Nohl 5. Para S. G. Noriega, deve-se chamá-
la de Hegelrenaissance, posto que modificou a direção geral dos estudos hegelianos: “É 
sabido que os ’escritos teológicos’ tem modificado consideravelmente a direção geral dos 
estudos hegelianos, sobretudo na França e na Alemanha, dando origem à denominada 
Hegelrenaissance” 6. 

Em linhas gerais, a Hegelrenaissance consiste na mudança radical de enfocar a 
filosofia hegeliana, visto que ressalta a diasteme 7 em detrimento do sistema. Assim, ela 
“abre caminho para uma nova interpretação da Fenomenologia como obra culminante da 
preocupação antropológica hegeliana e centro focal de sua produção (Hyppolite, Kojève)” 8. 

Na Alemanha, os principais estudos dedicados aos escritos de juventude de G.W.F. 
Hegel são de autoria de Th. Haring 9, H. Glockner 10 , Th. Steinbüchel 11 e G. Lukács 12. Na 
França, o célebre Le malheur de la conscience dans la philosophie de Hegel 13 revelou pela 
primeira vez a importância dos textos juvenis hegelianos. Após isto, ocorreu uma série de 
estudos destinados a compreensão da filosofia do jovem G.W. F. Hegel, entre os quais se 

1. ROSENKRANZ, K. G. W. F. Hegel´s Leben. Berlin: 1844. 
2. HAYM, R. Hegel und seine Zein. Berlin: 1857.
3. DILTHEY, W. Die Jungendschriften Hegels. Berlin: 1905. Utilizaremos neste artigo a tradução espanhola Hegel y el 
idealismo. Tradução de Eugenio Imaz. México: FCE: 1944.
4. ASVELD, Paul. La pensée religieuse du jeune Hegel. Paris: Desclée de Brouwer, 1953, p.1. 
5. NOHL, H. Hegels theologische Jugendschriften. Tübigen, 1907. Convém observar que esta coletânea foi comple-
tada por Hoffmeister, J. Dokumente zu Hegels Entwicklung. Stuttgart: 1936.
6. NORIEGA, S. G. Introdução da Historia de Jesus. In: HEGEL, G. W. F. Historia de Jesus. Madrid: Taurus, 1975, p.8. 
7. Expressão utilizada originariamente por G. Jarczyk e P.-J. Labarrière no texto De Kojève à Hegel: 150 ans de pensée 
hégélienne em France. Paris: Albin Michel, 1996. 
8. NORIEGA, 1975, p. 8. 
9. HARING, Th. Hegel, sein Wollen und sein Werke. Leipzig: 1929. 
10. GLOCKNER, H. Hegel, Stuttgardt, 1929 (I) e Stuttgart 1940 (II).
11. STEINBÜCHEL, Th. Das Grundproblem der Hegelschen Philosophie. Bonn: 1933. 
12. LUKÁCS, G. Der junge Hegel. Uber die Beziehungen von Dialektik und Ökonomie. Zürich-Wien, 1948. Utilizaremos 
neste artigo a tradução francesa Le jeune Hegel. Introdução e Tradução de Robert Legros e Guy Haarscher. Paris: 
Gallimard, 1981.
13. WAHL, J. Le malheur de la consciente dans la philosophie de Hegel. Paris: 1929.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 3 22

destacam os de J. Hyppolite 14, Bertrand 15, H. Nohl 16, P. Asveld 17 e B. Bourgeois 18. 

A VIDA DE JESUS 
G. W. F. Hegel termina seus estudos de teologia no outono de 1793 e se recusa a 

seguir a carreira de pastor, já que não possui a voz e tampouco os gestos de um orador. 
Por isso, vê-se obrigado a trabalhar como preceptor de crianças ricas e preencher o seu 
tempo com a publicação de trabalhos que possam lhe oferecer a oportunidade de iniciar a 
carreira acadêmica. 

Do mesmo modo que ocorreu com J. G. Fichte e alguns alemães de sua época, G. 
W. F. Hegel estabelece-se na Suíça e começa a trabalhar como preceptor da família von 
Steiger que pertence à aristocracia berniense. Segundo W. Dilthey, 

Hegel serviu como professor doméstico durante sete anos - três em Berna 
e quatro em Frankfurt - até que a morte de seu pai lhe trouxe a liberdade 
em forma de uma pequena herança. Ao contrário do que aconteceu com 
Schleimecher e Herbart, ele não conheceu o aspecto agradável e educativo 
que podia dar-se em tais circunstâncias 19. 

No período de Berna (1793-1796), G.W.F. Hegel não publicou seus escritos, apesar 
de dar-lhes uma certa valoração: “Hegel jamais publicou os textos redigidos em Berna entre 
1793 e 1796 - a primeira obra impressa que traz o seu nome é datada de 1801 -, mas ele 
confere uma certa importância aos mesmos, já que os conservou cuidadosamente durante 
toda sua vida” 20. 

O ensaio Vida de Jesus 21, redigido entre maio e julho de 1795, representa o único 
estudo completo do período de Berna e foi publicado por H. Nohl a partir de manuscritos 
conservados na Biblioteca de Berlim. O propósito desse ensaio é detalhar a harmonização 
dos Evangelhos segundo os relatos bíblicos do apóstolo Lucas, uma vez que os mesmos 
estão adequados aos princípios expostos pela religião racional. Nota-se, portanto, que a 
“Vida de Jesus” apresentada por G. W. F. Hegel se aproxima do “Novo Evangelho Eterno” 
exposto por G. E. Lessing em meados do século por G. E. Lessing em meados do século 
XVIII. Na obra Nathan der Weise, o teólogo alemão ataca a valoração excessiva que 
algumas doutrinas cristãs conferem à figura histórica de Jesus Cristo enquanto personagem 

14. Existem dois textos fundamentais de J. Hyppolite acerca dos escritos de juventude de G.W.F. Hegel. O primeiro é o 
artigo Les travaux de jeunesse de Hegel d´après des ouvrages récents. In: Revue de Métaphysique et de Morale. Paris, 
juillet et octobre 1935. O segundo é o livro Introduction à la philosophie de l´histoire de Hegel. Paris: 1948. Utilizaremos 
neste artigo a tradução portuguesa Introdução à filosofia da história de Hegel. Tradução de José Marcos Lima. Lisboa: 
Edições 70, 1995.
15. BERTRAND, P. Le sens du tragique et du destin dans la dialectique hégélienne. In: Revue de Métaphysique et de 
Morale, Paris, avril, 1940.
16. NOHL, H. De la médiation dans la philosophie de Hegel. Paris, 1945.
17. ASVELD, P. La pensée religieuse du jeune Hegel. Paris: Desclée de Brouwer, 1955.
18. BOURGEOIS, B. Hegel a Francfort ou Judaïsme, Christianisme et Hegelianisme. Paris: J. Vrin, 1970.
19. DILTHEY, W. Hegel y el idealismo. Tradução de Eugênio Imaz. México: FCE, 1944, p. 23. 
20. LEGROS, R. Hegel a Berne - Introduction des Fragments de la període de Berne. In: HEGEL, G. W. F. Fragments 
de la període de Berne. Paris: Vrin, 1987, p.10.
21. G. W. F. HEGEL. Das Leben Jesu - Harmonie der Evangelien nach eigenen Übersetzung. Tubigen, 1907. Utiliza-
remos neste artigo a tradução espanhola Historia de Jesus. Introdução e Tradução de Santiago Gonzáles Noriega. 
Madrid: Taurus, 1975.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 3 23

da Santa Trindade (Gott mit uns), posto que isto faz obscurecer a distinção entre o elemento 
histórico e o eterno de toda religião. 

Destarte, ele acredita que o essencial de toda forma religiosa é a verdade eterna 
que o homem descobre por si mesmo e não através de milagres e graças oferecidas por 
Jesus Cristo: “O essencial da religião é comum a todas as religiões, ou seja, as verdades 
eternas que elas trazem consigo e que todo homem bem nascido pode descobrir por 
si mesmo” 22. Entretanto, engana-se aquele que faz de G. E. Lessing o protagonista de 
uma religião racional que rejeita o cristianismo. Em seu último livro Die Erziehung des 
Menschengeschlechtes, ele reinterpreta a história da raça humana através do modelo da 
história cristã da salvação e observa nessa história a preparação para o surgimento da 
“autêntica humanidade”. Aos seus olhos, Jesus Cristo é verdadeiramente o filho de Deus 
do mesmo modo que toda a humanidade. Por isso, G. E. Lessing expõe que o essencial de 
toda religião (inclusive do cristianismo) está contido na célebre fórmula do apóstolo João: 
“Minhas pequenas crianças, amais-vos uns aos outros” 23.

A OBJETIVAÇÃO NA VIDA DE JESUS 
Um melhor entendimento da Vida de Jesus realizar-se-á à medida que se refletir 

acerca da objetivação humana na filosofia do jovem G. W. F. Hegel. Decerto, essa ideia não 
ganhou os seus contornos finais no período em que o filósofo alemão residia na cidade de 
Berna, mas é inegável que sua preocupação central era pensar a vida humana: “Pensar a 
vida: eis a tarefa’, disse Hegel num fragmento de juventude” 24. 

Logo, não é equivocado apontá-la como a exteriorização do homem junto ao meio 
circundante. De acordo com G. W. F. Hegel, a característica essencial da objetivação 
humana é a consolidação da autonomia moral do sujeito. Para ele, tudo o que Deus fez foi 
criar o mundo livremente e com conhecimento de causa. Assim, o desígnio da divindade é 
que o homem aja segundo sua natureza, isto é, em prol da moralidade: “O homem honra 
Deus ao tomar consciência de sua vontade que se exprime na natureza e na conformidade 
da condição humana ao seu estado natural” 25.

No entanto, isto somente se realizará caso Deus não interfira no curso do Universo, 
quer seja através de graças ou de punições atribuídas aos existentes. Caso contrário, 
corre-se o risco do humano perder seu atributo mais fundamental, ou seja, a autonomia 
moral. Por esta razão, o jovem G. W. F. Hegel critica toda religião que submete a condição 
humana a uma série de ritos que procuram legitimar a interferência divina no Universo. No 
ensaio Vida de Jesus, o filósofo alemão procura revelar o equívoco dessa submissão, uma 
vez que a mesma afasta o homem de Deus, ao invés de aproximá-lo: 

O céu e a terra podem perecer, mas não as exigências da lei moral e tampouco 
o dever de obedecê-la. Quem se exime a si mesmo e aos demais não é digno 
de levar o nome de cidadão do reino de Deus, mas quem as cumpre e ensina 
aos outros a respeitá-las será estimado no reino celestial 26.

22. ASVELD, 1955, p.20. 
23. JOÃO, apud ASVELD, 1955, p.20. 
24. HYPPOLITE, Jean. Introdução à filosofia da história de Hegel. Tradução de José Marcos Lima. Lisboa: Edições 70, 1995, p. 13. 
25. ASVELD, 1955, p. 15. 
26. HEGEL, 1975, p.36. 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 3 24

Tem-se de esclarecer que a autonomia moral do sujeito é um fenômeno supra-
individual, uma vez que o objetivo do jovem G. W. F. Hegel é pensar a vida humana em todas 
as suas manifestações histórico-sociais. Parafraseando J. Hyppolite, pode-se dizer que ela 
é uma realidade ao mesmo tempo individual e universal, visto que se apresenta no mundo 
sob a forma de um povo 27. Para tanto, faz-se necessário indicar que a autonomia moral 
do sujeito desenvolve uma racionalidade distinta dos princípios abstratos do entendimento 
calculador 28, isto é, da reflexão que contrapõe a sensibilidade em relação à razão. Para G. 
W. F. Hegel, essa racionalidade é a centelha de divindade que o homem carrega consigo, 
já que revela sua aproximação com Deus: “A razão é a ’centelha’ ou a ’faísca’ da divindade 
que foi conferida ao homem por Deus, enobrecendo-o e elevando-o até o divino” 29. 

A primeira atitude dela é combater o equívoco do período histórico que busca, 
através de ritos e crenças, glorificar a intervenção de Deus no curso do Universo. Um 
dispositivo que auxilia nessa glorificação é a memória, já que atualiza a produção de 
uma falsa objetividade cuja essência não está conforme o desenvolvimento autêntico da 
objetivação humana: “A memória é a potência na qual são enforcados os deuses gregos. 
Ela é a queda, o lugar onde se revitaliza isto que é morto” 30. 

 Nota-se, portanto, que a racionalidade proposta pelo jovem G. W. F. Hegel corrobora 
muitos pontos defendidos pela filosofia prática de Kant, sobretudo no que diz respeito ao 
cuidado de identificar a moralidade com a essência da religião. Aliás, esse cuidado torna o 
ensaio Vida de Jesus o escrito mais “kantiano” produzido pelo jovem G. W. F. Hegel 31, visto 
que nele Jesus Cristo representa o porta-voz da fé moral exposta pela filosofia kantiana na 
obra Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft: “A Vida de Jesus tem um fim 
prático e serve para a realização de sua religião popular. A doutrina de Cristo se modifica em 
direção a fé moral de Kant e o exemplo de Cristo deverá comunicar força a esta fé racional” 32. 

A segunda atitude tomada pela racionalidade defendida por G. W .F. Hegel é 
preservar algumas particularidades que são próprias a qualquer período histórico, inclusive 
daquele marcado pela crença da interferência divina no Universo. Certamente a mais 
importante delas é capacidade da imaginação popular estimular a realização da forma ideal 
de governo, isto é, da república. Não é errôneo acrescentar que esse estímulo desqualifica 
o princípio mais abstrato do entendimento calculador, ou seja, o individualismo, porque 
fundamenta os cânones do espírito de um povo (Volksgeist). Assim, o ensaio Vida de 
Jesus favorece, inspirando-se em J.-J. Rousseau, uma religião subjetiva em detrimento de 
uma religião objetiva, posto que procura legitimar a manifestação religiosa que inspira no 
homem a realização das melhores ações morais: 

27. Cf. HYPPOLITE, Jean. Introdução à filosofia da história de Hegel, p.19.
28. Expressão utilizada originariamente por R. Legros na introdução dos Fragments de la période de Berna.
29. NORIEGA, 1975, p. 15. 
30. HEGEL, apud LUKÁCS, 1981, p.112. 
31. Esta é a opinião de S. A. Noriega: “História de Jesus é a obra de maior fidelidade kantiana produzida por Hegel, a 
tal ponto de Haring considerá-la um parênteses no desenvolvimento da temática hegeliana, pois se destaca do caráter 
dos escritos precedentes e subsequentes”. NORIEGA, 1975, p.9. 
32. DILTHEY, 1944, p.26. 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 3 25

A religião subjetiva, que se assemelha à religião do vicário saboiano, opõe-se 
ao mesmo tempo ao racionalismo seco e abstrato de um Voltaire e à teologia 
positiva de uma religião autoritária; é uma religião do coração, capaz, diz 
Hegel, “de inspirar as maiores ações, porque age sobre o homem como um 
todo e não unicamente sobre sua razão” 33.

A POSITIVIDADE NA VIDA DE JESUS 
O propósito da Vida de Jesus é mostrar o equívoco da falsa objetividade (a 

positividade), ou melhor, da «[...] supressão da autonomia moral do sujeito” 34. Porém, 
os dois motivos que fundamentaram essa falsa objetividade foram expostos por G. W. 
F. Hegel no fragmento berniense Chaque peuple eut ses propres objets de l´imagination 
35. O primeiro deles foi o abandono, por parte dos atenienses e dos romanos, da idéia do 
Estado como produto da atividade do cidadão. Sabe-se que eles obedeciam as leis e os 
governantes escolhidos livremente e por isso acreditavam que a realização do Estado era 
o telos fundamental de suas vidas, ou melhor, o “[...] propósito final do mundo ou então 
de seus mundos - que se encontrava presente na realidade onde eles contribuíam para 
presentear e conservar” 36. 

Em face disso, a individualidade destes cidadãos desaparecia diante da necessidade 
de perpetuar esse telos. Todavia, o acréscimo de riquezas provocado pelas guerras motivou 
tanto em Atenas quanto em Roma a formação de uma classe de pessoas - a aristocracia 
- que começou a advogar em benefício próprio. Desse modo, a finalidade essencial do 
cidadão ateniense ou romano não era mais a preservação do Estado, mas sim a de sua 
própria individualidade. A partir deste instante, surgiu o temor perante a morte pelo fato 
dela representar o fim da existência humana 37: “A morte, este fenômeno que dilacera o 
enredo de seus propósitos, a atividade de toda sua vida, deve lhe aparecer agora como 
algo assustador, pois lhe revela que nada sobreviverá” 38. 

O segundo desses motivos foi a crença dos judeus na existência de um libertador. 
Os componentes do Estado judeu jamais ficaram na espera do Messias para restituir-lhes a 
dignidade moral. No entanto, a invasão de algumas nações estrangeiras, sobretudo a romana, 
motivaram nos judeus o sentimento de impotência diante da perda da liberdade. Assim, eles 
procuraram nos livros sagrados determinados elementos que mostrassem a força do Messias 
para libertá-los do jugo dos opressores. Em contrapartida, tinham que acreditar na chegada 
desse Messias a qualquer instante, pois somente assim recuperariam a liberdade.

33. HYPPOLITE, 1995, p.21. 
34. LUKÁCS, 1981, p. 99. 
35. Convém observar que G. W. F. Hegel não intitulou a maioria dos fragmentos redigidos no período de Berna. Por 
isso, recorremos a classificação descrita por R. Legros na obra Fragments de la période de Berne: “Hegel não intitulou 
os diferentes textos que nos chegaram de forma fragmentada. Com o intuito de não impor uma orientação particular e 
por cuidado de simplificar, todos os títulos que atribui aos fragmentos são formados a partir dos primeiras palavras do 
texto alemão”. LEGROS, 1987, p. 11.
36. HEGEL, 1987, p.98. 
37. Convém observar que os gregos e romanos acreditavam que suas ações permaneciam por toda a eternidade, uma 
vez que trabalhavam em prol da conservação do Estado. 
38. HEGEL, 1987, p. 100. 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 3 26

Cabe ao ensaio Vida de Jesus mostrar a importância dos judeus substituírem essa 
crença pela máxima universal da moralidade 39. Desse modo, eles poderão retomar o 
desenvolvimento da dignidade moral que os fundamenta. De acordo com a mensagem 
de Jesus Cristo, os judeus conseguirão realizar essa substituição caso desqualifiquem a 
hipocrisia que rege atualmente seus espíritos. Parafraseando P. Bertrand, pode-se dizer 
que o objetivo do filho de Deus é salvar o povo judeu de si mesmo. Para que isso ocorra, 
faz-se necessário que os judeus abandonem a excessiva valoração que conferem a certas 
tradições cujo desígnio é revelar o poder libertador do Messias, tais como a purificação do 
corpo e o descanso semanal obrigatório. 

Contudo, é importante observar que toda estrutura sócio-econômica do Estado 
judeu estava fundamentada na idéia da chegada do Messias, apesar desse Estado estar 
sob a custódia de Roma. Assim, nota-se que Jesus Cristo despertou o ódio das autoridades 
judias, sobretudo dos escribas e dos fariseus, uma vez que pretendia alterar o status quo 
vigente através da dialética do amor: “Deus pede amor e não sacrifícios” 40. Por fim, o 
resultado deste ódio foi a crucificação de Jesus Cristo: 

Depois que havia gritado que tinha sede e depois de ter tomado um pouco 
de vinagre que lhe foi oferecido numa esponja, disse: “Está consumado” e 
logo em seguida disse em voz mais alta: “Pai, em tuas mãos encomendo meu 
espírito”, inclinou a cabeça e morreu 41.

REFERÊNCIAS
ASVELD, P. La pensée religieuse du jeune Hegel. Paris: Desclée de Brouwer, 1953.

BERTRAND, Pierre. Le sens du tragique chez Hegel. Paris: Revue de Métaphysique et de Morale, nº2, 
Abril 1940, pp. 165-186.

DILTHEY, W. Hegel y el idealismo. Tradução de Eugênio Imaz. México: FCE, 1944.

HEGEL, G. W. F. Escritos de juventud. Tradução e Introdução de J.M. Ripalda. México: FCE, 1978.

_______________. Fragments de la període de Berne. Introduction de Robert Legros e Tradução de 
Fabienne Verstraeten e Robert Legros. Paris: J. Vrin, 1987.

_______________. L´esprit du christianisme et son destin. Introduction de J. Hyppolite e Tradução de J. 
Martin. Paris: J.Vrin,1988.

_______________ . Historia de Jesus. Tradução e Introdução de S. G. Noriega. Madrid: Taurus, 1975.

HYPPOLITE, Jean. Introdução à filosofia da história de Hegel. Tradução de José Marcos Lima. Lisboa: 
Edições 70, 1995.

LEGROS, R. Hegel a Berne - Introduction des Fragments de la període de Berne. In: HEGEL, G. W. F. 
Fragments de la període de Berne. Introduction de Robert Legros e Traduction de Fabienne Verstraeten 
e Robert Legros. Paris: Vrin, 1987, pp.7-32.

LUKÁCS, Wihleim. Le jeune Hegel. Traduction et e Introduction de Gay Haarscher e Robert Legros. 
Paris: Gallimard, 1981.

39. Para G. W. F. Hegel, essa máxima é “faça aos demais aquilo que gostaria que fizessem com você”. HEGEL, 1975, p.40.
40. HEGEL, 1975, p.44. 
41. HEGEL, 1975, p.94. 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 4 27

Data de aceite: 01/04/2025Data de submissão: 17/02/2025

DO MITO (ΜΥΘΟΣ) AO LOGOS (ΛΌΓΟΣ): O 
SURGIMENTO DA FILOSOFIA (ΦΙΛΟΣΟΦΊΑ)

 

CAPÍTULO 4

Wanderlei Pedro de Araujo Silva
Mestrando do programa Prof-Filo da 

universidade federal do Tocantins - UFT

RESUMO: Na Antiguidade Clássica surge 
uma nova forma de pensamento, que 
se distancia das narrativas mitológicas 
e das teogonias. Esse novo formato de 
pensar o mundo por intermédio da razão, 
busca fundamentos mais lógicos e mais 
aprofundados, tendo em vista uma a 
construção de um saber mais reflexivo e 
consubstancial. Nesse aspecto temos o 
nascimento da Filosofia, uma nova forma 
de ver e explicar o mundo que nos cerca 
e o cosmos. A Filosofia ganhará espaço 
como um método e um novo formato de 
pensamento e conhecimento humano. Hoje 
a Filosofia garantiu seu espaço em os mais 
relevantes saberes e dela muitos campos 
científicos surgiram. Filosofar hoje, nos 
garante uma condição crítica e reflexiva 
e condição mais elabora de pensarmos o 
mundo que nos cerca.
PALAVRAS-CHAVE: Filosofia, Nascimento, 
Mito e Razão

FROM MYTH (ΜΥΘΟΣ) TO LOGOS 
(ΛΌΓΟΣ): THE EMERGENCE OF 

PHILOSOPHY (ΦΙΛΟΣΟΦΊΑ)
ABSTRACT: In Classical Antiquity, a new 
form of thought emerged, which distanced 
itself from mythological narratives and 
theogonies. This new format of thinking 
about the world through reason seeks 
more logical and deeper foundations, 
with a view to the construction of a more 
reflective and consubstantial knowledge. In 
this aspect we have the birth of Philosophy, 
a new way of seeing and explaining 
the world around us and the cosmos. 
Philosophy will gain space as a method 
and a new format of human thought and 
knowledge. Today Philosophy has secured 
its space in the most relevant knowledge 
and from it many scientific fields have 
emerged. Philosophizing today guarantees 
us a critical and reflective condition and a 
more elaborate condition for thinking about 
the world around us.
KEYWORDS: Philosophy, Birth, Myth and 
Reason



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 4 28

INTRODUÇÃO 
As narrativas mitológicas clássicas representavam um modo peculiar de compreender 

os fenômenos naturais ou metafísicos que intrigavam os seres humanos, a exemplo dos 
gregos e de outros povos antigos, que em suas culturas se utilizavam de tais referências 
míticas, deste modo, a religiosidade assumia uma forma expressiva de descrever o mundo 
e a natureza. A dedicação dos homens aos templos e aos deuses constituiu uma iniciação, 
motiva pelo ordenamento moral, pelos desafios do viver cotidianamente. Então a mitologia 
como um processo de formação da humanidade sofreu adaptações e transformações 
ao longo do tempo. A mito como uma forma de pensamento não sistematizado e aberto 
recebeu essas influências e se renovou a cada processo de aculturação, assimilação ou 
sincretismo. Se entendemos a mitologia por seus meios próprios e não ordenados do 
pensamento, diante de seus princípios não racionais, tendo como base o senso comum, 
sem se esquecer, de que esse tipo de pensamento possibilitou ao longo da história o 
desenvolvimento do pensamento crítico e sistematizado, à medida em ofertou um espaço 
para filosofar, tais espaços deixados pelo mito, permitiram  o nascimento da filosofia, 
como elementos constitutivos de um saber puramente humano. Em síntese, o ponto de 
partida da filosofia é o senso comum, sem ele não haveria filosofia como a conhecemos 
na atualidade. Essa simplória condição nos leva ao aprimoramento do ato de pensar e 
possibilita no decorrer da história os pensadores pré-socráticos, antecessores de Sócrates 
(469-399 a.C.), Platão (427-347 a.C.) e Aristóteles (384-322 a.C.), Esse pensar filosófico 
alarga-se em um extenso amadurecimento do processo racional, o filosofar. 

Após toda elaboração de um pensamento mítico, o mito em si, já não conseguia 
cumprir sua função de educar e explicar fatos da vida humana, é nesse momento que 
surge em meio a religiosidade, o enfraquecimento das antigas narrativas, que dão lugar a 
uma nova forma de pensar: a Filosofia (ΦΙΛΟΣΟΦΊΑ). Assim, é na tragédia grega, por meio 
do teatro, encontramos os representantes, desse formato de narrativa transitório do mito 
à filosofia e três escritores se destacam com representantes desse gênero: Ésquilo (525-
524 a.C.), Sófocles (496-406 a.C.) e Eurípedes (480-406 a.C.), mesmo com poucas obras 
deixada, eles nos dão elementos, que elucidam essa etapa transitória do paradigma ente 
o mito e a filosofia.

A tragédia grega, em quando um saber literário e poético, nos levam aos elementos 
míticos e ofertam novas características às temáticas gregas, essa versão, marca a passagem 
para um contexto educativo, e de certo modo, pedagógico ao cortejarem questões religiosas, 
familiares, morais, sociais e políticas. Para esse feito os tragediógrafos (escritores trágicos 
gregos), utilizam técnica e elementos poéticos que traduziam e representa a Grécia 
Clássica, em sua grandeza, sendo a tragédia, de certo modo, um instrumento educativo 
do povo grego. Assim, nesta linha de pensamento, pode-se considerar a mitologia e a 
tragédia, em tempos clássicos, como dinamismo e espaços para o pensamento filosófico. 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 4 29

Ao mencionar a tragédia grega com esse fato preponderante para a gestação da 
filosofia com forma de pensamento, têm que se levar em consideração os elementos como 
“origem” e “princípio”, presentes tanto nos discursos das obras clássicas, de Homero e 
Hesíodo. A questão da “origem”, em grego o termo arché, está presente também entre os 
pensadores do período chamado pré-socrático ou período dos naturalistas, que buscavam 
explicações para a origem da vida e do cosmos, esses pensadores postularam a unidade 
das coisas constituídas por um princípio comum a tudo que existe, como a água, o fogo, 
o ar e a terra (ápeiron), termo usado por Anaximandro de Mileto . Assim, em um processo 
continuado da história da filosofia, a presença dos clássicos pensadores: Sócrates, Platão 
e Aristóteles, fazem referência aos enredos trágicos, principalmente, o filosofo Aristóteles, 
que caracterizou a tragédia como uma experiência poética e filosófica, e ainda dedicando 
obras à questão poética, na qual tratou de características e composições do gênero literário.   

Buscar essa referência na literatura, sobretudo na tragédia, nos permite pensar as 
estruturas presente nos mitos e se torna uma tarefa essencial para estudar a composição 
conceitual das novas formas de pensar ao longo da história, até a modernidade, uma 
desvinculação dos mitos e uma iniciação filosófica. Portanto, deve-se levar em consideração 
todos os elementos presentes neste processo de nascimento da filosofia como novo modo 
de pensar, pois somente através desse retorno ao passado é possível rememorar os 
percursos feitos dos poetas, literatos até os filósofos. Assim ao conhecermos esse advento, 
adquirimos a noção elementar, com suporte primordial dessa evolução de pensamento 
até os pensadores da atualidade, às grandes escolas e sistemas filosóficos, que trazem 
consigo a transmissão da possibilidade de filosofar.

DO MITO (μυθος) AO LOGOS (λόγος): O SURGIMENTO DA FILOSOFIA 
(φιλοσοφία)

Em uma enfevercência cultural surgida em pleno desenvolvimento das polis gregas, 
cidades-estados independentes, com formas de governos distintos, com práticas religiosas 
diversas e sociedades bem definidas, é nesse complexo contexto que encontramos formas 
explicativas para a origem da vida, do ser humano e do cosmo, essas narrativas elucidam 
os elementos que circundam o viver dos homens, as relações entre eles, as guerras, as 
colheitas, a morte e a moralidade. De início, eram utilizadas explicações sem um fundo 
racional e lógico, baseado apenas nas crenças, em elocuções e discursos, que retratadas 
de forma religiosa, fantástica e literária, que denominamos mito. 

Em grego o termo “mythos” expressa a narrativa explicativa da realidade, uma 
forma de discurso, sobre a vida e a natureza, uma perspectiva sagrada e dogmática de 
compreender o cosmos. Difere-se de ser apenas uma história sobre os deuses, uma 
teofania ou um conjunto estruturado de divindades imortais, para além disso, existiu um 
heroísmo, um ato de salvação e redenção, os caminhos e os descaminhos da humidade. O 
mito possuía mais que uma função social educativa de instrução moral. Gertsch (2023) ao 
relatar o mito em uma perspectiva platônica, apresenta a seguinte versão:



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 4 30

no contexto do surgimento da filosofia com seu pensamento racional na Grécia 
Antiga, no século VI a.C., é significativo observar como Platão, na contramão 
dessas novas tendências intelectuais, se apropriou do mito, recriando-o a 
partir de uma base filosófica, tanto para conferir-lhe uma função educacional 
em seu projeto político-pedagógico de reforma da pólis, quanto para veicular 
uma mensagem moral e religiosa na sociedade grega. Nesse sentido, 
observamos que Platão, n’A República, atribui ao mito um lugar fundamental 
no âmbito do programa educativo (paidéia) a ser implementado na cidade 
ideal, sublinhando que a formação dos guardiões e artesãos é crucial para 
realizar a justiça e a virtude do cidadão na pólis. (Gertsch, 2023, p.21).

O mito era considerado uma história sagrada, narrada pelo  rapsodo (espécie 
de sacerdote), que supostamente era a pessoa escolhida pelos deuses para transmitir 
oralmente as narrativas. O fato de o narrador advir de uma escolha divina, atribuía ao mito 
lhe conferia um caráter de incontestabilidade, pois os deuses eram inquestionáveis. Importa 
referir que, além de explicar as origens, a mitologia, o conjunto dessas histórias fantásticas 
- desempenhavam um papel moral. Esse tipo de narrativa era pertinente para responder 
aos questionamentos até que, a partir do século VII a.C. as explicações oriundas dessas 
histórias iam deixando de satisfazer os primeiros filósofos gregos - os pré-socráticos. Assim, 
o mundo começava a ser investigado através da razão, priorizando o natural em detrimento 
do sobrenatural. Começando a fazer uso da razão, os filósofos deixam de acreditavam nos 
mitos e exigiam comprovações para além da condição posta pela fé.

O mito é uma manifestação coletiva da vida, delineado pelo imaginário e justificado 
por forças inconscientes. Mas o mito não é resultado de um delírio ou loucura e muito 
menos uma simples mentira. O mito fez parte do viver humano, nasce dessa capacidade 
mental de ralação entre o homem e a natureza, das ações que ele realiza no mundo, na 
comunidade, consigo mesmo, com o universo em sua volta, em um sentido cosmológico.

A função do mito é ou era, nos tempos clássicos, de estabelecer o contato do 
homem com o mundo que o atravessa, diante da angustia de viver, dos desejos, dos 
sonhos, dos medo, da insegurança e do desconhecido da morte, pois o próprio humano 
passou a si considerar superior ou transcendental a própria natureza física, construiu para 
si uma metafísica, assim o mito possibilitou um tranquilizar da mente, de certo criou uma 
consciência coletiva.

A consciência mítica é desprovida de problematização, comportava-se ou atuava 
de modo primitivo, iniciante e supunha uma aceitação ou crença, possuia prescrições 
dogmáticas e ritos específicos. Essa forma de consciência, decorreu ou advém de uma 
visão moral, que é estabelecida pela vida coletiva, sem criticidade, mas que por si mesma 
estabelece regaras à consciência, de certo modo é uma paidéia, no sentido grego. 

O ocidente em quanto forma de pensamento possui essa tradição grega, uma 
alma mítica, que de certo modo foi superada pela tradição filosófica, mas essa marca da 
cultura grega, com uma raiz, faz brotar um saber espiritual e religioso. Há de se levar em 
consideração, que o helenismo, levou  ao mundo, os grandes filósofos gregos, considerando 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 4 31

as obras e pensamento dos pré-socráticos, até os clássicos Sócrates, Platão e Aristóteles, 
fontes de conhecimentos e de teorias, que mesmo para as sociedades pós modernas, 
constituem como as referências de superação da condição mítica à filosófica, entende-se 
aqui a condição do homem de por si próprio pensar, mas que seguiu um percurso do mito 
ao logos. Assim, o estudo do mito e sua relação com o processo da cultura ocidental e 
helenística, tem sentido e importância para a compreensão do conhecimento grego, até o 
surgimento da filosofia, como uma forma racional de pensar.

O mito é uma criação de beleza poética, fantástica e literária, que traz em 
significativos pontos uma distinção primária da filosofia, enquanto saber, ao mesmo tempo, 
é uma formação das muitas dimensões religiosas. Os grandes poetas gregos, Homero e 
Hesíodo narraram em suas obras esse requintado e valioso saber mítico. Em Odisseia e 
Ilíada observamos os dilemas humanos, a vida, a morte, a guerra, a dor, os prazeres, mas 
de um modo destacadamente moral, em formato educativo, por que não pedagógico.

Nos tempos antigos, melhor clássico, entre os séculos XII a III a.C. a cultura grega, 
de certo modo as tradições mais arcaicas, encontraram uma forma privilegiada de estruturar 
e se organizar, por meio da oralidade, ou da escrita, de suas histórias vivenciadas nessa 
tradição narrativa, através de seus conteúdos míticos, que se preocupavam em explicar 
os princípios básicos e os acontecimentos da vida e da realidade por meio de uma visão 
sobrenatural. O mito sendo essa narrativa dos fatores humanos, traduzida por um aspecto 
poético, faz ou fez de certo modo a interação entre o homem e o cosmo. Para Aristóteles, 
o mito constituía uma forma atenuada de intelectualidade e também, um instrumento de 
controle social. Segundo Luc Brisson, Platão classifica o mito como: “uma passagem por 
intermédio da qual uma dada coletividade transmite de geração em geração, aquilo que 
ela guarda na memória de seu passado, porque o considera como parte da sua história” 
(Brisson, 2002, p. 72).

A FUNÇÃO DO MITO
A função do mito foi primordial para explicar o mundo, a natureza,  a vida, e de 

certo modo, possuía esse caráter educativo, ao passo que acomodava ou tranquilizava o 
ser humano em suas inquietações e busca por suas origens, quem ele era e qual o seu 
destino final, um espécie de escatologia, e hermenêutica da vida. Isso, se manifestou em 
três distintas formas: Primeiro lugar ao indicar um criador, um arquiteto das coisas e seres. 

Um ato criativo em certos aspectos decorrente das relações entre as forças divinas 
e os pessoais, como no nascimento do deus Eros. Em segundo lugar, em uma espécie 
de rivalidade e aliança, mesmo na contradição, esse entre os humanos e os deuses, que 
de modo paulatino fez surgir o mundo, a exemplo da narrativa de Homero em Ilíada ou 
em Gêneses, em quanto revelação bíblica. Em terceiro lugar, encontra-se o castigo e a 
recompensa ao que atenderam ou renegaram aos deuses, a obediência ou a rebeldia, com 
no mito de Prometeu ou na tradição bíblica com a Arca de Noé.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 4 32

MITOLOGIA E RELIGIOSIDADE
A cultura, de modo geral, carrega consigo tradições seculares e se desenvolve a 

partir de pontos muitas vezes representados por elementos míticos ou religiosos e em 
certos procedimentos não se pode determinar onde começa o mito e a religião, sendo essa 
uma narrativa que tenta explicar os fenômenos e o sobrenatural. Nesse sentido, Carlos 
Alberto Tovoli nos indica que: 

A concepção religiosa se transforma em valores morais e sociais. Estes 
valores determinam a ideia de bem e de mal, de certo e errado, de justo e 
injusto. Por sua vez, estes mesmos valores conduzem o ser humano a uma 
forma de organização social.  É neste contexto de concretude que estaremos 
situando mito e religião. (Tovoli, 2018, p. 264).

Como também é perceptível nas narrativas mitológicas a presenças desses 
elementos, constitutivos de uma dualidade, de uma divisão de mundo de uma separação 
entre o bem e o mal, em formato de aprendizado moral.

A estrutura do pensar mítico-religioso é dualística, por transitar entre o sagrado 
e profano, entre o bem e o mal, entre o herói e o vilão. Os elementos míticos de uma 
narrativa apresentação uma visão antagonista do mundo, presente no fundamento da 
cultura, que para o ocidente é compreendido como um valor para a vida humana, para 
moralidade. Desse modo, encontra-se uma correspondência entre o agir as filosofias de 
vida, em pressuposto de raciocínio e consciência moral, que no pensamento helenístico 
proporcionou uma reflexão sobre vários temas e ações, abra-se assim um precedente 
filosófico, a possibilidade de um questionar, da crítica a ordem constituída.

Considerando que o mito não é uma lenda, mas um conjunto de pensamentos e 
ideias de uma determinada época e lugar, mesmo pouco preocupado com o pensamento 
filosófico ou a cientificidade, mais preso às crenças, mesmo assim, é possível perceber 
uma linguagem explicativa, da vida, da morte e da própria religião, que estão presentes 
nessa simples forma de pensar. “Todo mito é delimitador de uma cosmovisão.  [...] O mito, 
de fato, é instaurador de realidades significativas” (Croatto, 2010, p.272). 

Portanto, o que a narrativa mítica produz já se localiza na concretude histórica 
da vida humana e se torna determinante para a organização social. Ela passa a 
fazer parte do nível da “consciência empírica”, uma consciência coletivaligada 
diretamente à realidade vivencial, que passa pela intersubjetividade, define 
uma determinada visão de mundo e se torna real na concretude prática da 
vida em sociedade. (Tovoli, 2018, p. 217).

O homem se fez ao longo de processo, a cultura, a linguagem, a religião e a filosofia, 
partem de uma ampla possibilidade de pensar, esta é uma das razões para compreender 
essa passagem do mito ao logos (λόγος), o surgimento de modo singular de pensar que 
é a filosofia.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 4 33

DO MITO AO LOGOS: NASCIMENTO DA FILOSOFIA
Toda cultura brota do chão de um povo, a grega não foi diferente se constituiu com 

um saber significativo, que por sua vez e as portas do mundo ocidental, forjou-se como a 
filosofia, em sua dimensão racional e reflexiva, um pensamento com dinâmica dialética, 
uma construção constate de conceitos e sentido.

Para compreender o significado e as estruturas do pensar filosófico foi preciso superar 
o mito, esse evento, como já vem sendo mostrado, tem destaque ao que muito foi produzido 
na Grécia helenística, uma mudança radical no formato de ver e pensar a realidade, agora, 
com a independência e a capacidade puramente humana, sem a interferência das forças 
ocultas, mitológicas ou religiosas, a de se estabelecer o uso da razão como uma faculdade 
ou disciplina que segue um método reflexivo, desafiando o humano a desvendar mistérios, 
produzir significados, que envolvam sua vida e seu ser. Essa percepção de um macrocosmo 
como ordenamento radical da multiplicidade de fenômenos, como os princípios originais do 
pensar, que se relaciona ao transcendental, em um sentido kantiano, ao depara-se com um 
universo de sabres, em processo dialético, histórico, linguístico e cultural.

O SURGIMENTO DA FILOSOFIA
Essa amizade, amor pelo saber, a busca da plena sabedoria, fez questionar-se tudo 

e o próprio ser, diante dessa complexa e exaustiva forma de pensamento, que chamamos 
de filosofia. Para melhor elucidação do surgimento da filosofia e suas origens, busca-se 
referencias nas questões estéticas, religiosas, socias, políticas e no pensamento clássico 
sobretudo na literatura mais antiga e de modo peculiar nos mitos, com vemos no seguinte 
relato de (Perine, 2002, p.36):

Na verdade, a filosofia, além do privilégio histórico de ter sido a primeira 
tentativa de compreensão do mito, tem consciência, desde a sua origem, do 
seu parentesco com ele. A filosofia, se não filha, é, pelo menos, irmã mais 
nova do mito e estabeleceu desde o seu berço uma fascinante relação de 
amizade e confronto com esse irmão mais velho. 

A filosofia estética como um modo de pensar a arte, como uma expressão da 
imaginação humana. Esse saber laborioso tem a capacidade de significar e ressignificar 
o mundo estritamente humano, deste modo, está submetida a ação racional e, portanto, 
ao ato de filosofar. Por outro lado, a religião analogamente é um meio representativo, 
conceitual, que age por meio da fé e tem a pretensão de explicar o mundo por meio de 
suas doutrinas.  De certo modo a vida humana, por meio das organizações sociais, políticas 
e econômicas fornecem as condições para o aparecimento dos questionamentos, acerca 
da vida, da morte, de modo geral dos fenômenos que tocam a sensibilidade humana. 
Diante dessa condição, os clássicos, em suas primeiras reflexões, apresentaram uma série 
de demandas e temas, tais como a política, a liberdade, a democracia, a moralidade e o 
conhecimento, nesse terreno fértil de pensamento, nasceu o modo de racionalizar e pensar 
estruturalmente: a Filosofia.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 4 34

Em um processo histórico que antecede o surgimento do saber à filosófico, os 
poetas gregos possuíam espaço e papel centra na dinâmica cultural, pois eram educadores 
e formadores de opinião e de espiritualidade, Os poemas homéricos foram, de uma forma 
particular, um modo de fazer pensar, uma breve iniciação racional, no que tange ao saber 
que os clássicos desejavam construir, por isso, o primeira oportunidade para que a filosofia 
se desponta-se como um paradigma de pensamento racional. 

As narrativas homéricas marcaram a estruturação do sentido, da harmonia, da 
proporção e do limite, mediante a problematização do ser humano, como característica 
de uma reflexão filosófica na base de categorias ontológicas. Mesmo com características 
míticas, os poetas e suas histórias, levantaram de forma racional, os principais fundamentos 
da ação humana, enquanto um ser de cultura e capaz de produzir significados: “e esse modo 
poético de ver as razões das coisas é que prepara aquela mentalidade que, em filosofia, 
levará à busca da causa  e do princípio, do por que ultimo das coisas” (Reale, 1990, p. 15).

Pode-se citar como exemplo os poemas homéricos, que apresentam a inteireza da 
possibilidade da racionalidade, ainda que de forma mítica, dos deuses e dos homens, dos 
valores e elementos que expressam a experiencia universal do ser humano. Tal realidade é 
apontada com a classe do sucesso, para a implantação do modo racional, como método de 
pensar, que estritamente se mostra como filosófico, inicia-se assim, um caráter expressivo 
de racionalidade.

Na modalidade poética do final do século VIII e início do século VII a.C., as 
características das obras literárias, apresentavam um enredo filosófico, como uma forma 
expressiva, que se compunha como epopeia, numa ordem impessoal e coletiva. Outro 
ponto importante para o surgimento do pensar racional e filosófico, pode ser percebido na 
manifestação das teogonias, como conhecimento mitológico, em um discurso religioso, mas 
em fundo de razoável forma de racionalização, uma espécie de teologia primária, à medida 
dos possibilidade hermenêuticas, em um contexto capaz de discutir as origens do mundo, 
dos deuses, das forças da natureza e do viver propriamente humano. Nesse ambiente 
nasce a filosofia, como fruto da ação interventora do homem, com o real questionamento 
de seu próprio existir, em uma busca incessante por conhecimento do mundo real, natural, 
em um significativo teor linguístico, simbólico e cultural. Agora podemos filosofar.

A NATUREZA DA FILOSOFIA
Consideremos que todo homem, naturalmente é desejoso de um saber, por simplório 

que seja. Esse desejo ou busca pelo conhecimento se manifesta no início de sua vida 
e o acompanhará ao longo de seu viver.  O ser humano quer sempre saber seja pelo 
pensamento filosófico ou pelos princípios da ciência, busca atingir os meios necessário 
para satisfazer sua curiosidade natural. “Todos os homens desejam saber; e o objeto 
próprio deste desejo é a verdade... A sede da verdade está radicada no coração do homem” 
(João Paulo II, 1988).



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 4 35

O CONCEITO CLÁSSICO DE FILOSOFIA
A palavra filosofia tem por tradução literal amizade ao saber, ao conhecimento, 

originalmente o terno foi atribuído pelo filósofo Pitágoras. Entre os antigos, a filosofia era 
considerada uma ciência universal, que contemplava os mais diversos conhecimentos e 
agrupava um conjunto de saber científico, com uma arte de pensar ou de usar a razão.  

A modernidade deu a filosofia um novo sentido ao desmembrar os campos dos 
saberes em ciências distintas e em disciplinas especificas, mas a filosofia permaneceu 
como a fonte da atribuição do saber racional e reflexivo. 

A concepção desse saber puramente filosófico inaugurado pelos clássicos, perpassa 
todo pensamento ocidental, até a revolução científica proposta pela modernidade, período 
em que houve um deslocamento de sabres puramente filosófico e dos primordialmente 
concebidos com ciência, assim distingue-se um modo reflexivo e método moderno de 
pensar: a racionalidade. 

A filosofia intitulada como um saber, quase natural do ser humano, mergulha na 
profundidade de um oceano de pensamentos, procurando o mais reais e significativos 
conhecimento, na constituição do caráter da verdade, sendo assim, ela passa a ser o 
philos (amigo) e a sophia (sabedoria), constituindo essa amizade, formato de busca pelo 
conhecer, pela racionalidade.

O MÉTODO DA FILOSOFIA
O método de uma ciência, depende de seu objeto de pesquisa, da especificidade 

que se deseja alcançar. Para empregar o método reflexivo filosófico é preciso ter claro 
o objeto da filosofia e o que se pretende analisar. A filosofia constitui em si mesma a 
racionalidade como condição ao pensar. A filosofia parte da experiencia da separação 
de mundos distintos ao da razão, pois seu princípio primordial está na racionalização, na 
possibilidade de problematizar, não ao acaso, mas intencionalmente, elevando assim a 
condição mais sublime de pensar.

CONCLUSÃO
O pensar nos faz tomar consciência de si, refletir sobre as vertentes que nos 

apresentam como verdades. Ao dedicarmos com labor e comprometimento ao fazer da 
filosofia chagamos ao mundo da razão, com fonte primeira das dimensões do conhecer. 
Sempre que fazemos o exercício do pensar, escapamos do senso comum e desvelamos os 
obscuros absurdos da ideologia que nos assola e que dominar. Ter clareza e objetividade 
com práticas de uma lógica filosófica que impulsiona a busca pela verdade. 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 4 36

Nesse sentido a saída do mito para a filosofia é um dos eventos mais relevante que a 
humanidade poderá alcançar, seja pelos clássicos, medievais, modernos ou contemporâneo, 
os renomados filósofos nos deixaram um legado da razão, uma possibilidade de pensar, 
agir e viver com mais clarividência de pensamento. Ainda hoje, podemos levar às escolas, 
aos estudantes e os professores, essa formação, que nos permite adquirir uma liberdade, 
autonomia intelectual, ao exercitamos os caminhos que a filosofia nos apresenta como uma 
estrada para a racionalidade.

REFERÊNCIAS
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 

Aristóteles. Metafísica. Tradução de Leonel Vallandro. Porto Alegre: Globo, 1969. 

BORNHEIM, Gerd. Os filósofos pré-socráticos. São Paulo: Cultrix, 1998. 

BRISSON, Luc. Introdução à Filosofia do Mito. Tradução de José Carlos Baracat Junior. 2. ed. São Paulo: 
Paulus, 2014. 

BRISSON, Luc. A atitude de Platão a respeito do mito. In. Revista Veritas, Porto Alegre – RS. Vl. 47, nº, 
mar de 2002 (p. 71 a 79). Tradução do francês por Dr. Sônia Maria Maciel- PUC-RS).

TAVOLI, Carlos Alberto. A espiritualidade para além ao Mito e da Religião institucionalizada. In. Revista 
Religare (UFPB). Vl. 15, nº 1, agosto de 2018. (p. 260-285). 

CASSIER, Ernst. Antropologia Filosófica. Tradução de Vicente Felix de Queiroz. São Paulo: Mestre Jou, 1972. 

HÂTELET, François. Curso de História da Filosofia: A Filosofia ocidental do renascimento aos nossos 
dias. 6a ed. Petrópolis, RJ. Vozes, 1999.

HESÍODO. Teogonia: Origem dos deuses. 3. ed. São Paulo: Iluminuras, 1995.

JAEGER, Werner. Paideia: a formação do homem grego. Tradução Artur M. Parreira. 6. ed. São Paulo: 
Martins Fontes, 2013. 

GERTSCH, Hans Peter, A função educativa do mito no projeto político-pedagógico de Platão: Mytos e 
Paideia nos livros II e II d’a Republica. In. Contextura. BH. Vol. 12, nº 19, dez 2032, p. (19-33).  

JARESKY, Kris. Mito e Lógos em Platão. São Paulo: Paulus, 2015.

KIRK, Geoffrey; RAVEN, John; SCHOLFIELD, Malcom. Os Filósofos Pré-socráticos: História Crítica com 
Seleção de Textos: As fontes da Filosofia Pré-socrática. Tradução de Carlos Alberto Louro Fonseca. 7a 
ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2010. 

LIMA, Vaz H. O. Ontologia e história. São Paulo: Loyola, 2001. (1.ed. São Paulo: Duas Cidades, 1968).

MITTO, In. Enciclopédia Barsa. Vol. 2. São Paulo. Ed. Melhoramentos, 1998.

PAULO, João II. Carta encíclica Fides et Ratio. São Paulo. Paulinas, 1998.

PERINE, Marcelo. Mito e Filosofia. Revista Philósophos. 7ed, Vol. 2, p. 35-52. Goiânia, UFG: 2002.

REIS, Maurício de Novais. O Nascimento da Filosofia: Discurso sobre a Hipótese da Pluralidade. In 
Revista Humanidades e Inovação v.8, n65. Unitins: Palmas, 2021.

TELES, Antônio Xavier. Mito e pensamento entre os gregos. São Paulo, 1993, Difusão Europeia do Livro.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 5 37

Data de aceite: 01/04/2025Data de submissão: 13/02/2025

O DESAFIO DA DEMOCRACIA EM MOÇAMBIQUE 
NO ATUAL REGIME “MONOPARTIDÁRIO” NA 

REFLEXÃO DE NGOENHA

 

CAPÍTULO 5

Latifo Fonseca
Doutorando do Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Pontifícia 
Universidade Católica do Paraná, Brasil

https://lattes.cnpq.br/7148590166979626

RESUMO: Na abordagem a respeito da 
democracia, inicialmente, encontramos 
elementos fundamentais que indicam 
a vivência dessa forma de governação 
participativa do povo, que consistem em 
representação partidária num sistema de 
multipartidarismo, liberdade de expressão, 
tolerância política e incentivo da criação de 
partidos políticos. Para que a democracia 
seja instrumento de desenvolvimento 
integral dos povos, primeiramente, deve-
se criar a cultura de respeito e convivência 
sadia entre e os partidos no poder e os 
da oposição. Contudo, o fenômeno que 
se vive em Moçambique desde 1994, o 
ano da realização das primeiras eleições 
presidenciais e legislativas que envolveu 
muitos partidos, o clima é de conflitos e 
guerras, quer durante as eleições quer o 
período pós-eleitoral. Severino Ngoenha, 
um dos grandes filósofos africanos, 
especialmente de Moçambique, tem 

refletido a questão de se repensar o tipo 
de democracia que pode servir para aquele 
país. Ngoenha e seu colega de pesquisa 
José Castiano acreditam que Moçambique 
“foi forçado” a aderir a democracia, uma 
forma de governação que não se resume 
nas eleições, mas também de várias ações 
visando o desenvolvimento social, político e 
econômico do Estado. A pobreza provocada 
pela guerra civil é acentuada nas áreas 
sociais principalmente no ensino formal, 
espaço que deveria ser de educação sobre 
a cidadania e debates sobre o modelo 
de governação apropriado para o povo 
moçambicano. Neste artigo pretendemos 
apresentar os desafios elencados por 
Severino Ngoenha que constituem um 
impasse da democracia em Moçambique, 
como é o caso do problema dos conflitos 
e das guerras que são, de acordo com 
Ngoenha, a consequência da falsa e teórica 
democracia que o país vive. O objetivo 
é criar um espaço de debate para que 
conhecendo as fragilidades que o país 
enfrenta, haja mais abertura para que se 
viva a democracia verdadeira, construindo-
se dessa forma o Estado Democrático que 
o povo tanto almeja conquistá-lo.
PALAVRAS-CHAVE: Estado democrático, 
Moçambique, Ngoenha, Política.

https://wwws.cnpq.br/cvlattesweb/PKG_MENU.menu?f_cod=4DBAB65D12E71A82025FE6ECF4DCE2E2


A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 5 38

INTRODUÇÃO
A compreensão da democracia continua sendo um desafio não obstante aos 

avanços dados por vários filósofos e politólogos. Enquanto alguns países, principalmente 
do Ocidente, tendem melhorar cada vez mais na forma de viver a democracia, muitos países 
do Terceiro Mundo, incluindo Moçambique, no entanto, atropelam aquilo que deveria ser 
uma das ferramentas de progresso dos povos, que é a democracia. O que leva um país a 
introduzir a democracia, se ao mesmo tempo, não está preparado para respeitar a regra do 
jogo que rege a tal democracia? Que tipo de democracia pretendem viver, que só se limita 
na realização de eleições manchadas por fraudes e desrespeito de todo processo eleitoral?

A introdução da democracia num país não deve se limitar somente nas eleições dos 
seus representantes. Deve haver observância dos elementos que tornam a democracia 
verdadeira: representatividade, inclusão social, combate à corrupção e introdução 
de políticas de desenvolvimento socioeconômico, cultural e étnico. Em países como 
Moçambique, a forma ideal de fugir das críticas da comunidade internacional que ainda 
apoia, dentre várias áreas, a economia, foi declarar-se como um Estado Soberano, apesar 
das limitações e violação dos princípios democráticos. 

Se as nações estiverem cientes da importância da democracia participativa no 
desenvolvimento integral da pessoa humana, terão que abraçá-la como dever moral e 
responsabilidade pessoal e coletiva com vista a sair da pobreza, da exclusão social e das 
guerras.

Moçambique, neste ano de 2024, celebra trinta anos da introdução do 
multipartidarismo e das primeiras eleições gerais (escolha do presidente e dos deputados). 
Segundo Severino Ngoenha, os trinta anos que deveriam ser de progressão em matéria 
de democracia, o país viveu o pesadelo da violência e das guerras, porque os atores 
políticos, principalmente o partido no poder, nunca se abriu, para que de fato, houvesse 
uma verdadeira democracia.

Em tratando-se de um artigo, apresentaremos algumas reflexões sobre a democracia 
participativa, em seguida vamos discutir os elementos que Severino Ngoenha entende 
serem desafios para a democracia em Moçambique.

ALGUNS CONCEITOS DA DEMOCRACIA PARTICIPATIVA
A concepção republicana da democracia se funda pelo exercício deliberativo e 

contestativo das decisões políticas. Pettit considera que a ideia de democracia deve se 
estabelecer sob duplo-aspecto: eleitoral e contestatório (PETTIT, 2006). Onde há repressão 
e perseguição da oposição, no caso de Moçambique, pode-se questionar se há de fato 
democracia a partir da teoria de Pettit.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 5 39

Enquanto Pettit discute a democracia como exercício deliberativo e contestativo das 
decisões políticas, Hannah Arendt (1965) sustenta que o fundamento da representação é 
uma das questões cruciais e mais problemáticas da política moderna desde as revoluções 
do século XVIII. Para Arendt, isso implica nada menos que uma decisão sobre a dignidade 
do próprio domínio político. Apenas a participação democrática direta proporciona uma 
alternativa real para o dilema entre mandato ou independência, no qual o representante 
ou é um mero agente de interesses privados ou é um usurpador da liberdade popular 
periodicamente eleito.

Considerado o pai da democracia moderna, Rousseau não concorda com a 
democracia representativa, isto é, de eleições de parlamentares, como forma de vivência 
da democracia. Rousseau destaca os limites da democracia representativa e sugere no 
contrato social a participação popular. Na perspectiva de Rousseau, deve-se construir uma 
democracia direta em que o povo é capaz de expressar sua vontade, em contraposição à 
democracia representativa que a restringia. A defesa da participação direta, como única 
forma de expressão da soberania defendida por Rousseau, não se aplica em sociedades 
complexas como as do final do século XX. Rousseau compreendeu de que: “Jamais existiu, 
jamais existirá uma democracia verdadeira” (ROUSSEAU, 1974, p. 84).

As eleições, uma das partes da democracia, surgiram para satisfazer a necessidade 
de composição dos agentes representativos nas instituições políticas: poder executivo e 
legislativo. O aspecto contestativo observa que os cidadãos participam de forma a dar 
voz e vez a quaisquer interferências arbitrárias que os representantes políticos possam 
realizar contra o povo e o bem comum. O Estado democrático de direito possui, igualmente, 
a estrutura constitucional como forma de proteção e redução da dominação sobre os 
indivíduos. 

Para Pettit (2001, p. 727), estes dispositivos constitucionais foram todos concebidos 
como meios para se verificar e equilibrar o poder coercitivo do Estado, permitindo-lhes 
fazer o seu trabalho, mas torna-se a sua proteção contra o poder arbitrário, forçando-o a 
ser guiado pelo bem comum assumido, e somente pelo bem comum assumido, no exercício 
de qualquer coação sobre os cidadãos.

O modelo contestatório de democracia se fortalece pela estrutura constitucional de 
defesa da separação dos poderes e o controle sobre o exercício do poder político. Pettit 
utiliza figura de estilo da república das razões para a definição do modo de escolha dos 
representantes políticos e o estabelecimento de políticas públicas. No caso em estudo, da 
república ainda jovem, se um dia ficar claro essa separação dos poderes, acreditamos que 
Moçambique terá um dos grandes desafios superados, porque o chefe do executivo é o 
“todo poderoso”, pois se concentra nele todo poder segundo a Constituição do país.

A ideia de Pettit, em uma frase, é que se a política deve ser aquela em que o Estado 
não é arbitrário 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 5 40

um servo do povo, ao invés de seu mestre - então ele tem que ser uma 
república das razões. Tem que haver um debate público em torno da seleção 
dos representantes pela população e definição das políticas no parlamento, 
que ajuda a selecionar, em qualquer nível de abstração, os tipos de razões 
que podem ser invocadas de forma convincente como considerações sobre o 
bem comum assumido. As decisões que emanam de diversos órgãos públicos 
que atuam em nome do Estado, e com o apoio coercitivo do Estado, deve 
ser justificável, direta ou indiretamente, em termos dessas considerações. As 
decisões devem ser suscetíveis ao desafio pelos cidadãos ou por grupos de 
cidadãos. Deve haver canais através dos quais aqueles que contestam as 
decisões podem argumentar que as razões aduzidas não são considerações 
do bem comum assumido, ou não fornecem apoio para as decisões 
particulares. Não deveria ser um fórum para esses argumentos – talvez um 
tribunal, uma comissão parlamentar, ou apenas uma reunião pública - onde 
a conduta governamental possa ser justa e eficazmente submetida à revisão 
(PETTIT, 2001, p.728). 

O embate político é o que orienta as ideias da república das razões para que as 
decisões possam ser razoavelmente justificadas. A participação popular não termina 
nas eleições, mas se estabelece e continua pela participação discursiva e pelo exercício 
da contestação. Neste caso, a conexão entre a democracia contestatória e o Estado 
constitucional se realiza pela equânime defesa dos princípios constitucionais e os 
mecanismos de controle popular. 

A democracia republicana, na teoria de Pettit, tem a bidimensionalidade nas instituições 
políticas. A dimensão eleitoral constitui os representantes que ocuparão os cargos públicos e 
a dimensão contestatória que possibilita que os cidadãos realizem as críticas aos governantes 
nos tribunais e nas ruas (PETTIT, 2005, p. 55; PETTIT, 2001, p. 180). 

As duas dimensões da democracia, segundo Pettit, se estabelecem como forma 
de controle das ações dos agentes do poder público: governantes (agentes do governo) 
e parlamentares. A dinâmica das eleições permite o exercício do controle pela eleição 
livre, justa e transparente, e aqueles governantes que não tenham atendido aos anseios 
populares obterão o resultado negativo no pleito. Em caso de compra de votos, muitos 
candidatos, mesmo com resultado negativo, acabam sendo reeleitos, infelizmente. Este 
é cenário que se constata em países, como Moçambique em que a eleição é sempre 
questionável. A contestação popular deveria iniciar o debate público sobre as normas 
jurídicas e as decisões políticas que não estejam em acordo com o interesse comum. Os 
eleitores de Moçambique devem criar a consciência sobre o poder de mudança que têm e 
não se deixar manipular por ninguém. 

Segundo Pettit, o controle popular sobre os representantes políticos, pode ser 
exercido de forma virtual e ativa e se assemelha ao modelo republicano de democracia 
autoral e editorial. Assim, Pettit compara com o periodista que realiza a atividade de escrita 
de uma notícia e o editor que realiza as correções e defende o princípio da empresa 
jornalística. Petitt desenvolve sua reflexão sobre a atuação dos cidadãos como autor e 
editor da política. De acordo com o autor, a legislação e a fiscalização possuem a equânime 
responsabilidade nas decisões políticas.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 5 41

A maneira autoral pode ser realizada pela escolha dos representantes, a participação 
em plebiscitos e referendos. A ação editorial se configura pela contestação das decisões 
políticas. Ela poderá ser realizada de forma coletiva ou individual e poderá ser formal, se 
utilizada a via judicial ou informal, mediante os protestos e manifestações (PETTIT, 2004, 
p. 62-64).

Para uma democracia participativa, deve haver a liberdade de expressão e de 
manifestação para que o povo expressa suas ideias e exija dos seus direitos.

Pettit esclarece a respeito da expressão de opinião que deve efetuar:

O controle será óbvio quando a opinião é ativada contra o governo, com as 
pessoas escrevendo as cartas aos jornais, a mudança de lado em época 
de eleição, levando as manifestações às ruas, recorrendo à desobediência 
civil, ou até mesmo praticando a resistência aberta. Mas o controle pode 
ser eficaz mesmo quando não há materializada a oposição ativa. O fato de 
tal oposição é sempre possível, e que tenha alguma chance de sucesso, 
significa que as pessoas mantêm a sua energia mesmo quando elas estão 
felizes o suficiente para não protestar. E isso vai ser reforçado pelo fato de 
que o governo é propenso a antecipar os movimentos da opinião pública e se 
ajustar preventivamente na tentativa de manter o público feliz (2006, p. 310).  

Em Moçambique, a manifestação do povo como liberdade de expressão, uma das 
formas da democracia, é limitada pelo governo da FRELIMO (partido no poder desde 
1975) que entende que poderá haver alguma revolução. O atual cenário, portanto, é de 
desconfiança. O povo não confia mais, e o governo, por sua vez, tem medo de perder o 
poder ao ceder, para que haja qualquer manifestação pacífica.

Na tentativa de mostrarmos que alguns filósofos africanos, como Severino Ngoenha 
e José Castiano, que têm inspiração nas reflexões de Rousseau, se faz importante 
apresentarmos o conceito rousseauano de democracia: 

um regime em que o povo se governa a si mesmo, quer diretamente, quer 
por meio de representantes, eleitos pelo povo para administrar os negócios 
públicos e fazer as leis de acordo com um regime político, uma forma de 
vida social, um método de existência e cooperação entre indivíduos membros 
de uma organização estatal; baseia-se, na ideia de que cada povo é senhor 
de seu destino, tem o direito de viver de acordo com as leis que livremente 
adoptar e de escolher livremente as pessoas que, em nome dele e de acordo 
com a opinião dele, hão-de tratar dos interesses coletivos. (ROUSSEAU, p. 
87)

De acordo com o conceito do autor, podemos claramente perceber a contradição e 
a dificuldade de alguns Estados viverem a democracia, pois cada elemento descrito como 
chave da democracia, principalmente, os pontos da cooperação e interesses coletivos, pois 
cada elemento descrito como chave da democracia possui pontos de cooperação e 
interesses coletivos.

Rousseau deve estar, também, consciente dessa dificuldade, porque alguns dão 
prioridade a ditadura e o egocentrismo. Noutra abordagem, o autor declara que 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 5 42

A democracia supõe, pois, a liberdade e a igualdade; aliás, a Igualdade 
perante a lei é inerente à democracia. Portanto, mesmo quando se afirma que 
todos são iguais perante a lei, ela não significa um tratamento absolutamente 
igual para todos, pois sendo os homens diferentes, isso seria a suprema 
desigualdade. Devendo ser igual para todos, a lei procura tratar cada um 
conforme ele é realmente; ideal difícil de atingir, mas do qual as boas leis 
democráticas se tentam aproximar sempre mais (ROUSSEAU, p. 87-88)

A liberdade e a igualdade são também pilares para a construção de uma verdadeira 
democracia. Entretanto, onde a ditatura é visível, o povo não é livre nem vive a igualdade 
perante as desigualdades, ou seja, sabendo de que as pessoas são diferentes, no mínimo 
haveria o respeito dos seus direitos. 

DEMOCRACIA OU “DOLARCRACIA” EM MOÇAMBIQUE: O CAMINHO 
QUESTIONÁVEL SEGUNDO NGOENHA

Pelo fato de não se observar a democracia como deveria ser, Ngoenha entende 
que em Moçambique se vive o que o filósofo apelidou de dolarcracia, que é a ganância do 
governo na busca por dólares no Ocidente para supostamente realizar as eleições, como 
parte da democracia. No terreno, os dólares permanecem nas mãos da minoria e não 
para o bem comum. Não se investe em projetos que visam devidamente impulsionar no 
desenvolvimento do país.

Usando Moçambique como exemplo, Ngoenha sustenta que 

a jovem nação precisa deu ma democracia que subordina a economia às 
escolhas políticas e societárias (a política no posto do comando), de uma 
democracia que baseia as suas instituições nos imaginários coletivos das 
populações, sem abdicar dos contributos das histórias políticas e institucionais 
dos outros países e povos (contrato cultural), ou numa atitude ético-política 
que levaria as forças políticas a resolverem os seus problemas e diferendos 
num diálogo prioritariamente entre moçambicanos (contrato político) ou ainda 
numa organização socioeconômica (sic) distributiva e solidária (contrato 
social) [sic]. (NGOENHA, 2004, p. 45-46).

No contexto moçambicano, no entender de Ngoenha (2004), a função da filosofia é 
investigar a mais antiga questão da filosofia política, buscando examinar o melhor regime 
político e as formas institucionais que se ajustam à realidade histórica específica do 
país. Embora Moçambique possua uma democracia que muitos consideram ser o melhor 
regime político, Ngoenha confere à filosofia política moçambicana o desafio de relevar e 
fundamentar as razões que militam a favor de uma democracia mais participativa. 

Ngoenha analisa o problema do terrorismo que castiga  Moçambique desde 2017, 
como um dos temas que o filósofo moçambicano  debate em busca de solução. Os ataques 
terroristas provocaram milhares de vítimas mortais, cerca de um milhão de deslocados e 
colocaram a província de Cabo Delgado, norte de Moçambique, numa situação de crise 
humanitária. 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 5 43

Ngoenha (1992) insiste que a filosofia africana deve pensar filosoficamente sobre 
as preocupações da África e de Moçambique buscando dar respostas e auxílio científico à 
sociedade. Por isso, ao escolhermos o tema do estado falhado e a construção da cultura de 
paz, almejamos dar uma contribuição filosófica em busca de soluções dos problemas que 
ameaçam o país, Moçambique.

Ngoenha (2004) considera que a filosofia africana e moçambicana são projetos do 
futuro. Entretanto, pela insistência de guerras e diversos conflitos, temos que definir que a 
filosofia africana e moçambicana são projetos do presente e do futuro breve, pois verifica-
se a falta de liberdade, pobreza, corrupção e crescimento de ataques terroristas. 

Ngoenha é otimista e acredita que o futuro diferente será o que os africanos fizerem 
coletivamente, e nesses termos, será resultado de atos políticos.

Em Os Tempos da Filosofia: Filosofia e Democracia Moçambicana (2004), Ngoenha 
e Castiano compreendem que um homem engajado, não necessariamente com um partido, 
mas com a causa de Moçambique e do seu povo daria mais contribuição na construção da 
democracia. 

As reflexões de Ngoenha e Castiano mostram que tanto o filósofo como o intelectual 
podem ser compreendidos como porta-vozes de uma sociedade melhor, por serem 
indivíduos que buscam em suas ações e lucubrações contribuir para melhoria dessa 
sociedade e da vida dos homens. Ou seja, haveria um Estado Soberano que pauta pela 
inclusão social; o povo estaria no caminho certo para a construção da cultura da paz e a 
vivência plena dos Direitos Humanos.

Ngoenha (2004) ousa sugerir para o crescimento político e social de Moçambique, 
a necessidade de incrementar o contrato social, de estabelecer um contrato político entre 
os partidos, principais fatores da política nacional, e de redesenhar o quadro institucional, 
inspirando-se, em primeiro lugar, nos espíritos das tradições dos diferentes grupos, sem no 
entanto, considerar a contribuição dos outros países e povos na evolução da democracia. 

A proposta de Ngoenha (2004) de um projeto para que Moçambique conquiste 
a liberdade almejada (desenvolvimento econômico e social) e consiga construir uma 
dimensão moçambicana da democracia, passa necessariamente por um contrato social, 
político e social. Há necessidade, portanto, de que Moçambique estabeleça três contratos, 
que de acordo com Ngoenha, possibilitarão um crescimento político e social da sociedade, 
se ela levar em consideração as necessidades levantadas pelas populações autóctones e 
se os intelectuais, porta-vozes da comunidade (humanidade), engajarem-se e mediarem o 
diálogo entre o campo cultural, político e social.

Nos últimos anos (1994-2022), devido aos conflitos armados nos anos eleitorais, 
ataques terroristas e instabilidade política em Moçambique, Ngoenha tem sido crítico nas 
suas reflexões, apontando as feridas, mas também, convida a sociedade a pensar e decidir 
sobre o futuro do país.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 5 44

Severino Ngoenha (2016) entende que está em jogo o lugar reservado ao povo 
moçambicano na escolha daquilo que deve ser o tipo de futuro, tal como desenham as suas 
esperanças. O autor mostra que a cultura da violência militar institucionalizou o anormal 
em Moçambique independente. Ele discute a democracia militarizada ou aparatocraciano, 
sentido duma parte de congruência, que ele dá ao lugar ocupado pelo povo moçambicano 
desde a independência de Moçambique (1975) até 1994, data das primeiras eleições gerais 
no país para escolher o seu próprio futuro. No entanto, no lugar de decidir o bem do país, 
devido à falta de transparência eleitoral, começa uma série de altos bárbaros cometidos em 
nome da luta para uma democracia participativa e justa. 

Para apontar o processo que leva Moçambique a desviar-se da originalidade de um 
estado que implica o envolvimento das suas populações, Ngoenha e Castiano discutem 
que

A segunda República tomou uma postura inversa. Ela peca pela sua ausência. 
As populações não sentem no Estado – desde as instâncias mais elevadas 
até ao servente de uma escola ou dum hospital – «uma pessoa jurídica» 
que está presente e ao seu serviço. O Estado ficou «dólarcrático». Tudo 
se faz em função do rendimento, do ganho, das mordomias. O funcionário 
do Estado transformou-se de servidor público em servidor de si próprio, 
instrumentalizando o privilégio que o seu lugar lhe concede. O funcionário 
não serve: serve-se. Esta situação está em discrepância com a ideia que as 
populações fazem de um funcionário. A ideia que as pessoas têm de um 
professor é de um homem que é uma referência para as populações, não 
só pelo seu saber, mas também pela sua conduta moral. Ver um professor a 
vender notas e provas de exame é simplesmente escandaloso. Ver o hospital 
transformado num comércio ia contra a ideia que as populações tinham da 
deontologia médica, mesmo sem conhecerem o juramento de Hipócrates. 
(NGOENHA; CASTIANO,2010, p.16) 

A segunda república para Ngoenha, é a etapa que houve a introdução do chamado 
multipartidarismo, mas que não se efetivou devido à rigidez do sistema no poder que é a 
FRELIMO. 

Com objetivo de resgatar o que o povo experimentou por algum período, 
especialmente após a independência, daquilo que Ngoenha chama de primeira República, 
o autor argumenta

Durante o período da primeira República nós cantámos que a linha de ordem 
do nosso povo era a unidade, o trabalho e a vigilância. Podemos perguntar 
se estes valores não têm todo o seu lugar no Moçambique de hoje. Em que é 
que a unidade pode ser identificada com um regime político? A unidade do 
nosso povo, contra o tribalismo que está em voga, o regionalismo e o racismo 
não constituem um valor essencial para o Moçambique de hoje? O trabalho, 
o fato (sic) de contar com as próprias forças, num mundo de assistidos e 
objecto (sic) das ajudas e caridade internacional não é um valor a cultivar? 
A vigilância contra as divisões, com o perigo de recair no colonialismo, na 
dominação não é um valor a cultivar e a defender? (NGOENHA; CASTIANO, 
2010, p.18)



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 5 45

Percebendo a dificuldade de compreensão do conceito da democracia e suas 
exigências, Ngoenha faz a seguinte abordagem

Por democracia se entende, portanto, um sistema de partidos. Ora, este 
sistema tipicamente ocidental desde há dois séculos tem vindo a provar a 
sua funcionalidade. Contudo, no contexto histórico atual (sic), caracterizado 
pelo fim do bipolarismo, muitos sociólogos e politólogos se interrogam quanto 
à pertinência da divisão clássica da política em partidos e a capacidade 
deste sistema de representar verdadeiras alternativas políticas e, sobretudo, 
de representar os diferentes estratos da sociedade. (NGOENHA; CASTIANO, 
2010, p. 27-28)

A criação de partidos, obedecendo os critérios estabelecidos pela Constituição e da 
Lei Eleitoral, poderia permitir maior representação na esfera política de Moçambique. Porém, 
o que se vive em Moçambique é ao contrário, pois há perseguição ou enfraquecimento da 
oposição.

Como a democracia não pode ser reduzida em simples questões de eleições de 
partidos ou de presidente que possa representar a sociedade civil, Ngoenha insiste que 

A democracia consiste na inserção de cada indivíduo no seio da comunidade 
e na participação integral na vida daquela. Por isso temos que encontrar um 
espaço institucional adequado para a implementação democrática e para 
um diálogo de reconciliação. E este espaço encontra-se prescrito em duas 
perspectivas... o espaço de reconciliação democrática deve ser uma unidade 
de pequeno número de membros, dos quais vão necessariamente defender 
a participação política dos cidadãos e, na perspectiva política, o espaço 
democrático deve de certa forma, permitir um diálogo contínuo e sistemático 
entre o Estado e as culturas (NGOENHA 2004, p. 188).

Com um partido que se declara de Estado e persegue os demais membros políticos 
que também querem contribuir com o crescimento de Moçambique, o diálogo seria um 
caminho, não somente pela harmonia da pluralidade partidária, mas de pensamentos e 
visões diferentes.

Baseando-se a fatos, principalmente, ao problema de guerras, Ngoenha critica 
chamando-os de elementos que mancham a democracia, uma das maiores características 
de um Estado Soberano

Uma cultura política baseada num culto ao conflito, ao contraditório, pode 
penumbrar o espírito da Democracia, espírito este que está profundamente 
impregnado na história comum dos moçambicanos. E dizer ou colocar 
as coisas desta forma não significa (e nem pode significar) esquecer as 
atrocidades cometidas durante a chamada guerra dos 16 anos, em que 
morreram mais de um milhão de concidadãos. Bem pelo contrário. «Aquilo» 
não deve voltar a acontecer neste solo pátrio. Colocar a história de Moçambique 
do lado do espírito comum dos moçambicanos é deixar-nos conduzir pelo 
espírito da Democracia; ou seja, significa reconhecer o simples facto de que, 
se todos reclamam a paternidade da Democracia (e nenhum pai reclama a 
paternidade de um filho que não quer) é porque o espírito da Democracia 
(melhor: o espírito democrático) está impregnado no fundo, bem no fundo 
destas almas. E este espírito baseia-se num acordo básico que temos como 
moçambicanos: de que precisamos de uma Constituição democrática para 
vivermos conjuntamente. (NGOENHA; CASTIANO, 2010, p. 41-42)



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 5 46

Dessa forma, não há consistência na lamentação em ser pai da democracia, se não 
há sustento pragmático para que a democracia cresça e chegue à maturidade, isto é, para 
que Moçambique viva a verdadeira democracia. Não se constrói nenhum país mergulhado 
nos conflitos e nas guerras. 

CAMINHO PARA A CONSTRUÇÃO DE UM ESTADO SOBERANO NA 
COMPREENSÃO DE NGOENHA

Ciente de que a construção de Estado Soberano exige compreensão e maturidade 
dos membros sociais e políticos, Severino Ngoenha insiste que não se deve enganar a 
comunidade internacional de que Moçambique é um país democrático e se ainda persiste 
a perseguição da oposição e a tendência de o partido no poder viver como regime 
monopartidário. O governo composto pela FRELIMO deve perceber que a democracia não 
se limita nas eleições, mas deve haver espaço para que a governação seja participativa, ou 
seja, o povo deve avaliar, criticar e sugerir caminhos rumo à maturidade dessa democracia.

Ngoenha constata o seguinte

Embora a noção de Estado pareça muito mais abstrata (sic) que as noções 
de Governo e de partido político, a ligação entre eles durante o período de 
exercício do poder de um determinado partido e seu respectivo Governo, é 
feita através de pessoas concretas. Assim, é «natural» que alguns partidos 
políticos, uma vez no poder, queiram criar o maior número possível de «cargos 
de confiança», ou seja, aqueles cargos em que as pessoas são nomeadas 
porque se deposita a confiança inteira nos seus titulares. Ora, esta é a 
forma mais comum que os partidos encontram para se manterem no poder: 
misturando os cargos políticos «de confiança» com os cargos administrativos 
do Estado. Este (ou seja, a mistura de cargos políticos com os cargos técnicos 
administrativos) é um dos efeitos perversos das democracias modernas que 
os teóricos da separação de poderes não conseguiram superar. Por isso, a 
este nível, se torna necessário introduzir um método para preservar o espírito 
democrático. (NGOENHA; CASTIANO, 2010, p. 57) 

Em tratando-se de uma opção de viver a democracia, em Moçambique deveria haver, 
não somente a criação de cargos de confiança para manutenção do poder, mas também 
a abertura de concursos para que a máquina do Estado seja composta por funcionários 
competentes e empenhados na construção do país. 

Outrossim, Ngoenha vive e acompanha a realidade de Moçambique, que segundo 
ele, é um estado falhado ou falido devido aos problemas, não somente pela guerra, mas 
também da falta de liberdade de expressão, da corrupção e do nepotismo. Além disso, o 
autor mostra-nos que Os Estados, legitimados por poderes constitucionais, como é o caso 
de Moçambique, têm levado a cabo ações de violência contra os seus cidadãos, e estes 
consequentemente, se sentem na legitimidade de revoltar-se. Por isso, o país vive em 
estado de guerra desde 1977 quando a guerra civil iniciou e dizimou muitas pessoas.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 5 47

A partir do sistema instalado desde 1975, ano da independência, indica que nenhum 
modelo de governo poderá tirar Moçambique de estado falhado, se antes o povo não tomar 
a atitude radical de “conversão intelectual”, uma mudança que deve partir da vivência da 
ética, da moçambicanidade, isto é, o sentido de pertença de cada moçambicano, defesa do 
bem comum e dos valores tradicionais do povo de Moçambique. 

A introdução da democracia não deve ser uma farsa para continuar a receber 
os dólares do Ocidente. Moçambique deve vivenciar a alegria da democracia com a 
participação de todos os atores políticos sociais que apostam na construção do Estado 
Soberano. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A construção do Estado Democrático e Soberano em Moçambique passa 

necessariamente pela “conversão intelectual” que consiste na busca de um ser ético de 
todos os atores sociais, políticos, culturais, religiosos e econômicos. 

Sob esse viés, a filosofia africana é um projeto de futuro e deve haver 
responsabilidade por todos os filósofos para dirigi-la. Por isso, como o filósofo Ngoenha 
insiste, os moçambicanos devem possuir uma postura interventiva no país e não devem 
cingir-se somente a contemplar e criticar, bem como ter a obrigação de refletir sobre quais 
são os mecanismos necessários para que a sociedade alcance melhores condições de vida 
para a população.

Em Moçambique, que vive uma democracia jovem e frágil, necessita haver uma 
mudança radical: renúncia de todos os traços de corrupção desde a base até o topo da 
pirâmide social e política, denúncia e abandono do autoritarismo militar e a prática da 
inclusão social.

REFERÊNCIAS 
BOBBIO, Norberto. O futuro da democracia. 2ªed. São Paulo, Paz e Terra, 2000. 

BONO, Ezio Lorenzo. Do Federalismo como “Fulcro” da Liberdade em Moçambique. Maputo.

NGOENHA, Severino Elias. “Identidade moçambicana: já e ainda não”. In SERRA, Carlos (Org.), Identidade, 
moçambicanidade, moçambicanização. Maputo: Livraria Universitária – Universidade Eduardo Mondlane, 
1998.

NGOENHA, Severino Elias. “Por um pensamento engajado”. In NGOENHA, Severino; CASTIANO, José 
P. Pensamento Engajado: Ensaios sobre filosofia africana, educação e cultura política. Maputo: Editora 
Educar – Universidade Pedagógica, 2011.

NGOENHA, Severino Elias. Vico e Voltaire: Duas Interpretações Filosóficas da História do Século XVII. 
Lisboa, Edições Salesianas, 1991.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 5 48

NGOENHA, Severino Elias. Filosofia Africana. Das Independências às Liberdades. Maputo, Edições 
Paulistas-África, 2003.

NGOENHA, Severino Elias. Os Tempos da Filosofia. Filosofia e Democracia Moçambicana. Maputo, 
Imprensa Universitária, 2004. 

NGOENHA, Severino Elias. MACHEL, Ícone da 1ª República? Maputo, Ndjira, 2009. Todorov, T. La 
Conquête de l’Amerique. La Question de l’outre. Paris, Seuil, 1982. Touré, M. LesÉtudiantsAfricaineParlent. 
RevuePrésenceAfricaine. Paris, 1953.

NGOENHA, Severino Elias. Os tempos da filosofia. Filosofia e democracia moçambicana. Imprensa 
Universitária, UEM, Maputo, Moçambique, 2004.

NGOENHA, Severino Elias. Por uma dimensão moçambicana da consciência histórica. Porto: Edições 
Salesianas, 1992.

NGOENHA, Severino Elias. O retorno do bom selvagem: uma perspectiva filosófica africana do problema 
ecológico. Porto: Edições Salesianas, 1994. 

NGOENHA, Severino Elias. “Identidade moçambicana: já e ainda não”. In SERRA, Carlos (Org.), 
Identidade, moçambicanidade, moçambicanização. Maputo: Livraria Universitária – Universidade 
Eduardo Mondlane, 1998. 

NGOENHA, Severino Elias. Estatuto e axiologia da educação: o paradigmático questionamento da 
Missão Suíça. Maputo: Livraria Universitária – Universidade Eduardo Mondlane, 2000.

NGOENHA, Severino e CASTIANO, José P. Pensamento Engajado: Ensaios sobre filosofia africana, 
educação e cultura política. Maputo: Educar – Universidade Pedagógica, 2011.

PETTIT, P. Freedom as Antipower. Ethics, v. 106, p. 576-604, 1996. Disponível em: http://www.princeton.
edu/~ppettit/papers/ FreedomasAntipower_Ethics_1996.pdf. Acesso em: 5.set.2007.

PETTIT, P. Republican Freedom and constestory democracy. In: SHAPIRO, I. and HACKER-CORDON, 
C. ed., Democracy’s Value. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 163-90, 1999.

PETTIT, P. Teoria da Liberdade. Belo Horizonte: Del Rey, 2007b

PETTIT, Philip. ‘The Determinacy if Republican Policy: A Reply to McMahon’, Philosophy & Public Affairs, 
Vol. 34, pp 275-283. 2006

PETTIT, Philip. Democracia e contestabilidade. In MERLE, Jean-Christophe; MOREIRA, luiz. Direito e 
legitimidade. São Paulo, Editora Landy, 2003.

PETTIT, Philip. Republicanism. A theory of freedom and government. Oxford, Oxford University Press, 
1997a.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 49

Data de aceite: 01/04/2025Data de submissão: 05/02/2025

DA GRANDE SELVA DE NÉMEA À 
TRANSMUTAÇÃO POÉTICA DE HÉRCULES: A 

PRIMEIRA AGRICULTURA DO MUNDO

 

CAPÍTULO 6

Lúcio Flávio de Sousa Costa
Doutorando pelo Programa de Pós-

graduação em Filosofia do Instituto de 
Filosofia da Universidade Federal de 

Uberlândia

RESUMO: O artigo pretende definir da obra 
Ciência Nova de Giambattista Vico (1668-
1744) a primeira forma de entendimento, 
há uma relação poética entre o Homem e a 
Natureza, não uma relação filosófica entre 
o Sujeito e o Objeto. Pensar o início da 
construção do mundo social só foi possível 
poeticamente. Essa construção foi poética 
e permitiu uma relação de transmutação 
de sentido fantástico universal para o 
desenvolvimento dos conhecimentos. O 
ponto de partida foi poético, assim como 
foi identificado Hércules, um arquétipo 
mitológico, considerado o fundador de todas 
as nações como um primeiro ser político. 
A grande selva foi considerada pelo signo 
zodíaco de Leão, morta por Hércules, que 
provocou vomitá-la chamas, incendiando-a 
para transformar em terra cultivada. Um dos 
maiores trabalhos do herói, a inauguração 
da Agricultura como trabalho no campo 
passou ser o primeiro significado expresso 

entre o Homem e a Natureza, permitindo 
o aperfeiçoamento do conhecimento, bem 
como indo além da necessidade imediata 
de preservação da existência dos animais.
PALAVRAS-CHAVE: Transmutação poética; 
Hércules; Vico

FROM THE GREAT FOREST 
OF NEMEA TO THE POETIC 

TRANSMUTATION OF HERCULES: 
THE FIRST AGRICULTURE OF THE 

WORLD
ABSTRACT: The article aims to define, in 
Giambattista Vico’s (1668-1744) work New 
Science, the first form of understanding: 
there is a poetic relationship between Man 
and Nature, not a philosophical relationship 
between Subject and Object. Thinking about 
the beginning of the construction of the 
social world was only possible poetically. 
This construction was poetic and allowed for 
a relationship of transmutation of universal 
fantastic meaning, enabling the development 
of knowledge. The starting point was poetic, 
just as Hercules, a mythological archetype, 
was identified as the founder of all nations 
and the first political being. The great forest 
was associated with the zodiac sign of Leo, 
slain by Hercules, who caused it to vomit 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 50

flames, setting it on fire to transform it into cultivated land. One of the hero’s greatest labors, 
the inauguration of Agriculture as work in the fields, became the first expressed meaning 
between Man and Nature, allowing for the refinement of knowledge and going beyond the 
immediate need for the preservation of animal existence. 
KEYWORDS: Poetic Transmutation; Hercules; Vico

INTRODUÇÃO

  1

1. A pintura foi uma ilustração da origem do mundo social, constando na primeira página da obra-mestra Princípios de 
(uma) Ciência Nova: Acerca da Natureza Comum das Nações (1744). Foi encomendada por Giambattista Vico (1668-
1744), a pintura passou a ser como uma gravura alegórica para introdução dessa obra-mestra. Apresentada em 1730 e 
aperfeiçoada em 1744 sob o autor e pintor Domênico Antonio Vaccaro (1678-1745) com contribuições de Antonio Baldi 
(1692-1768) e Francesco Sasone (1715-1805). Há uma menção do primeiro autor e pintor da pintura estava na obra 
Vico: O Precursor (FIKER, 1994, p. 78)



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 51

O artigo desenvolveu um caminho para realizar o objetivo. Este caminho seguiu 
um tipo de discussão, buscando as menções conceituais de Giambattista Vico (1668-
1744) para conjecturar, analisar e justificar o título definido. Os caracteres poéticos (mitos) 
delimitados por Vico em sua obra-mestra, Princípios de Ciência Nova: Acerca da Natureza 
Comum das Nações (1744), abreviada por Ciência Nova, que conduziram ao significado 
de transmutação poética. Há uma mudança de nível a partir de uma decisão do autor 
napolitano em estudar o mundo social. O Hercules2 foi pautado como um personagem 
político e de gênero universal, além do seu contexto mitológico de origem. Esse herói foi 
definido como o primeiro homem do mundo social e o principal personagem a iniciar um 
modo de relação, construindo as primeiras instituições sociais a partir de sua origem heroica 
(VICO, 2005, §14, pp. 15-16). A origem desse herói estaria fundamentada em princípios 
anunciados na principal obra do autor napolitano (providência divina, cerimônia matrimonial 
e ritual fúnebre3). A abordagem desses princípios somente se tornou digna de discussão 
na obra-mestra de Vico, confirmando a natureza social do Homem e representando um 
levante contra o próprio tempo. Segundo autor napolitano, a obra-mestra não apenas 
apresentou os princípios fundantes do mundo social, mas também compreender como 
surgiu a primeira forma de entendimento, consolidando a primeira forma de socialização, 
sem adotar a um conhecimento profundo ou filosófico. Vico criticou tanto a filosofia antiga 
quanto a filosofia moderna em relação à origem da linguagem e sua função. Essa primeira 
forma de conhecimento só foi possível a partir de uma conexão peculiar com o saber em um 
tempo longínquo, sendo definida por ele como sabedoria poética4. Na concepção de Vico, 
o mundo natural e o mundo social não foram categorizados pela filosofia desde o início. A 
filosofia da modernidade defendeu uma racionalidade fundamentada na cognição de Deus, 

2. Como Vico definiu o Hercules que: Cada nação gentia teve um seu Hércules, que foi filho de Júpiter; e Varrão, dou-
tíssimo da antiguidade, chegou a enumerar quarenta (VICO, 2005, §196-197, p.129). 
3. Segundo Vico, os primeiros homens ainda eram um pressuposto, antes da constituição do mundo social, definido por 
gigantes de disformes forças e estaturas (VICO, 2005, §13, p.15). Essa condição pré-histórica desses supostos gigan-
tes foi modificando tanto mentalmente quanto corporalmente a partir dos três princípios da obra-mestra. Na concepção 
de Vico, a mudança de estado disforme foi possível sob os caracteres poéticos, alavancando a virtude como eficaz a 
partir da piedade e da religião, provocando uma medida de justiça e possibilitando homogeneidade na estatura, à luz 
de uma ideia de divindade. Os dois artefatos da pintura arado e urna foram colocados em posição perto do altar, repre-
sentando os primeiros pais dos gentios, qualidade defendida por estado de pai de família como gentios mais fortes da 
História (VICO, 2005, §14, pp. 15-16). A transição entre a condição pré-histórica desse gigante disforme e a figura de 
Hércules vigorou somente a partir de princípios definidos abaixo. Conforme Vico, o Hércules foi regido a partir do: [...] 
primeiro princípio, acerca da providência divina, e do segundo, que é o dos matrimônios solenes ̶, a crença universal 
na imortalidade da alma, que começou com as sepulturas, é o terceiro dos três princípios sobre os quais esta Ciência 
reflecte acerca das origens de todas as inumeráveis, várias e diversas coisas de que trata. (VICO, 2005, §13, p. 15). 
Esse momento pré-histórico do estado de pai de família até a chegada do momento de Hércules (filho do pai de família) 
somente vigorou pela piedade e pela religião. Creditou o autor napolitano que o Homem até alcançar o momento de 
maturação de república e de leis, ainda não seria capaz de compreender o estado de coisa, os primeiros homens seriam 
o pai de família como um simulacro de Deus (VICO, 2005, §14, p. 17). 
4. Vico aderiu no tempo dele à defesa de uma distinta metafísica (a mulher alada). No caso do autor napolitano, ele não 
propôs a demolição do edifício metafísico como era comum no tempo dele, ele buscou aproveitar bases satisfatórias 
desse edifício para realizar as melhorias. Assim, o autor napolitano definiu uma nova perspectiva de metafísica como: 
[...] a ciência sublime, que reparte os seus justos assuntos por todas as ciências que se dizem <subalternas>; e a sa-
bedoria dos antigos foi aquela dos poetas teólogos, que, sem dúvida, foram os primeiros sábios do gentilismo, como se 
estabeleceu nas Dignidades, e as origens de todas as coisas devem por natureza ser grosseiras: devemos, por tudo 
isto, dar início à sabedoria poética a partir de uma sua metafísica grosseira, da qual, como de um tronco, se difundam, 
por um ramo, a lógica, a moral, a economia e a política, todas poéticas; e por um outro ramo, todas também poéticas, a 
física que terá sido mãe da sua cosmografia e portanto, da astronomia, que nos assegurará acerca das suas duas filhas, 
que são cronologia e a geografia [...] (VICO, 2005, §367, p. 203, grifo do autor)



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 52

valendo-se das ciências exatas – como a matemática e a geometria – e subjugando a vida 
prática do Homem similar às leis do mundo natural.5 Vico dedicou-se ao estudo do mundo 
social (da vida prática), expresso por caráteres poéticos, adequando à condição histórica 
da mentalidade dos primeiros homens. Na obra-mestra, o autor napolitano, ao defender 
a sabedoria poética dos primeiros homens, destacou a estátua de Homero posicionada 
ao lado do altar da pintura como representação do Homem em sua vida prática. Essa 
estatua simbolizaria, de maneira atenuada, o desenvolvimento dos estágios cognitivos da 
humanidade. O objetivo do artigo constituiu em investigar como seria possível fundamentar 
o conhecimento, exclusivamente a partir de seus próprios princípios, de modo compreender 
a vida do cotidiano de maneira autônima, indo além das limitações do tempo e do espaço. O 
primeiro contato do Homem com mundo foi uma criação poética, fruto da interação entre a 
percepção de si mesmo e o mundo natural, numa relação direta que refletiria as modificações 
da mente humana. Contra a dedicação da Filosofia da modernidade, que se dedicava muito 
ao estudo do mundo natural, Vico propôs a História como a principal fonte de conhecimento, 
fundamentada na experiência humana. Ele acreditava, a posição escolhida, que permitiria 
aproveitar melhor o desenvolvimento cognitivo humano no mundo social, reconhecendo 
uma racionalidade inerente à sua natureza do Homem. Essa visão levaria em consideração 
os estágios de desenvolvimento cognitivo ao longo do tempo, destacando a importância 
do contexto histórico na construção do saber humano. O altar da pintura da obra-mestra 
simbolizaria a origem do mundo social a partir da religião, representando o culto uma ideia 
de divindade. Sobre o altar, o globo terrestre (mundo natural) foi posicionado de modo que 
a metade ficaria apoiada. Essa posição desse globo quis simbolizar que faria jus o estudo 
somente de uma perspectiva, como a teologia natural, incapaz de abarcar a complexidade 
e a totalidade da experiência (VICO, 2005, §342, pp. 182-183). Nessa pintura, o autor 
napolitano destacou a ausência de um estudo específico ao mundo social, apesar da 
presença dominante da Filosofia no cenário acadêmico. Ele argumentou que ainda faltava 
explorar a teologia civil, entendida como o reflexo da providência divina (VICO, 2005, §342, 
pp. 182-183) na organização e no desenvolvimento das sociedades humanas. Pensar sobre 
a origem do mundo social foi um desafio inédito para o autor napolitano. Esse estudo só 
passou a ser viável abordar o estudo quando adotou um método próprio e distinto daquele 
da modernidade, garantindo a validade de um modo de saber poeticamente construído pelo 
Homem, abarcando uma história das ideias humanas, ao integrar a experiência humana e 
o desenvolvimento cognitivo ao longo do tempo. Esse desafio foi alcançando gradualmente 
à medida que o autor napolitano estabeleceu uma relação de conhecimento entre Filosofia 

5. De acordo com Vico, a Filosofia da modernidade seguiu, à luz de uma noção de Deus, a defesa de um modo de es-
tudo para pensar o mundo natural e o mundo social a partir das reflexões dos filósofos sobre as ideias humanas. Assim 
diz o autor napolitano: Tal como a metafísica dos filósofos faz por meio da ideia de Deus o seu primeiro trabalho, que 
é o de esclarecer a mente humana, que necessita da lógica para que com clareza e distinção de ideias forme os seus 
raciocínios, com o uso dos quais desce a purgar o coração dos homens [...] (VICO, 2005, §502, p. 327). Enquanto, a 
metafísica poética de Vico abarcou a condição histórica dos primeiros homens que incapazes para adotar a lógica da 
cognição de Deus dos filósofos. Foi sabido que a metafísica poética pautou a partir dos sentidos como diria Vico, ainda 
que partissem dos: [...] falsos na matéria, porém verdadeiro na sua forma [...] (VICO, 2005, §502, p. 327). No entanto, 
o autor napolitano alegou que foi benévolo [...] o bom uso da cognição de Deus [a partir da metafísica poética], é ne-
cessário que as mentes se aterrorizem a si mesmas [...] (VICO, 2005, §502, p. 328) como único remédio para garantir 
o gênero humano agir virtuosamente ao longo do tempo.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 53

e Filologia6, integrando-as de maneira nova. Essa aproximação permitiu alcançar o objetivo 
proposto: compreender a origem e o desenvolvimento do mundo social por meio de uma 
abordagem que integraria a atividade filosófica à análise dos caracteres poéticos e das 
manifestações culturais. Vico atribuiu à obra-mestra a defesa de um estudo do mundo 
social, que expressaria de modo geral na pintura, com o intuito de explicar a origem de 
qualquer nação. A pintura ilustraria o modo de ser e saber dos primeiros povos, permitindo 
construir uma relação de transmutação poética do conhecimento dessa época longínqua. 
Essa transmutação aconteceu por meio do uso particular do sentido dos primeiros homens, 
desenvolvendo para a adoção de um gênero universal do sentido, o que Vico denominou de 
universais fantásticos. Nesse sentido, o autor napolitano defendia que a poesia tinha uma 
função social: era como um fingir com decoro dos primeiros homens, um saber poético que 
surgiria de forma unívoca a partir de suas experiências e percepções imediatas, e não de 
modo análogo como um saber compartilhado e profundo, característico de filósofos. Segue 
o que dizia Vico:

[...] os primeiros homens, como crianças do gênero humano, não sendo 
capazes de formar os gêneros inteligíveis das coisas, tiveram natural 
necessidade de fingir os caracteres poéticos, que são gêneros ou universais 
fantásticos, de referir a eles, como a certos modelos, ou então retratos ideais, 
todas as espécies particulares a cada um dos seus gêneros semelhantes; 
semelhança pela qual as antigas fábulas não podiam fingir-se senão com 
decoro. (VICO, 2005, §209, p. 133)

O estudo de Vico do mundo social possibilitou identificar uma nova perspectiva de 
análise do Homem, ao atribuir uma virtude específica à figura de Hércules, soerguendo- o ao 
status de principal arquétipo mitológico. Essa figura passou a representar uma consciência 
coletiva, simbolizando valores de ideais compartilhados ao longo do tempo. Nesse sentido, 
Hércules foi valorizado pelo autor napolitano como o fundador de cada nação gentílica. Vico 
acreditava que o arquétipo de Hércules representaria a primeira entidade política, ou seja, o 
criador do mundo social, simbolizando um modo de racionalidade social. A selva do Léão de 
némea, ilustrada na obra-mestra, assim como a grande selva antiga representaram o globo 
terrestre da pintura, ou, como queira, o mundo natural. Essa selva foi definida como uma 
transmutação poética associada ao signo zodiacal de Leão. Um signo que, por sua vez, foi 
interpretado como uma entidade viva que Hércules matou (ou transmutada poeticamente), 
ao provocar vomito de chamas, incendiou a grande selva antiga, transformando-a em terra 
cultivada e, assim, dando início à civilização. Nesse grande trabalho, o herói Hércules 
fundou a Agricultura, estabelecendo o primeiro local de convivência social, atenuando uma 
racionalidade de convivência. 

6. Vico na ilustrativa pintura orientou para conhecer inovadora metafísica (poética) que a Filosofia e a Filologia deveriam 
adotar a partir do significado efetivo da joia convexa no peito da mulher alada (metafísica), pautando desde a origem da 
história das ideias do gênero humano, tendo em vista saber os: [...] primeiros homens, estúpidos, insensatos e horríveis 
bestiagas, deviam começar a reflectir todos os filósofos e filólogos sobre a sabedoria dos antigos gentios, isto é, dos 
gigantes [...] (VICO, 2005, §374, p. 211) quando a luz do raio da providência divina refrataria no final do percurso até a 
estátua de Homero.



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 54

A grande selva antiga transformou-se em um campo de cultivo e ordem social, 
representando a primeira esfera de importância para suprir as necessidades do Homem 
a partir do mundo natural. Essa transformação não somente permitiu o aperfeiçoamento 
do próprio conhecimento, mas também possibilitou ir além da necessidade imediata de 
preservação da existência, algo característico da vida animal, soerguendo o Homem a um 
status de desenvolvimento social e intelectual. O grande trabalho de Hércules não foi uma 
força predatória contra o mundo natural, nem contra a própria espécie. Esse trabalho foi 
senão um grande esforço de saber o desconhecido que condicionaria a condição humana 
de produzir conhecimento, além da sobrevivência. O esforço do trabalho gerou algo de 
novo (o saber poético) para ser possível adequar à vida prática, ou melhor, adaptar as 
condições presentes do mundo natural à necessidade de cada comunidade gentil. O 
pensamento da modernidade diferencia-se do pensamento sob a ordem poética, como se 
vê na noção do tempo, que pressuporia uma coleção de dados (abstração) e um controle 
prévio para análise sobre o mundo natural, abstendo-se de adotar assuntos próprios do 
Homem no mundo social. Na perspectiva da noção inicial do tempo, ainda quando era 
poético (primeira metafísica), o esforço representaria um despertar da mente coletiva do 
Homem por meio da Agricultura, simbolizando na prática e poeticamente a partir do segundo 
signo de zodíaco, Virgem. Segundo Vico, a idade de ouro dos primeiros homens não foi 
um tempo filosófico, capaz de gerar ideias humanas abstratas, mas sim um tempo poético, 
que despertou a consciência coletiva na mente do Homem quando ao criar o mundo social, 
marcando também a inauguração da Agricultura. Essa inauguração foi simbolicamente 
representada pela coroa de espiga de trigo na cabeça desse signo de Virgem, um tempo 
narrativo e poético que se inicia com o plantio. Para o autor napolitano, o Homem, por meio 
de uma linguagem simbólica e imaginativa, começou a conceber sentido ao mundo natural 
e a construir as bases da vida social, criando caracteres poéticos aos efeitos do clima do 
mundo natural e às práticas agrícolas.

A contagem no tempo relacionada ao plantio foi uma exteriorização da consciência 
coletiva, representando os primeiros momentos da Agricultura como uma prática que 
demandava um modo de organização e simbolismo. No caso da cultura do plantio, a colheita 
de trigo serviu como base para uma forma de categorização poética a partir do signo Virgem. 
Esse signo, associado à imagem de colheita e à coroa de espigo de trigo, refletiria o valor 
da reunião entre o trabalho humano e os ciclos naturais, transmutando, poeticamente, a 
atividade agrícola em uma forma de manifestação cultural e mitológica. A produção agrícola 
e trigo representaria atenção às necessidades práticas e imediatas de alimentar a primeira 
comunidade gentia. Há uma consciência coletiva construída que reuniria em torno dessa 
produção e de uma nova noção da terra como ambiente de morada e pertencimento. Sendo 
assim, a contagem temporal passou a ser compreendida de maneira mais profunda a partir 
das estações do clima, consolidada pelo sucesso da colheita de trigo, que se tornou o 
primeiro “ouro do mundo”. Essa contagem estaria associada ao ciclo agrícola, e não a uma 
abstração fundamentada nos dos astros ou nas órbitas celestes do zodíaco. Enquanto o 
estudo astrológico focaria no movimento dos planetas e signos, o fenômeno natural do 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 55

dilúvio foi o que fez despertar a consciência coletiva para narrar o plantio. Ao contrário 
dessa narrativa de órbita celeste, o evento catastrófico e universal do dilúvio foi um marco 
na memória coletiva dos primeiros homens, mencionado por Vico em sua obra-mestra. 
Foi um despertador da consciência coletiva que possibilitou organizar os plantios, uma 
condição comum e experimentada por cada comunidade gentílica, ainda que independente 
e isolada. Nesse sentido, o evento desse dilúvio representaria uma ocasião de caráter 
universal que marcou o início de uma contagem do tempo a partir da relação direta e prática 
com a terra e seus fenômenos naturais, não a partir de fenômenos celestes abstratos. A 
partir dessa experiência comum, os primeiros homens passaram a contar o tempo a partir 
das estações climáticas, períodos de plantios e colheita. Esse evento foi descrito pelo som 
de um estrondo, o trovão do raio no mundo natural, que, em distintas narrativas, assumiu 
um caráter divino e simbólico. Na tradição bíblica, o dilúvio foi considerado como uma ação 
punitiva de Deus, um castigo enviado para purificar a humanidade dos excessos. Na cultura 
da mitologia grega, a ação de Zeus quis mostrar a sua vontade e poder pelo raio, tanto para 
punir os mortais quanto para restabelecer o cosmo. Na concepção de Vico, os primeiros 
homens, por uma questão de curiosidade, quiseram saber como uma manifestação divina 
o que ela tinha a dizer (VICO, 2005, §377, pp. 213-314). O fator ocasional desse fenômeno 
natural de grandeza universal – o dilúvio e o estrondo do raio – transmutou-se, na condição 
histórica dos primeiros homens, em uma narrativa poética7, contada de forma diversa em 
todas as partes do globo terrestre. Esse evento, ao mesmo tempo catastrófico e revelador, 
oportunizou compreensão de um modo de tempo na mente do Homem ao buscar saber o 
que quer dizer (significar) por trás dos fenômenos naturais (VICO, 2005, §189, pp. 127). 
Nessa condição, os primeiros homens interpretavam a partir das suas naturezas [...] as 
coisas dúbias, ou seja, obscuras, que lhes dizem respeito e, portanto, as consequentes 
paixões e costumes (VICO, 2005, §220, p. 135). Uma condição que permitiu vigorar a 
origem do mundo social foi o fingir com decoro da fala divina dos primeiros homens como 
a figura do poeta teólogo, trazendo consigo o respeito autoral da criação, visto que os 
primeiros homens [...] quando não podem explicar nem mesmo por coisas similares, 
atribuem às coisas a sua própria natureza (VICO, 2005, §180, pp. 124-125). Na concepção 
de Vico, a construção de conhecimento foi considerada o trabalho de Hércules, à luz dos 
caracteres poéticos. Esse trabalho dependeria de uma adequação entre as necessidades 
do Homem e as condições concretas do mundo natural. Segundo o autor napolitano, o 
Homem possuia uma curiosidade natural, uma contínua busca por saber o significado de 
evento, ainda que seja ocasional. Essa curiosidade seria a [...] filha da ignorância e mãe 
da ciência [...] (VICO, 2005, §377, pp. 214-215) e, por via de saber poético, os caráteres 
poéticos foram criados para o entendimento comum da própria mente, abarcando modos 
de ser na vida prática. O resultado dessa experiencia comum gerou uma espécie de apólice 
da ordem social e, que o senso comum8 seria uma adoção de um modo de agir por cada 

7. Acreditou Vico na obra-mestra que o êxito operacional da mente humana somente passou a compreender algo a par-
tir de um motivo (ocasião), ainda que advenha do sentido, usando as faculdades do engenho e da fantasia ao recolher 
elementos do sentido ultrapassaria com algo novo que não pertencesse ao próprio sentido para inteligir (VICO, 2005, 
§363, pp. 196-197).
8. Vico definiu o senso comum como a condição histórica dos primeiros homens, visto que [...] é um juízo sem reflexão 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 56

comunidade gentílica como afirmou o autor napolitano, quando o Homem [...] começou a 
pensar humanamente [...] (VICO, 2005, §338, p. 180). A selva de némea foi transmutada 
poeticamente e o responsável foi de uma ação concretizada por cada Hercules, permitindo 
o cultivo de cada selva, bem como a criação de uma objetividade poética para atender a 
necessidade de cada comunidade gentia. Como dizia Vico, a meta da condição humana 
na origem é poética e deveria ser considerada como fundamento comum de verdade, pois 
as uniformidades de ideia [...], nascidas no seio de povos inteiros, desconhecidos entre si, 
devem possuir fundamentos comum de verdade (VICO, 2005, §144, p. 111). Na obra Mito 
e Metafísica (1980) de Georges Gusdorf (1912-2000), o autor francês buscou enfatizar 
a importância dos mitos dos povos primitivos antes da Filosofia, o mito viraria de fonte 
inesgotável do pensamento humano, disponível ao longo do tempo. Segue o que dizia o 
autor francês: 

O tempo dos mitos, pré-história da filosofia, é o tempo em que o mito reina sem 
rival e, pois, o tempo em que ele não é reconhecido como tal. A consciência 
humana afirma-se, desde sua origem, como estrutura do universo. [...] A 
mitologia é, como efeito, o repertório dos mitos de todas as idades e de todas 
as origens, destacados do seu contexto vivido, isto é, desnaturados. [...]

O mito está ligado ao primeiro conhecimento que o homem adquire de si 
mesmo e de seu contorno: mais ainda, ele é a estrutura deste conhecimento. 
Para o primitivo, não há duas imagens do mundo, uma “objetiva”, “real” e outra 
“mítica”, mas uma leitura única da paisagem. O homem se afirma ao afirmar 
uma dimensão nova do real, uma ordem nova manifestada pela emergência 
da consciência. (GUSDORF, 1980, p. 23)

Assim como pensou Gusdorf sobre a noção do tempo dos mitos, a terra cultivada 
de Hercules como ato criativo, à luz de Vico, condicionaria a nutrição poética de um solo 
metaforicamente, transmutando poeticamente num ambiente fértil para o surgimento dos 
mitos. O grande trabalho de Hércules começou agrícola, como um modo possível, o grande 
momento desse trabalho apareceria como o novo sentido a partir da terra cultivada, uma 
realidade de muitas, passando a ser não somente sob uma possibilidade de realidade, 
dando início na formação de laços sociais por toda a parte do globo terrestre, uma relação 
comum de ordenar e de agir na perspectiva de atividade prática dos primeiros povos. 
Essa maneira poética de relação social permitiu transmutar o sentido da terra, criando um 
sistema de cultura para além da descrição de um aspecto físico do mundo natural, bem 
como não se limitaria por uma busca do aspecto de produção para atender um determinado 
modo de interesse econômico. Pensar do ponto de vista filosófico seria um pensar dos 
modos de pensamento do Homem ao longo do tempo. Não seria uma situação casual 
convocar a atividade filosófica atenuando para o pensamento agrário. Pensar uma Filosofia 
da Agricultura seria possível, desde que considerasse como fonte de conhecimento nas 
modificações da mente humana a partir do cultivo da terra. Segundo Vico, a celebração dos 
jogos olímpicos não foi desenvolvida somente sob um aspecto esportivo, mas abarcaria sob 
uma manifestação religiosa. Há uma consciência coletiva (senso comum), reconhecendo a 

alguma, comummente sentido por toda uma ordem, por todo um povo, por toda uma nação ou por todo o gênero hu-
mano (VICO, 2005, §142, p. 111).



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 57

vitória de Hércules como um prestar de conta para uma divindade máxima sobre o mundo 
natural, um valor humano como fim em si mesmo. O ato de agir inicial desse herói foi 
reconhecido pelo grande feito, um ato criativo e realizável no mundo natural. Esse ato 
bem-sucedido não foi apenas um evento isolado, ele também representou a supressão 
da necessidade de sobrevivência do Homem, não como se via na condição limitada de 
outros animais. A vitória desse herói, Hércules, criou os jogos olímpicos, confirmando-a 
como um símbolo de ir além dessa necessidade básica, e, nem por isso não negaria o 
valor intrínseco, nem o caráter subjetivo do mundo natural. No caso desse ato, a vitória de 
Hércules sobre o mundo natural expressou o valor ímpar do Homem, uma maneira como 
se fez possível ao longo do tempo viver e agir de modo significativo, ultrapassando um 
determinado condicionalmente de existência presente nos animais.

OS DOIS SIGNOS ZODÍACOS NA FAIXA DO GLOBO TERRESTRE QUE 
REPRESENTARAM A TRANSMUTAÇÃO POÉTICA, ATENDO COMO UMA 
FONTE DE CONHECIMENTO NO PENSAMENTO AGRÍCOLA

A pintura apresentou para o leitor dois signos zodíacos e artefatos na obra-mestra, a 
Ciência Nova (1744). Os signos escolhidos pelo autor napolitano foram: Leão e Virgem. Os 
artefatos (hieróglifos) e objetos simbólicos expandiram para a complexidade dessa obra, 
abrindo discussão por várias perspectivas de conhecimento. Esses artefatos e objetos 
simbólicos possibilitaram novas modalidades de pensamento. O artigo pretenderá, à luz de 
concluí-lo, delimitar, brevemente, acerca de alguns artefatos e objetos simbólicos, refletindo 
um pensamento agrário. Na pintura da obra-mestra, o autor napolitano selecionou itens 
como o altar (religião), o globo terrestre (mundo natural), a mulher alada (metafísica), o 
raio de luz (providência divina), o olho no triângulo (Deus observador), o Homero (poeta), o 
timão (fâmulo)9 e o arado (artefato agrícola)10, a urna (funeral). Essa delimitação faria parte 
do arquétipo do pensamento agrário do mito de Hercules que somente foi possível a partir 
de uma transmutação poética. 

A grande selva antiga, ou como foi definida por Vico, o Leão de Némea, ou a grande 
selva de némea. Esse leão foi descrito pelo autor napolitano como uma representação 
poética, um local não cultivado, nem habitável. Na mitologia grega, o animal passou a 
ter um corpo instransponível e não seria morto por um mero mortal. Foi feito pela deusa 
Hera, esposa e irmã do Zeus, conhecida como o tempo de Hera (do matrimônio e da 

9. Segundo Vico, a figura de Hércules era de origem da nobreza e entendia o fâmulo como uma figura social de origem 
bestial, expressada na pintura como uma arquitetura poética de origem do mundo social. Essa figura bestial foi repre-
sentada a partir do timão que: [...] está afastado do arado, que em frente do altar se lhe mostra hostil e com a ponta 
ameaçadora, porque os fâmulos, não tendo parte no domínio dos terrenos como se assinalou, pois estavam todos em 
poder dos nobres, fartos de dever servir sempre os senhores, depois de longo tempo, finalmente, manifestando-lhes 
as suas pretensões e, por isso, amotinados, revoltaram-se contra os heróis em tais referidas contendas agrárias, que 
se comprovarão bastante mais antigas e de longe muito diferentes daquelas que se lêem sobre a história romana mais 
tardia. (VICO, 2005, §20, p. 22). Um heroísmo muito diferente ao da origem do mundo social, pois os Hercules no início 
deveriam [...] dominar os soberbos e socorrer os periclitantes [...] (VICO, 2005, §18, p. 21)
10. Na constituição inicial dos laços sociais. o arado representou dois sentidos na posição do artefato sobre o caráter 
político de Hercules. Segundo Vico, o cabo do arado estaria: [...] com certa majestade na face do altar, para nos dar a 
entender que as terras aradas foram os primeiros altares da gentilidade; e para denotar igualmente a superioridade de 
natureza que os heróis acreditavam ter sobre os seus parceiros [...] (fâmulos) (VICO, 2005, §15, p. 17).



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 58

estabilidade). Na narrativa poética desse animal, o Leão criado pela deusa que habitava e 
atormentava a planície de Némea, situada numa unidade da Grécia, a Argólida. Euristeu, 
rei de Tirinto, passou o primeiro trabalho dos dozes de Hércules para matar o Leão.11 

Vico realizou uma transmutação poética do local (Argólia), animando-o por uma 
entidade viva e sobrenatural, adotando a mitologia grega de um local particular para significar 
a passagem de comportamento paleolítico (nomadismo e caça) para neolítico, quando se 
fixou num determinado lugar, humanizando-o. A grande selva antiga se transmutou de 
modos de sentido, após a passagem de comportamento em campo cultivado, um espaço 
humanizado e coletivo, virando fonte de modos da vida do Homem a partir da Agricultura para 
alimentação da comunidade gentia. Assim como Vico usou poeticamente os signos de Leão 
e de Virgem, bem vale menção de uma passagem interessante de Peter Burke na obra Vico:

[...] não só deuses, como Júpiter e semideuses como Hércules, mas homens 
como Sólon, Hermes Trismegistus, Rômulo, o lendário fundador de Roma, e o 
poeta Homero eram todos interpretados por Vico como caracteres poéticos, 
que os homens inventaram [...] Vico sempre citava seus autores fora de 
contexto, ou usando trechos deles para seus próprios objetivos [...] (BURKE, 
1997, p. 59)

Em contraste ao pensamento de Vico, o uso da dúvida cartesiana (cógito) não 
seria possível validar o feito do Homem no tempo longínquo do mundo social, o tempo 
dos mitos como diria Gusdorf. O pensamento somente se fez e começou poeticamente 
até alcançar estágio do pensamento filosófico sobre as ideias humanas. A maturação do 
pensamento do autor napolitano começou após nove anos em Vatolla. Ele se graduou em 
direito pela Universidade de Nápoles, ocupando um cargo de professor de retórica. Uma 
das publicações, Vico intitulou a obra de O método de estudos de nosso tempo (1709), 
abreviada por De ratione. Uma das aulas inaugurais ofertadas em cada ano letivo. Essa 
obra possuía um caminho de crítica contra a postura dos modernos. O autor napolitano 
buscou na obra aproveitar melhor um equilíbrio na produção de conhecimento entre os 
antigos e os modernos. No caso da crítica contra os modernos, o interessante que Vico não 
aprovou adotar o uso do método cartesiano no mundo natural, recusando o uso de método 
analítico na mecânica, o uso de método dedutivo na medicina, bem como o uso de métodos 
das ciências naturais para assunto da vida prática do Homem. Outra obra publicada, Vico 
intitulou de A antiquíssima sabedoria dos itálicos (1710), abreviada por De antiquíssima. 
O autor napolitano ainda creditava numa suposta filosofia ou conhecimento profundo a 
partir de estudos etimológicos dos antigos italianos. Nessa obra, Platão (428-347 a.C) 
passou a ter relevância na questão de saber sobre a origem e a natureza da linguagem, 
bem como Francis Bacon (1561-1626) que creditou aos mitos clássicos como uma fonte 
de saber remoto perdido12. De outras obras publicadas, Vico intitulou de Direito Universal 

11. Uma obra de importância que relatou o Léão de Némea foi o do autor Karl Kerényi (1897-1973), A Mitologia dos 
Gregos (2015). Acreditou o autor húngaro que o mito fosse uma necessidade universal para os gregos. O autor men-
cionou no subcapítulo 11. Os Dozes Trabalhos de Hércules, tomando o leão como um animal de localidade (KERÉNYI, 
2015, pp. 136-138).
12. A redefinição da função da poesia como social a partir dos caracteres poéticos que surgiu como contraponto a uma 
suposta sabedoria inatingível, defendida entre os antigos e os modernos (VICO, 2005, §384, p. 220). Vico descobriu 
que os três princípios desses caracteres poéticos e os trabalhos dos poetas que diferiram a dessa sabedoria inatingível. 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 59

(1720-1722), originando três volumes. Nessa obra, o autor napolitano buscou adequar a 
história das línguas e a das coisas, à luz de uma tese relação de platonismo-cristão e de 
cientificismo jurídico. O conceito mais anunciado de Vico foi o verum-factum convertuntur. 
Esse conceito perpassou metamorfoseando por cada obra, tomando uma noção mais 
próxima da realidade histórica de cada nação a partir da obra-mestra. Nessa obra, o autor 
napolitano procurou defender o seu pensamento e evitar um confronto sobre a autoridade 
da religião Católica. A construção poética do mundo social independia das Sagradas 
Escrituras. As menções dessas escrituras e personagens bíblicos não causaram maiores 
danos no núcleo do objeto de estudo. A preocupação do autor napolitano foi mostrar uma 
hipótese de consciência coletiva na vida prática, presente nas mentes poéticas dos povos 
primitivos como legítima e possível para o estudo, visando defesa de uma visão histórica do 
processo de humanizado do mundo social. Vico reconheceu a validade das ciências exatas 
(matemática e geometria), visto que o Homem demostra, porque faz, porém não colocou 
no mesmo patamar do estudo do mundo social, ou da realidade histórica. O conhecimento 
do mundo social não está pautado nos sentidos como o conhecimento do mundo natural. 
Esse conhecimento se fez pela experiência coletiva que perpassaria pelo tempo. Conhecer 
a causa humana é o desafio de buscar saber o motivo de ser, o fim em si mesmo. É saber 
o porquê de um modo foi e não de outro modo como uma razão passível de conhecer o que 
estaria sempre ao alcance do Homem, conhecendo o interior das modificações da nossa 
mente ao longo do tempo. Foi uma tese do autor napolitano de valoração do conhecimento 
humano e não o do conhecimento do mundo natural. Vale a menção de uma passagem de 
Fiker na obra Vico: O precusor:

Para Vico, a mitologia era, enfim, uma pré-forma primitiva e necessária de 
conhecimento, da qual se originou nossa ciência. Ele enfatiza o significado 
civilizatório da religião, mostrando entre suas funções a de compensar as 
massas pela renúncia ao instinto para que haja vida social. Para o pensamento 
viconiano, ao contrário do que é defendido pelo Iluminismo, a origem das 
falsas religiões está num desenvolvimento necessário de caráter coletivo e 
não simplesmente na burla individual. (FIKER, 1994, p. 52).

Vico realizou o seu papel crítico de filósofo ao buscar um caminho diferente a da 
época. Adotou um caminho adverso para criar um simulacro das mentes dos povos primitivos. 
Ele criou um modo convidativo que o esforço da mente da época pudesse experimentar 
e adentrar nas mentes dos primeiros povos a partir da pintura. Assim, na descrição do 
autor napolitano, vale mencionar a densa nuvem no pano de fundo dessa pintura que não 
impediu a expansão do raio de luz do olho de Deus (observador), que refratou a luz na 
joia da metafísica (a mulher alada) até atingir a estátua de Homero (poeta), iluminando-a o 
contorno. Essa metafísica foi representada por uma mulher alada como a rainha das ciências 
(VICO, 2005, §347-348, pp. 185, 186-187), localizada por cima do globo terrestre que, por 
sua vez esteve posicionado a parte no altar. A luz refratou além do peito dessa mulher 

Nessa descoberta, o autor napolitano defendeu uma nova concepção de poesia, resultante desses caracteres que 
deviam ser principiados a partir de: [...] fábulas sublimes apropriadas ao entendimento popular e que perturbem exces-
sivamente, para conseguir o fim, a que ela se propôs, de ensinar o vulgo agir virtuosamente, como eles a si mesmos o 
ensinaram [...] (VICO, 2005, §376, p. 213).



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 60

alada até a estátua do verdadeiro Homero por causa da joia convexa como quis defender o 
autor napolitano, apresentando símbolos e artefatos fundamentais para a consolidação do 
mundo social. Foi o tempo de uma metafísica poética, permitindo a transmutação poética 
da grande selva de némea, uma metafísica distinta (uma joia convexa) a das metafísicas 
dos filósofos (uma joia plana) (VICO, 2005, §5-6 p. 7). Enquanto a joia convexa atenderia 
a história das ideias humanas como todos os estágios cognitivos e históricos (uma questão 
social); a joia plana atenderia somente quando os filósofos começaram a refletir sobre as 
ideias humanas como uma questão moral, apenas reflexiva. Vico inovou na explanação da 
sua proposta de conhecimento. As posições dos artefatos dessa pintura significariam um 
sentido próprio, uma combinação engenhosa para legitimar o mundo social. A posição do 
globo terrestre pela metade no altar faria alusão que ainda o estudo do mundo social não foi 
adotado pelos próprios princípios que, por sinal eles estariam presente nas modificações 
da mente humana como a de Hércules. O mundo natural foi definido como a criação de 
Deus e o mundo social aguardaria um modo adequado de estudo pelo Homem, visto que 
foi o criador desse mundo (VICO, 2005, §2, pp. 3-4 e §331, pp. 171-172). 

Alertava Vico que o estudo do mundo social foi negligenciado ao longo do tempo 
no método e no objetivo e, por isso o globo terrestre esteve posicionado na pintura pela 
metade no altar13. No uso dessa pintura, o autor napolitano representou o mundo natural 
pelo globo terrestre no altar que, por sinal foi reduzido por dois signos do zodíaco: Leão e 
Virgem. Hércules protagonizou o emergir de um pensamento agrário quando matou a fera e 
criou um ciclo de contagem de plantio a partir da espiga de trigo como relatou Vico, a coroa 
na cabeça do signo de Virgem. Hercules realizou do seu trabalho uma síntese poética entre 
espaço e tempo por toda a parte do globo terrestre. Segue a citação:

Na faixa do zodíaco que cinge o globo terrestre, mais do que os outros, 
comparecem em majestade ou, como dizem em perspectiva, apenas os 
dois signos do Leão e da Virgem, para significar que esta Ciência, nos seus 
princípios, contempla primeiramente Hércules (porquanto se comprova que 
toda a nação gentia antiga refere um, que a fundou); e contempla-o no maior 
dos seus trabalhos, que foi aquele em que matou o leão que, vomitando 
chamas, incendiou a selva némea, e de cuja pele ornado, Hércules foi elevado 
às estrelas (leão esse que aqui se comprova ter sido a grande selva antiga da 
terra, à qual Hércules, que se comprova ter sido o caráter dos heróis políticos 
que devem ter vindo antes dos heróis das guerras, pegou fogo e transformou 
em cultivado) [...] (VICO, 2005, §3, pp. 4-5)

Os princípios que orientariam a obra da Ciência Nova (providência divina com o 
raio de luz, cerimonia matrimonial com altar e ritual fúnebre com a urna), bem como cada 
nação de gentios, à luz da figura de Hércules. O primeiro princípio seria de cada nação 

13. Essa negligência originou do estudo indiscriminado sobre o mundo natural, levando tal estudo para assunto humano 
que não seria apropriado, um estudo a partir das ideias humanas pelos filósofos como diria Vico. Nesse caminho, o 
estudo assim como realizado no mundo natural cometeria um anacronismo de pesquisa sobre o mundo social, devido 
o inconveniente de verificar a obscuridade dos princípios e os inúmeros costumes. Ao contrário do autor napolitano que 
defendeu o estudo próprio, buscando a condição histórica dos primeiros homens, ao não recusar estudo mesmo [...] na 
deplorada obscuridade dos princípios e nas inumeráveis variedades dos costumes das nações, não se podem desejar 
aqui provas mais sublimes sobre um argumento divino que contém todas as coisas humanas, do que estas mesmas que 
nos dão a natureza, a ordem e o fim, que é a conservação do gênero humano. (VICO, 2005, §344, p.184, grifo nosso)



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 61

possuidora de uma ideia de divindade. O segundo princípio regularia as paixões bestiais 
a partir de rituais matrimoniais. O terceiro princípio manifestaria o enterro do membro no 
local, simbolizando o significado de pertencimento, de onde veio. Esses três princípios 
estão correlacionados.14 Um dos mais importantes dos princípios dessa obra, a providência 
divina foi considerada como algo imanente no Homem, ou melhor, algo do interior das 
modificações da nossa mente. Essas modificações se deram na condição concreta da vida 
prática, não são pensadas isoladamente e independente das faculdades humanas como 
um exercício do pensamento solipsista (metafísico dos filósofos) que existe somente o eu e 
as suas sensações, uma denominação de metafísica da razão abstrata como a joia plana. 
Vico não apoiou o método da Filosofia da época, alheio à vida prática do Homem no mundo 
social. Os Hércules de cada local foram os responsáveis pelos: 

[...] primeiros domínios da terra, cujos senhores foram chamados <gigantes> 
(palavra essa que em grego significa o mesmo que <filhos da terra>, isto é, 
descendentes dos sepultados) e portanto, consideraram-se nobres, avaliando 
com a ideias justas, naquele primeiro estado das coisas humanas, a nobreza 
de terem sido ele humanamente gerados no temor da divindade; para esta 
maneira de gerar humanamente e não de outro modo, como adveio, foi assim 
denominada a <geração humana> [...] (VICO, 2005, §13, pp.14-15)

A busca de outro modo de estudo, Vico denominou de nova arte crítica (VICO, 
2005, §143, p.111), aproximando entre a Filologia15 que [...] observa autoridade do arbítrio 
humano16 [...] e a Filosofia que [...] contempla a razão [...] e, consequentemente a ciência 
do verdadeiro (VICO, 2005, §138-140, p. 110). Essa aproximação evitou recair nas duas 
vaidades do conhecimento; uma foi a das nações que defendiam ser a mais antiga, 
devido às comodidades mais úteis e outra foi a dos doutos que definiram o próprio saber 
desenvolvido como o mais antigo, um devir saber por todos como o mais antigo.

Vico garantiu pelo uso da nova arte crítica validar o estudo do mundo social a partir da 
origem, um tempo remoto e histórico que foi posto similar a uma fase cognitiva de criança17. 
Nessa árdua pesquisa, o autor napolitano defendia que o Homem não teria acesso ao 
mundo natural como Deus. O limite de conhecimento do Homem estaria estabelecido, à 
14. Essa correlação foi bem esclarecida por meio de uma passagem conhecida de Ernesto Grassi da obra Humanismo 
e Marxismo: Crítica sobre a independência da Ciência (1977): Na ação de Hércules, Vico viu fundadas todas as insti-
tuições humanas: a agricultura (que representa a vitória sobre a natureza externa), o matrimônio (como superação das 
paixões puramente sensuais, isto é, da natureza ˂interna˃ ao homem), o enterro dos mortos. (Vico deriva ˂humanitas˃ 
de ˂humare˃, enterrar). O culto fúnebre aos antepassados e a larga permanência num mesmo lugar, dando origem à 
fundação das primeiras instituições sociais e políticas; como, por exemplo, o direito de propriedade e da configuração 
política da comunidade. (GRASSI, 1977, p. 159, tradução nossa)
15. Vico definiu a Filologia como uma área de atuação para: [...] gramáticos, historiadores, críticos, que se ocuparam da 
cognição das línguas e dos fatos dos povos, tantos em casa, como são os costumes e as leis, como fora, tal como são 
as guerras, as pazes, as alianças, as viagens, os comércios. (VICO, 2005, §139, p. 110)
16. Pensamento de Vico na obra-mestra defendeu que Filologia e Filosofia deveriam observar o arbítrio humano, ainda 
que fosse uma natureza muito incerta, visto que: [...] certifica-se e determina-se com o senso comum dos homens acerca 
das necessidades ou utilidades humanas, que são duas fontes do direito natural das gentes [...] (VICO, 2005, §141, p. 111).
17. O esforço de Vico obteve sucesso quando aproximou a primeira fase da humanidade a partir da condição cognitiva 
das crianças, pois elas: [...] são poderosamente boas no imitar, porque observamos muito frequentemente divertirem-se 
a semelhar aquilo que são capazes de aprender. [...] (VICO, 2005, §215, p. 134). O entendimento da condição do gêne-
ro humano a partir da origem do mundo social, tendo como similar a condição cognitiva de criança que compreendida 
como estágio inicial de cognição, porque ambas as condições experimentariam uma [...] memória vigorosíssima [...], 
tutelada pela fantasia, uma [...] memória dilatada ou composta [...] (VICO, 2005, §211, p. 134). Vico analisou um deter-
minado valor da poesia, não somente sob o aspecto da imitação a partir de Homero (VICO, 2005, §216, p. 134), visto 
que descobriu um valor social, à luz dos primeiros homens. Esses homens da origem do mundo social fingiram para si 
mesmos, criando coisa como algo independente. A denominação de poeta, que em grego, segundo autor napolitano, o 
poeta significaria como criador. (VICO, 2005, §376, p. 213). 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 62

luz da noção de Deus como criador, definindo-o até onde o Homem pode conhecer, o 
autor napolitano discorreu assim, visto que não saberia [...] o verdadeiro das coisas [...] ou 
essência delas pelo [...] intelecto com a ciência [...]. Esse Homem de origem do mundo social 
conformou o próprio ânimo à [...] consciência [...]. (VICO, 2005, § 137, p. 110). O Homem 
de origem do mundo social viveu um estado pleno de robusta ignorância, Vico reconheceu 
que ele fez de si mesmo, [...] a regra do universo [...] (VICO, 2005, § 120, p. 105). Uma 
condição humana experimentada ao longo do tempo remoto que foi anterior à faculdade do 
juízo de qualquer filosofia, visto que [...] quando os homens não podem fazer qualquer ideia 
sobre as coisas longínquas e desconhecidas, avaliam-nas a partir das coisas que lhes são 
conhecidas e presentes. [...] (VICO, 2005, § 122, p. 106). O momento de origem do mundo 
social foi útil e compreensível na condição dos primeiros homens pelo uso de caracteres 
poéticos. Vico defendia um cuidado epistemológico entre Filologia e Filosofia no que diz 
respeito à compreensão dos laços sociais constituídos, visto que as [...] coisas fora do seu 
estado natural, nem se estabelecem nem duram. [...] (VICO, 2005, § 134, p. 109). Nessa 
linha, o pensamento somente vigoraria continuamente e concretamente no cotidiano, se 
ele se faz no contexto da realidade, dentro do seu estado de coisa no seu tempo e na sua 
circunstância. Segundo o autor napolitano, o estado das coisas não seria senão no seu 
estado natural, visto que [...] não é senão o seu nascimento em certos tempos e em certas 
circunstâncias que, sempre que são tais, as coisas nascem tais e não outras. [...] (VICO, 
2005, § 147, p. 113). E, por isso, Vico projetou uma arquitetura da pintura, focando na 
origem do mundo social até a inauguração da academia, que refletiria o desenvolvimento 
cognitivo desde a condição inicial até a maturação do Homem a partir de construções dos 
espaços sociais e instituições, acompanhando as mentalidades. Assim que começaram, 
primeiramente, [...] existiram as florestas, depois os campos cultivados e os tugúrios em 
seguida as pequenas casas e as vilas, logo as cidades, finalmente as academias e os 
filósofos (VICO, 2005, § 22, pp. 24-25).

CONSIDERAÇÕES FINAIS
É possível pensar, a partir da perspectiva de Vico, em uma transmutação poética da 

grande selva de némea, transformando o globo terrestre em um espaço de ordem social 
e humanizado. O trajeto foi projetado na pintura para pensar o principal personagem, 
Hércules. A defesa de uma metafísica que cobrisse toda a história das ideias humanas e 
não quando os filósofos começaram a refletir sobre as ideias humanas, a metafísica dos 
filósofos. Vico defendeu uma metafísica que oportunizasse o estudo a partir da condição 
histórica, não uma metafísica contemplativa. A escolha pela joia convexa indicou uma 
nova direção de estudo, recusando a metafísica dos filósofos como pura contemplação e 
desconectada da vida prática. O desenvolvimento prático da racionalidade e do cognitivo 
na História, respeitando as modificações da mente humana ao longo do tempo, tendo 
em vista as condições materiais e culturais, conforme o tempo que o Homem estaria 
inserido e não uma concepção estática do Homem. O autor napolitano estabeleceu um 



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 63

modo de verificação a partir da nova arte crítica, adotando as condições históricas e os 
princípios de origem do mundo social como fundamentos para a compreensão e o estudo 
da humanidade. Esses princípios de origem que regeriam o mundo social e a História a 
partir da análise dos caracteres poéticos, das práticas culturais e das instituições. É uma 
relação contextualizada do Homem no tempo, tendo em vista sustentar as bases da ciência 
humana que valorizariam o desenvolvimento do cotidiano humano e o desenvolvimento do 
mundo social. Na metafísica dos filósofos, o formalismo lógico - seja no método dedutivo, 
que começaria de princípios gerais para alcançar a conclusões específicas, seja no método 
intuitivo, que adotaria de observações particulares para generalizações. Essa metafísica 
de filósofo como em comum acordo buscou eliminar a linguagem de imagem, ou seja, a 
linguagem poética ou simbólica, focando uma linguagem científica no lugar, desprovida de 
suposta subjetividade, porque defendia uma perspectiva fixa da lógica, sem espaço para 
algo novo, visto que a conceituação seria previamente definida e atemporal. Nesse sentido, 
Vico recusou a perspectiva da metafísica dos filósofos que defendia uma lógica formal a 
partir de rígidos conceitos, de regras e de imediatez da intuição, porque a mente humana 
também seria criativa e melhor adaptável para os assuntos do mundo social, podendo 
criar possibilidades de realidade como novos sistemas de cultura, por meio de caracteres 
poéticos como linguagem poética. A crítica de Vico à metafísica dos filósofos recaria na 
questão do enfraquecimento e no saber do limite da razão que não deveria fundamentar 
somente ao formalismo da lógica, mas buscaria uma parceria com a capacidade criativa, 
tendo em vista o entendimento do novo e do inesperado para atender a expectativa da 
humanidade, um projeto de interação entre razão, imaginação e experiência. Na defesa 
de outra fonte de conhecimento, Vico buscou saber os caracteres poéticos por inferência 
como características comuns (semelhantes) em relação às necessidades como um método 
ser adotado para conhecimento, sempre reportando às coisas novas e diversas. Essa 
decisão tomada – de valorizar a linguagem poética e a criatividade da mente humana - 
representaria adoção de um modo diferente a do método intuitivo e a do método dedutivo, 
almejando um caminho novo de estudo, reconhecendo a complexidade e a diversidade 
do pensamento humano. Hércules, figura poética e civilizatória, representaria um desse 
aspecto de caracteres poéticos do Homem como primeiro ser político e fundador de terra 
cultivada, ou melhor, o criador da primeira Agricultura e as primeiras formas sociais. A 
transmutação poética não seria apenas simbólica ou a partir dos sistemas de cultura, 
mas também representaria uma produção material da realidade. Hércules seria um 
símbolo dessa transmutação, representando o desenvolvimento do Homem ao longo do 
tempo. Nessa direção, Hércules estaria na memória coletiva, expressando o esforço e a 
criatividade para superar os desafios do mundo natural. Acreditou o autor napolitano que a 
linguagem poética, entendida a partir de um ato criativo (fantasia e engenho), não deveria 
ser limitada a um tipo de código linguístico, como defendia a linguagem científica pela 
metafísica dos filósofos. O Homem fixado somente conceitualmente pela metafísica dos 
filósofos passaria ser banal e insuficiente para atender a experiência humana e a busca de 
novas necessidades ao longo do tempo. Não contribuiria compreender o Homem ao retirá-



A Filosofia entre a essência e o existente Capítulo 6 64

lo do seu tempo e do seu lugar. A compreensão das modificações da mente humana ao 
longo do tempo dependeria do mundo natural, conforme o modo de uso do trabalho como 
Hércules fez, adequando à necessidade humana, vide uma relação concreta e material, ao 
projetar uma contínua criatividade para alcançar descobertas no mundo natural, conforme 
apresentasse desafio surgido de cada fenômeno natural. Nesse sentido, a metafísica dos 
filósofos para o assunto humano do mundo social passaria ser insuficiente e inadequada. 
Na metafísica de Vico, a ordem do mundo social deveria assemelhar com a ideia de Deus, 
o Criador, não como uma verdade revelada e eterna, mas a partir de um ensino de virtude 
como Hércules a partir dos caracteres poéticos. A metafisica de Vico defendeu delimitar a 
própria razão humana no espaço do mundo social como sistema multipolar da cultura e ao 
mesmo tempo conseguiu ultrapassar sistema unitário de Filosofia fechada.

REFERÊNCIAS
BULFINCH, Thomas. O Libro de Ouro da Mitologia: (Idade da Fábula): Histórias de Deuses e Heróis. Rio 
de Janeiro: 27ª ed. Ediouro, 2002.

FIKER, Raul. Vico: O Precursor. São Paulo: Moderno, 1994.

GIRARD, Pierre. Le Vocabulaire de Vico. Paris: Ellipses, 2001.

GRASSI, E. Humanismo y Marxismo: Crítica de la Independización de la Ciência. Madri: Editora Gregos, 1977.

GUSDORF, Georges. Mito e Metafísica: Introdução à Filosofia. São Paulo: Convivio, 1980.

HUMBERTO, Guido. Giambattista Vico: A Filosofía e a Educação. Petrópolis/RJ: Vozes, 2004.

KERÉNY, Karl. A Mitología dos Gregos: A História dos Heróis. Petrópolis/RJ: Vozes, 2015.

NOVO TESTAMENTO. Bíblia da Família. Barueri/SP: Sociedade Bíblica do Brasil, 2007.

PETER, Burke. Vico. São Paulo: Editora UNESP, 1997.

VICO, G.. Ciência Nova. Tradução Jorge Vaz de Carvalho. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2005.

–––. Del método de estudios de nuestro tiempo. In: Obras: Oraciones inaugurales. La antiquísima sabiduría 
de los italianos. Tradução Francisco J. Navarro Gómez. Barcelona: Anthropos Editorial, 2002. pp. 73-124.

–––. La antiquísima sabiduría de los italianos. In: Obras: Oraciones inaugurales. La antiquísima sabiduría 
de los italianos. Tradução Francisco J. Navarro Gómez. Barcelona: Anthropos Editorial, 2002. pp. 127-191.

–––. El derecho universal. In: Obras III. Tradução Francisco J. Navarro Gómez. Barcelona: Anthropos 
Editorial, 2009.



65A Filosofia entre a essência e o existente Sobre o Organizador

SO
BR

E 
O

 O
RG

A
N

IZ
A

D
O

R
MARCELO MÁXIMO PURIFICAÇÃO: Professor Titular C-III (Classe três) 
vinculado a PROEPE e lotado na Unidade Básica de Humanidades da Fundação 
Integrada Municipal de Ensino Superior (PROEPE/UNIFIMES) e Professor P-V 
- Padrão “F“ da Secretaria de Educação do Estado de Goiás (SEDUC), onde 
atua a 30 anos com as disciplinas de Matemática e Física na Educação Básica. 
Possui Doutorado em Educação (2023) pela Universidade Luterana do Brasil 
ULBRA. Também é Doutor em Ensino (Educação Matemática e Tecnologia) 
(2022) pela Universidade do Vale do Taquari UNIVATES e Doutor em Ciências da 
Religião (2014) pela Pontifícia Universidade Católica de Goiás PUCGO. Realizou 
Estágio Pós-doutoral em Educação Superior e Políticas Educacionais (2016) na 
Faculdade de Psicologia e Ciências da Educação da Universidade de Coimbra 
FPCE (supervisionado pela Dra. Teresa Pessoa) e também fez Estágio Pós 
Doutoral em Formação de Professores, Identidade e Gênero pela Escola Superior 
de Coimbra ESEC Portugal (2022 supervisionado pela Dra. Filomena Teixeira). 
Cursou Licenciatura em Pedagogia (ICSH), Matemática (UEG), Filosofia (FBB), 
Ciências Sociais (Fac. Única) e Bacharelado em Teologia (FATEBOV). Atualmente 
é professor permanente nos seguintes programas Stricto Sensu: Pós-Graduação 
em Educação do Centro Universitário Mais (PPGEDU-UNIMAIS) e no Mestrado em 
Desenvolvimento Regional (MDR) do Centro Universitário Alves Faria (UNIALFA). 
Ainda, atua como Colaborador (Cooperação/técnica- UNIFIMES-UEMES) no 
Programa de Pós-Graduação em Educação da Fundação Universidade Estadual de 
Mato Grosso do Sul - PPGE-UEMS/Paranaíba - e no Programa de Pós-Graduação 
em Intervenção Educativa e Social - PPGIES (atualmente é colaborador eventual). 
Bolsista de Pesquisa e Desenvolvimento (PQD- Padrão B, nível 3) da Fundação 
Nacional de Desenvolvimento do Ensino Superior Particular Funadesp. Orientou: 
1 projeto de Pós-doutorado, 02 teses de doutorado, 27 dissertações de mestrado, 
20 trabalhos de conclusão de curso de especialização, 120 trabalhos de conclusão 
de curso de graduação e 9 trabalhos de iniciação científica. Atualmente orienta: 
8 dissertações de mestrado, 1 trabalho de conclusão de curso, 1 projeto de 
iniciação científica e supervisiona 1 projeto de pós-doutorado. Coordena o Grupo 
de Pesquisa (NEPEM). Associado à ANPED/Nacional. Associado à APEDUC 
- Associação Portuguesa para o Ensino das Ciências. Pesquisador filiado à 
Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN) Área: Experiências 
Tradicionais Religiosas. Membro da Comissão Editorial da editora Publishing 
(2020-) e Editor-chefe da revista científica Novas Configurações Diálogos Plural 
(2020-). Tem experiência na área da Educação atuando no eixo da Diversidade. 
Atualmente me interesso por pesquisa em dois blocos temáticos: I PROCESSOS 
EDUCATIVOS: Formação de Professores, Políticas Educacionais, Currículo, 
Desenvolvimento Profissional, Ensino e Tecnologia; II DIVERSIDADE: Estudos 
Culturais, Identidade, Representação, Gênero, Violência, Negritude, Juventude, 
Religiosidade e Cultura. (Países em que esteve presente para acadêmicas e 
técnicas e/ou manteve vínculos em trabalhos científicos: Argentina, Alemanha, 
Bolívia, Colômbia, Cuba, Espanha, Itália, Panamá, Paraguai, Portugal, México, 
Moçambique e Uruguai).



66A Filosofia entre a essência e o existente Índice Remissivo

ÍN
D

IC
E 

RE
M

IS
SI

VO
B

Behaviorismo  1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9

C

Carnap  1, 2, 3, 8

E

Estado democrático  37, 39, 47

F

Filosofia  1, 2, 3, 8, 10, 15, 20, 21, 22, 23, 24, 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 
35, 36, 37, 42, 43, 47, 48, 49, 51, 52, 53, 56, 58, 61, 62, 64, 65

H

Hegel  20, 21, 22, 23, 24, 25, 26

Hempel  1, 2, 3, 8

Hércules  49, 51, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 60, 61, 62, 63, 64

J

Jean-Paul Sartre (1905-1980)  10

L

Linguagem criadora  10

M

Maurice Merleau-Ponty (1908-1961)  10

Mito  18, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 36, 56, 57, 58, 64

Moçambique  37, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 65

N

Nascimento  27, 28, 29, 31, 33, 36, 62

Ngoenha  37, 38, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48

O

Objetivação  20, 23, 24

Obra de arte  10, 12, 16, 19

P

Política  33, 37, 39, 40, 42, 43, 45, 47, 48, 51, 53, 61

Positividade  20, 25



67A Filosofia entre a essência e o existente Índice Remissivo

ÍN
D

IC
E 

RE
M

IS
SI

VO
R

Razão  6, 18, 23, 24, 25, 27, 30, 33, 35, 36, 59, 61, 63, 64

S

Skinner  1, 2, 5, 6, 7, 8, 9

T

Transmutação poética  49, 51, 53, 57, 58, 60, 62, 63

V

Vico  47, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64

Vida de Jesus  20, 22, 23, 24, 25, 26

W

Watson  1, 2, 4, 5, 6, 8, 9








