
Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 90

 

Data de aceite: 26/08/2025

 https://doi.org/10.22533/at.ed.289112507038

ENTRE O ALTAR E O ALGORITMO: A BANCADA 
BBB E A CONSTRUÇÃO DE DISCURSOS 

PROFÉTICOS DIGITAIS NO BRASIL

CAPÍTULO 8

Everton Nery Carneiro
Professor Adjunto da Universidade do 

Estado da Bahia. Professor da Rede 
de Ensino da Secretaria Municipal de 

Igrapiúna. Pós-doutor em Educação 
(UFC); Pós-doutor em Crítica Cultural 
(UNEB); Doutor e Mestre em Teologia 

(EST); Especialização: Educação, 
Desenvolvimento e Políticas Públicas 

(FACIBA); Filosofia Contemporânea 
(Faculdade São Bento); Ética, Educação 
e Teologia (EST); Graduação: Geografia 
(UEFS); Filosofia (UNIPLENA); Teologia 

(Faculdade Batista Brasileira) e 
Pedagogia (Centro Universitário Cidade 

Verde). Membro do GEPERCS (Grupo 
de Estudos e Pesquisas em Educação, 

Religião, Cultura e Saúde); Professor 
Permanente do Programa de Pós-

graduação Profissional em Intervenção 
Educativa e Social (UNEB – Campus XI). 

Professor Permanente do Programa de 
Pós-graduação em Gestão e Tecnologias 
Aplicadas a Educação (UNEB – Campus 

I). Coordenador do CEPICR (Centro 
de Estudos e Pesquisas Internacional 

em Culturas e Religiões). Líder do 
GPEARA (Grupo de Pesquisa em Estudos 

Africanos e Representações da África). 
Autor dos livros: “Mitologia Grega e 

Bíblica - Narrativas de transgressão; 
“Filosofia, Teologia e Poesia”; “Ética e 

Hermenêutica”; “Sobre, Entre e Para”; 
“Ensino religioso: política, diversidade, 

fenômeno religioso e práticas 
pedagógicas”; “Pílulas Freirianas”. 

http://lattes.cnpq.br/1209808259228932 
https://orcid.org/0000-0002-4240-1246 

Isa Mairy Tomé Oliveira Palmeira
Graduanda em Pedagogia - UNEB 

Campus XV. Articuladora pedagógica e 
mediadora tecnológica no CEMIT do Baixo 

Sul - NTE 06. Técnica em Informática - 
IFBA Campus Valença

Sabrine Clara Ferreira Batista
Graduanda em Pedagogia (Universidade 

do Estado da Bahia) 

RESUMO: Este estudo analisa os discursos 
religiosos digitais de cunho profético 
produzidos por lideranças associadas à 
bancada BBB (Bíblia, Boi e Bala) no Brasil 
contemporâneo, com foco em figuras como 
o “Profeta Miguel” e “O Grande Chamado”. 
O objetivo é compreender como tais 
discursos são construídos, performados e 
legitimados nas redes sociais, interligando 
fé, política e poder. A pesquisa adota uma 
abordagem qualitativa, exploratória e 
analítica, utilizando análise de conteúdo 

https://orcid.org/0000-0002-4240-1246


Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 91

audiovisual, etnografia digital e análise discursiva foucaultiana. O referencial teórico baseia-
se nos conceitos de Michel Foucault sobre discurso, poder e subjetivação, investigando como 
a autoridade profética se consolida como dispositivo de controle simbólico e político. Os 
resultados indicam a presença de padrões retóricos marcados por escatologia, nacionalismo 
e moralismo, que produzem subjetividades obedientes e moldam condutas a partir de uma 
retórica de guerra espiritual e urgência moral. Conclui-se que tais discursos operam como 
tecnologias de poder-saber que instrumentalizam a fé para fins políticos, favorecendo a 
emergência de uma teopolítica digital conservadora. A pesquisa sugere que o enfrentamento 
desse fenômeno exige o fortalecimento de uma cidadania crítica, a revalorização da laicidade 
e a construção de espaços simbólicos alternativos que priorizem o pluralismo democrático 
e a liberdade de consciência, especialmente em um contexto onde fé e algoritmo se tornam 
instrumentos de dominação.
PALAVRAS-CHAVE: Teopolítica digital; Profetismo midiático; Subjetivação religiosa; 
Discurso de poder.

INTRODUÇÃO
Este texto tem como objeto de estudo os discursos religiosos digitais de cunho 

profético produzidos por lideranças ligadas, direta ou indiretamente, à chamada bancada 
BBB (Bíblia, Boi e Bala) no Brasil contemporâneo. O foco recai sobre figuras religiosas 
autodenominadas profetas, tais como o “profeta Miguel” e aqueles que se auto-intitulam 
“O Grande Chamado”, que articulam uma retórica teopolítica em plataformas digitais como 
YouTube, Instagram e TikTok, interligando fé, política e poder por meio de estratégias 
audiovisuais e performativas. Busca-se compreender como tais discursos são produzidos, 
legitimados e consumidos no ecossistema digital, sobretudo à luz das disputas simbólicas 
e políticas em curso.

No Brasil contemporâneo, a relação entre religião, tecnologia e política tem assumido 
formas inéditas, especialmente com a emergência de discursos proféticos que migram 
do altar para o algoritmo, produzindo uma nova ecologia de poder espiritual e simbólico. 
Lideranças religiosas associadas à chamada bancada BBB passaram a ocupar com 
intensidade o espaço das redes sociais, transformando plataformas digitais em verdadeiros 
púlpitos eletrônicos. Esses ambientes não apenas amplificam a voz dos profetas digitais, 
mas também contribuem para a legitimação de sua autoridade religiosa e política junto a 
um público altamente engajado e disposto a seguir diretrizes morais e ideológicas sob a 
chancela da fé.

A imagem do altar, tradicionalmente associada ao espaço físico do culto, é 
ressignificada nas redes: o lugar da pregação agora é o feed, a tela do celular, a transmissão 
ao vivo. Segundo Stewart Hoover (2006, p.11), “a religião nas mídias digitais não é apenas 
uma extensão do culto, mas um espaço de disputa simbólica e performatividade, onde 
novos modos de ser religioso são continuamente negociados”. Essa transformação 
possibilita que figuras autoproclamadas como “Profeta Miguel” ou “O Grande Chamado” 
estabeleçam formas de autoridade carismática que escapam das mediações institucionais 
das igrejas, ganhando legitimidade pela repetição e viralização de suas mensagens.



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 92

Neste contexto, o algoritmo torna-se cúmplice do profetismo. As plataformas digitais, 
como o YouTube, Instagram ou TikTok, funcionam com base em sistemas automatizados 
que favorecem conteúdos de alto engajamento emocional, frequentemente marcados por 
dramatização, polarização e moralismo. Como argumenta Byung-Chul Han (2017, p.24), “a 
comunicação digital não exige nem reflexão nem argumentação. Ela opera como um curto-
circuito emocional”. Os discursos proféticos digitais, ao ativarem sentimentos de urgência 
espiritual, medo do fim dos tempos e patriotismo religioso, alimentam perfeitamente esse 
sistema, tornando-se conteúdos altamente compartilháveis.

Esses discursos também encontram respaldo institucional na atuação da bancada 
BBB, que utiliza uma retórica religiosa conservadora para defender pautas como o armamento 
civil, a criminalização de minorias e a “defesa da família tradicional”. Como observa Magali 
Cunha (2017, p.103), “as mídias digitais passaram a ser espaços privilegiados de atuação 
política de lideranças religiosas, onde a fé é instrumentalizada para mobilizar o eleitorado 
em torno de projetos políticos autoritários e moralistas”. A conexão entre púlpito e palanque 
se fortalece quando os profetas digitais validam, em nome de Deus, candidatos e agendas 
políticas que operam sob a lógica do medo e da disciplina moral.

Do ponto de vista teórico, essa articulação pode ser compreendida à luz da 
análise de Michel Foucault, especialmente no que diz respeito ao papel do discurso como 
dispositivo de poder e produção de verdade. Para o autor, “cada sociedade tem seu regime 
de verdade, sua ‘política geral’ de verdade: isto é, os tipos de discurso que ela acolhe e 
faz funcionar como verdadeiros” (Foucault, 1996, p. 12). No ambiente digital, os discursos 
proféticos funcionam como esse tipo de produção: constroem um imaginário espiritual-
político no qual a obediência religiosa se converte em fidelidade ideológica. A verdade do 
profeta, legitimada por revelações divinas, torna-se indiscutível, e a crítica é rapidamente 
silenciada como heresia ou oposição espiritual.

Em síntese, o trânsito entre altar e algoritmo materializa uma nova forma de exercício 
do poder religioso, que não depende mais da autoridade institucional, mas da capacidade 
de performar discursos proféticos que mobilizam afetos, moldam condutas e reforçam 
projetos políticos específicos. Trata-se de uma teopolítica midiatizada que atua sobre os 
corpos e as consciências, redefinindo os limites entre fé, verdade e poder na era das redes.

Seguindo essa compreensão, este trabalho tem como objetivo geral analisar como 
os discursos proféticos digitais vinculados à bancada BBB são construídos, performados 
e disseminados no ambiente digital brasileiro, articulando elementos religiosos, políticos 
e midiáticos sob uma perspectiva foucaultiana do poder e do saber. Para alcançar essa 
finalidade, busca-se inicialmente investigar a presença e a atuação digital de lideranças 
religiosas associadas à bancada BBB nas redes sociais, considerando a forma como 
esses atores utilizam as plataformas para propagar sua influência. A pesquisa também se 
propõe a identificar os principais elementos simbólicos, teológicos e políticos presentes 
nos discursos de figuras como o autointitulado Profeta Miguel e “O Grande Chamado”, 



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 93

cujas mensagens circulam com grande repercussão em ambientes digitais. Além disso, 
pretende-se compreender a função desses discursos proféticos como mecanismos de 
autoridade, controle e mobilização social, analisando como eles operam sobre a formação 
de subjetividades, normas e comportamentos coletivos. Por fim, a análise busca aplicar 
conceitos fundamentais do pensamento de Michel Foucault, tais como poder, discurso e 
subjetivação, para interpretar os processos de legitimação da autoridade profética nas 
mídias digitais, oferecendo uma leitura crítica das práticas de dominação e resistência no 
cenário teopolítico contemporâneo.

A presente pesquisa justifica-se, em primeiro lugar, por uma motivação pessoal 
vinculada ao interesse nas interfaces entre religião, política e tecnologia. Como pesquisador 
e cidadão, considero fundamental analisar criticamente os fenômenos contemporâneos 
que reconfiguram o espaço público, especialmente aqueles que operam no cruzamento 
entre fé, discurso e poder, impactando diretamente a forma como nos informamos, nos 
posicionamos e interagimos no ambiente digital. Do ponto de vista social, o crescimento 
da influência de lideranças religiosas na política brasileira, em especial aquelas ligadas à 
chamada bancada BBB, tem provocado efeitos significativos no debate público, nos direitos 
civis e na própria estrutura democrática. A atuação estratégica dessas figuras nas redes 
sociais amplia sua capacidade de mobilização e controle simbólico, tornando urgente uma 
compreensão mais profunda desse fenômeno. Refletir criticamente sobre essas práticas é 
essencial para o fortalecimento de uma cidadania crítica, da pluralidade democrática e da 
laicidade do Estado.

Já no campo da perspectiva científica, este estudo oferece uma contribuição 
relevante para áreas como os Estudos de Religião, a Comunicação, a Ciência Política e 
a Filosofia, ao propor uma abordagem interdisciplinar ancorada nos aportes teóricos de 
Michel Foucault. Ao investigar os discursos religiosos digitais sob a ótica do poder, da 
subjetivação e da construção da verdade, a pesquisa amplia o entendimento sobre os 
mecanismos discursivos contemporâneos que moldam identidades, legitimam autoridades 
e orientam condutas no contexto da teopolítica digital brasileira.

Nesse contexto, torna-se fundamental investigar não apenas o conteúdo desses 
discursos, mas também os dispositivos e dinâmicas que lhes conferem legitimidade no 
ambiente digital. A relação entre fé e tecnologia, mediada pelos algoritmos das plataformas 
e pela performance carismática de seus emissores, revela um novo campo de atuação 
religiosa que escapa aos moldes institucionais tradicionais, deslocando o exercício da 
autoridade do altar físico para os espaços virtuais de circulação e engajamento.

Tendo o entendimento que nas últimas décadas, o Brasil tem vivenciado uma crescente 
interseção entre religião, política e mídia digital, marcada pela ascensão de lideranças 
religiosas carismáticas que utilizam as redes sociais como plataformas estratégicas de 
influência. Particularmente, figuras associadas à chamada bancada BBB (Bíblia, Boi 
e Bala) têm se destacado por articular discursos proféticos que transcendem o campo 



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 94

estritamente espiritual, operando como mecanismos de legitimação política e mobilização 
social. Esses discursos — muitas vezes escatológicos, moralistas e nacionalistas — são 
difundidos por meio de vídeos, lives e publicações online, moldando percepções coletivas 
sobre autoridade, verdade e identidade nacional. Diante desse cenário, a pergunta que não 
cala é: como esses discursos proféticos digitais constroem e legitimam autoridade religiosa 
e política no Brasil contemporâneo, revelando novas formas de dominação simbólica e 
disputas por hegemonia no espaço público?

Levantamos como hipótese que os discursos proféticos digitais associados à 
bancada BBB constroem e legitimam autoridade religiosa e política por meio da articulação 
estratégica entre símbolos religiosos, retórica nacionalista e narrativas escatológicas, 
difundidas em ambientes digitais que favorecem a performatividade carismática e a 
viralização de conteúdos. Tais discursos operam como dispositivos de poder-saber 
(Foucault, 1979), produzindo subjetividades obedientes e reforçando uma teopolítica 
conservadora que instrumentaliza a fé para disciplinar condutas e influenciar decisões 
políticas, especialmente em contextos de crise social e institucional.

Quanto ao nosso referencial teórico, esta pesquisa é embasada principalmente 
na teoria foucaultiana do discurso, do poder e da subjetivação. Michel Foucault (1979) 
argumenta que o poder não é algo que se possui, mas algo que circula e se exerce 
em redes. O discurso, nesse contexto, é uma prática que produz efeitos de verdade e 
regula o que pode ser dito, por quem e com que efeitos. Isso se aplica diretamente aos 
discursos proféticos digitais, que se apresentam como verdades absolutas, mas que, na 
prática, operam como mecanismos de controle e imposição de normas morais, políticas e 
identitárias.

Além disso, será explorado o conceito de governamentalidade, entendido como o 
conjunto de práticas e racionalidades por meio das quais os sujeitos são conduzidos e 
se conduzem (Foucault, 2008), aplicável à forma como líderes religiosos influenciam o 
comportamento e as escolhas políticas de seus seguidores.

A presente pesquisa adota uma abordagem qualitativa, exploratória e analítica, 
considerando a natureza interpretativa do objeto de estudo e a complexidade dos fenômenos 
discursivos e simbólicos envolvidos na atuação profética digital associada à bancada 
BBB. A abordagem qualitativa é apropriada quando se busca compreender processos 
simbólicos, significados e práticas sociais a partir da perspectiva dos sujeitos envolvidos e 
do contexto sociocultural em que estão inseridos. Como destaca Denzin e Lincoln (2006, p. 
17), “a pesquisa qualitativa envolve uma abordagem interpretativa, naturalista do mundo, 
estudando as coisas em seus ambientes naturais, tentando dar sentido, ou interpretar, os 
fenômenos em termos dos significados que as pessoas lhes atribuem”.

A natureza exploratória da pesquisa justifica-se pela necessidade de levantar, 
descrever e compreender um campo ainda pouco sistematizado na literatura nacional: a 
atuação de discursos proféticos no ambiente digital e sua articulação com o campo político-



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 95

religioso. Segundo Gil (2008, p. 44), “as pesquisas exploratórias visam proporcionar 
maior familiaridade com o problema, com vistas a torná-lo mais explícito ou a construir 
hipóteses”. Por sua vez, o caráter analítico diz respeito ao esforço de interpretação crítica 
dos dados coletados, buscando identificar padrões discursivos, estratégias de autoridade e 
mecanismos de subjetivação a partir de uma matriz teórica foucaultiana.

A coleta de dados ocorreu em plataformas como YouTube, Instagram, Telegram e 
TikTok., sendo o corpus composto por vídeos, lives e postagens selecionadas de acordo 
com critérios de relevância, engajamento e frequência, enquanto que para a análise de 
dados, são utilizados três procedimentos metodológicos analíticos: análise de conteúdo 
audiovisual, etnografia digital e análise discursiva foucaultiana.

A análise de conteúdo audiovisual é aplicada ao corpus formado por vídeos, 
transmissões ao vivo e publicações em redes sociais de figuras como o Profeta Miguel 
e “O Grande Chamado”. Essa técnica permite investigar os significados veiculados nas 
mensagens, bem como os elementos simbólicos, estéticos e retóricos mobilizados para 
a construção de autoridade profética. De acordo com Bardin (2011, p. 42), a análise de 
conteúdo é um “conjunto de técnicas de análise das comunicações que utiliza procedimentos 
sistemáticos e objetivos de descrição do conteúdo das mensagens”, sendo particularmente 
útil para interpretações qualitativas em contextos de mídia.

A etnografia digital, por sua vez, possibilita observar e compreender as práticas 
interacionais e comunicativas em ambientes digitais, como YouTube, Instagram e Telegram, 
onde essas lideranças religiosas desenvolvem suas atividades. Conforme Hine (2015, p. 
20), a etnografia digital “não se limita a estudar o ciberespaço como um campo separado, 
mas reconhece a internet como parte integrada da vida social contemporânea, onde o online 
e o offline estão interconectados”. A etnografia permite acompanhar de modo sistemático 
as interações entre os emissores do discurso profético e suas audiências, considerando 
tanto os conteúdos quanto as reações e engajamentos produzidos em rede.

Por fim, é aplicada uma análise discursiva foucaultiana, com base nos conceitos de 
discurso, poder e subjetivação desenvolvidos por Michel Foucault. Esta abordagem busca 
compreender os discursos proféticos não apenas como textos, mas como práticas sociais 
e políticas que produzem efeitos de verdade, moldam subjetividades e instituem regimes 
de autoridade. A análise discursiva, nesse sentido, permite identificar os mecanismos de 
controle e resistência presentes nas narrativas proféticas digitais, bem como as formas pelas 
quais essas narrativas produzem sentidos normativos e efeitos de governamentalidade.

Com base nos objetivos propostos e nos procedimentos metodológicos adotados, 
espera-se que a pesquisa identifique os principais padrões retóricos e simbólicos presentes 
nos discursos proféticos digitais, revelando como essas narrativas são construídas 
para legitimar determinadas agendas políticas e morais associadas à bancada BBB. A 
investigação pretende ainda contribuir para uma compreensão crítica da maneira como o 
discurso religioso, ao ser amplificado pelas dinâmicas das plataformas digitais, influencia 



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 96

os processos de subjetivação política no Brasil contemporâneo. Por fim, almeja-se que os 
resultados ofereçam subsídios teóricos e analíticos para refletir sobre formas de resistência 
democrática diante da crescente instrumentalização da fé como mecanismo de controle 
social e dominação simbólica no ambiente digital.

A ATUAÇÃO DIGITAL DE LIDERANÇAS RELIGIOSAS DA BANCADA BBB NAS 
REDES SOCIAIS: ENTRE O PÚLPITO E O FEED

Nas últimas duas décadas, o Brasil vivenciou um deslocamento significativo da 
atuação religiosa do espaço físico para o digital. As redes sociais se tornaram palco para 
disputas simbólicas, morais e políticas, onde lideranças religiosas, especialmente aquelas 
alinhadas à chamada bancada BBB (Bíblia, Boi e Bala), têm desempenhado papel crucial 
na produção de discursos de autoridade, controle e mobilização de massas. O uso da 
linguagem profética e da estética carismática se entrelaça com as lógicas algorítmicas e a 
política conservadora, criando um novo ecossistema de poder.

A expressão bancada BBB, popularizada pela mídia e por estudiosos da política 
brasileira, refere-se a um agrupamento informal de parlamentares que representam 
interesses do agronegócio, da segurança pública armamentista e do fundamentalismo 
religioso. A parte da “Bíblia” envolve pastores, apóstolos e bispos evangélicos que 
ocupam cargos políticos ou atuam diretamente como influenciadores no debate público. 
Como aponta Silva (2020, p. 22), “o discurso religioso que antes se limitava aos púlpitos 
agora é performado nas telas, nas câmeras de celulares, nos algoritmos que aproximam 
profetas e seguidores”. Essa reconfiguração da presença religiosa no espaço público digital 
evidencia uma transição significativa: das instituições e templos físicos para as plataformas 
online, onde a performance religiosa se articula com recursos midiáticos e estratégias de 
visibilidade. Nesse ambiente, os líderes religiosos associados à bancada BBB não apenas 
ampliam seu alcance, mas adaptam suas mensagens a lógicas algorítmicas e emocionais, 
construindo uma presença que mistura fé, identidade política e marketing de influência.

O crescimento do neopentecostalismo midiático, segundo Mafra (2019), reflete uma 
adaptação estratégica das igrejas ao capitalismo de plataforma. “Essas lideranças dominam 
as linguagens televisiva e digital, e mobilizam uma gramática afetiva poderosa: medo, 
milagre, salvação e inimigo moral” (Mafra, 2019, p. 71). Ao invés de apenas evangelizar, 
elas criam comunidades de pertencimento e autoridade, em que o pastor é também guru 
político, analista social e referência moral. Assim, plataformas como YouTube, Instagram, 
TikTok e Telegram são utilizadas para construir um sistema de “presença onisciente”, como 
observa Rodrigues (2021), no qual os líderes podem se manifestar a qualquer momento, 
reforçando seu poder carismático em tempo real. A fragmentação do conteúdo em cortes, 
reels e lives permite ainda que a figura do profeta digital esteja constantemente inserida 
na rotina informacional dos fiéis, ocupando espaço onde antes estavam o jornalismo e o 
debate cívico.



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 97

Essa inserção constante e estrategicamente orquestrada nas rotinas digitais dos 
seguidores não apenas reforça a autoridade simbólica dos líderes religiosos, mas também 
cria um ambiente de vigilância espiritual contínua, onde a mensagem profética se torna 
parte do cotidiano informativo e afetivo. Ao ocupar esse espaço de forma persistente, 
esses líderes moldam não só práticas de fé, mas também percepções políticas e morais, 
estabelecendo fronteiras simbólicas claras entre “nós” e “eles”, o que prepara terreno para 
discursos excludentes e polarizados que se apresentam como verdades divinas.

A presença digital dessas lideranças não é neutra. Seus discursos são frequentemente 
mobilizados para combater agendas progressistas, atacar minorias e reforçar um modelo 
patriarcal e autoritário de sociedade. Como argumenta Duarte (2020, p.93), “a aliança 
entre moralidade religiosa e estratégia de marketing digital forma um campo fértil para 
o populismo moral, onde o inimigo não é apenas político, mas espiritual.” Esse inimigo é 
frequentemente representado como comunista, globalista, feminista ou “infiltrado do diabo”. 
Nesse contexto, os discursos de figuras como o “Profeta Miguel” ou os representantes 
de “O Grande Chamado” se apresentam como profecias reveladas, mas funcionam como 
dispositivos de poder e disciplinamento. Michel Foucault (1996, p. 12) nos ajuda a entender 
isso quando afirma: “o discurso, longe de ser transparente ou neutro, é sempre uma prática 
que implica poder”. Essas lideranças operam como empresários morais, nos termos de 
Howard Becker (1963), definindo o que é desvio, pecado e virtude, e moldando as normas 
de conduta social.

A atuação desses líderes religiosos nas plataformas digitais evidencia como 
o poder discursivo se entrelaça com dinâmicas comunicacionais próprias da cultura de 
rede, onde a autoridade não depende apenas do conteúdo da mensagem, mas também 
da sua performance e circulação. Ao se apropriarem das linguagens e formatos midiáticos 
contemporâneos, essas figuras proféticas não apenas reforçam sua posição como agentes 
morais, mas também potencializam sua influência através de recursos simbólicos que ativam 
afetos, constroem inimigos e consolidam identidades. É nesse ponto de convergência entre 
discurso, poder e mídia que se inscreve a lógica da fé performada no digital.

Autores como Manuel Castells (2013, p.08) apontam que os novos movimentos 
sociais e religiosos estão cada vez mais mediados pela internet, onde “o poder é exercido 
através da construção de significados na mente das pessoas, por meio de processos de 
comunicação”. É justamente nessa arena semiótica que os profetas digitais da bancada 
BBB operam: criam narrativas de guerra espiritual, mobilizam estéticas de combate e 
simulam perseguições religiosas para justificar sua autoridade. E ainda mais, Raimundo 
Barreto (2021, p.103), estudioso da relação entre evangelicalismo e política no Brasil, 
argumenta que “há uma sistemática colonização do imaginário político por uma teologia 
da guerra, da hierarquia e do inimigo”. Esse imaginário é reforçado e difundido nos vídeos, 
memes, hashtags e sermões em streaming, constituindo uma teopolítica digital cuja lógica 
se sobrepõe à lógica democrática.



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 98

Investigar a atuação dessas lideranças religiosas nas redes sociais não é apenas 
descrever sua visibilidade crescente, mas entender como o ambiente digital opera como 
extensão de sua autoridade carismática. Elas não apenas comunicam fé, mas governam 
subjetividades, regulam afetos e interferem diretamente nos rumos da política nacional. 
Trata-se de um campo em que a espiritualidade é instrumentalizada, e os algoritmos 
operam como púlpitos invisíveis.

PROFECIA, PODER E PATRIOTISMO: ELEMENTOS SIMBÓLICOS, 
TEOLÓGICOS E POLÍTICOS NOS DISCURSOS DE FIGURAS COMO O 
PROFETA MIGUEL E “O GRANDE CHAMADO”

No cenário contemporâneo brasileiro, novas lideranças religiosas vêm ganhando 
espaço nas redes sociais com discursos que misturam espiritualidade, política e simbologia 
nacionalista. Figuras como o autointitulado Profeta Miguel e aqueles de “O Grande 
Chamado” são representantes emblemáticos dessa tendência: adotam uma linguagem 
profética, uma estética apocalíptica e um tom messiânico para articular discursos que 
buscam legitimidade religiosa e poder político. A identificação dos elementos simbólicos, 
teológicos e políticos presentes em suas falas é crucial para compreender a teopolítica 
digital emergente no Brasil.

O primeiro traço simbólico evidente nesses discursos é a presença de uma cosmologia 
dualista, marcada pela ideia de guerra entre o bem e o mal, entre Deus e as forças das 
trevas. Essa lógica aparece na figura do “inimigo invisível” — frequentemente representado 
por partidos de esquerda, movimentos sociais, ideologias de gênero ou mesmo instituições 
democráticas. Como observa Paul Freston (2008, p. 146), “a demonização do adversário 
é um recurso retórico eficaz para reforçar a pureza do grupo e legitimar lideranças 
carismáticas”. Nessa mesma perspectiva os símbolos nacionais, bandeira do Brasil, hino, 
cores verde e amarela, também são ressignificados como instrumentos espirituais. Eles se 
tornam “objetos sacralizados” usados em cultos, vídeos e rituais online para representar a 
“nação escolhida por Deus”. Esse uso se alinha ao que Casanova (1994) chamou de “re-
sacralização da esfera pública”, onde o símbolo da pátria é apropriado por uma narrativa 
religiosa.

Essa sacralização de símbolos nacionais prepara o terreno para a legitimação de 
lideranças religiosas que se apresentam como intérpretes exclusivos da vontade divina para 
a nação. Ao fundir identidade religiosa com identidade nacional, esses discursos constroem 
uma base simbólica que sustenta a autoridade profética como expressão direta de um 
projeto espiritual para o país. Nesse cenário, a figura do profeta não apenas representa 
uma voz religiosa, mas encarna um papel messiânico legitimado tanto pela “missão divina” 
quanto pela defesa de uma pátria idealizada e moralmente redimida.



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 99

As figuras de Profeta Miguel e “O Grande Chamado” se posicionam como porta-vozes 
diretos de Deus, afirmando receber revelações que ultrapassam a mediação institucional 
da igreja tradicional. Trata-se de um uso da profecia como dispositivo de autoridade, no 
qual a palavra do líder é apresentada como inquestionável. Essa configuração se aproxima 
do que Weber (2004) definiu como dominação carismática, baseada na crença na missão 
extraordinária de um indivíduo.

A teologia mobilizada é fortemente escatológica, centrada em uma ideia de fim dos 
tempos, combate espiritual e purificação da nação. Como afirma Leonardo Boff (2012, p. 92), 
“a escatologia cristã quando distorcida pode se tornar instrumento de exclusão e violência, 
em nome da pureza final e da salvação dos eleitos”. Em seus vídeos, tais lideranças 
anunciam julgamentos divinos iminentes, apresentam a si mesmos como profetas ungidos 
e convocam seguidores a se posicionarem espiritualmente e politicamente. Essa dimensão 
escatológica encontra eco na tradição neopentecostal brasileira, que frequentemente 
utiliza a retórica do “domínio espiritual” para justificar intervenções políticas. Ricardo 
Mariano (1999, p.123) já alertava que “a instrumentalização do discurso religioso para fins 
políticos é um fenômeno crescente entre igrejas que operam com forte vocação midiática 
e carismática.”

A vinculação entre escatologia e política, característica do neopentecostalismo de 
orientação midiática, não apenas legitima a intervenção dos líderes religiosos na esfera 
pública, mas também estrutura uma narrativa de combate moral que ultrapassa os limites 
da fé pessoal. Nessa perspectiva, a retórica profética adquire contornos políticos cada vez 
mais explícitos, à medida que interpreta eventos sociais e institucionais como sinais do 
fim dos tempos ou manifestações de forças espirituais antagônicas. Essa lógica prepara 
o terreno para discursos que, em nome da salvação e da moralidade, operam uma crítica 
feroz ao sistema político tradicional e reforçam o protagonismo do líder religioso como 
agente de restauração moral e nacional.

Os discursos dessas figuras têm implicações políticas diretas. São profundamente 
moralistas, sustentados em uma visão dicotômica de mundo (bem vs. mal, cristãos vs. 
inimigos de Deus), que justifica a perseguição simbólica (e por vezes literal) de minorias. 
Além disso, apresentam uma forte retórica antissistema, denunciando partidos, mídia, 
ciência e instituições como corrompidas por “espíritos malignos”, reforçando o papel do 
líder religioso como o verdadeiro porta-voz da verdade.

Essa prática se insere no que Brown (2006) chamou de “política da salvação”, ou seja, 
a crença de que apenas uma restauração moral e religiosa pode salvar o país da decadência. 
Os profetas digitais tornam-se, assim, operadores de um populismo religioso em que o líder 
incorpora tanto a voz do povo quanto a de Deus. A atuação desses líderes no ecossistema 
digital, com grande capacidade de mobilização e engajamento, revela o que Foucault (1996, 
p.12) chama de produção de regimes de verdade: “cada sociedade tem seu regime de verdade, 
sua política geral de verdade: isto é, os tipos de discurso que ela acolhe e faz funcionar como 
verdadeiros.” As redes sociais funcionam como aceleradoras desses regimes, permitindo que 
profecias sejam convertidas em ferramentas de controle subjetivo e político.



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 100

A análise dos discursos de figuras como o Profeta Miguel e “O Grande Chamado” 
revela uma combinação complexa de símbolos religiosos, estratégias políticas e linguagem 
teológica, voltada para a legitimação de lideranças carismáticas que pretendem ocupar 
não apenas os púlpitos, mas o Estado. A profecia deixa de ser apenas um dom espiritual e 
passa a operar como arma discursiva de poder, travestida de verdade revelada. Entender 
esses elementos é fundamental para compreender o avanço do fundamentalismo digital e 
sua influência nas dinâmicas democráticas do país.

O DISCURSO PROFÉTICO COMO INSTRUMENTO DE AUTORIDADE, 
CONTROLE E MOBILIZAÇÃO SOCIAL NO AMBIENTE DIGITAL

O discurso profético, tradicionalmente vinculado a práticas religiosas de caráter 
escatológico e carismático, tem ganhado novos contornos na era digital. Longe de se 
restringir às instituições eclesiásticas, ele passa a ocupar o espaço das redes sociais 
como um mecanismo de autoridade simbólica, mobilização política e controle subjetivo. 
Figuras religiosas autointituladas como “profetas”, frequentemente ligadas a movimentos 
teopolíticos conservadores, reconfiguram a profecia como performance midiática, moldada 
pela lógica do algoritmo, pela estética do apelo moral e pela retórica da urgência espiritual.

Segundo Foucault (1996, p.12), “o discurso não é simplesmente aquilo que traduz 
as lutas ou os sistemas de dominação, mas aquilo por onde, e pelo que, se luta, o poder do 
qual nos queremos apoderar”. Essa afirmação é central para compreender como o discurso 
profético digital opera: não como mero enunciado religioso, mas como tecnologia de 
poder que disciplina comportamentos, captura subjetividades e organiza afetos coletivos. 
Essa concepção foucaultiana do discurso como campo de disputa pelo poder permite 
compreender a profecia digital não apenas como uma prática religiosa, mas como uma 
estratégia de enunciação que produz efeitos concretos de autoridade e sujeição. Ao se 
inserir nas redes com linguagem performativa e tom revelacional, o discurso profético passa 
a funcionar como um instrumento de condução dos indivíduos, constituindo lideranças que 
não dependem da mediação institucional, mas da capacidade de mobilizar afetos e produzir 
verdades. É nesse contexto que se inscreve a figura do profeta digital, cuja legitimidade se 
sustenta não apenas no conteúdo da mensagem, mas na forma carismática com que ela é 
proferida e recebida.

Na tradição cristã, o profeta é aquele que fala em nome de Deus, muitas vezes fora 
das estruturas formais do templo. No ambiente digital, essa função é apropriada por figuras 
que se autolegitimam como mensageiros divinos, muitas vezes com narrativas centradas 
em revelações sobre o destino da nação, o papel dos fiéis e a denúncia de inimigos 
espirituais (e políticos). Esse tipo de discurso se ancora no que Weber (2004) define como 
dominação carismática, ou seja, uma forma de autoridade baseada na confiança pessoal 
na missão “extraordinária” de um líder. A autoridade profética, nesses casos, se desloca 



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 101

da teologia institucional para a performance digital. Como observa Hoover (2006, p.08), “o 
meio digital cria um espaço no qual a religião é não apenas representada, mas negociada, 
disputada e performada.” O profeta digital, portanto, constrói sua autoridade não só pela 
palavra divina, mas pela forma como mobiliza imagens, músicas, textos e narrativas que 
ativam emocionalmente seus seguidores.

Essa autoridade construída pela performance digital não se limita à legitimação 
simbólica do líder religioso, mas estende-se à regulação da vida cotidiana de seus 
seguidores, influenciando valores, escolhas e comportamentos. Ao ativar emoções e 
estabelecer vínculos afetivos com sua audiência, o profeta digital não apenas convence: 
ele conduz. Nesse processo, o discurso profético ultrapassa a esfera da crença para operar 
como um dispositivo normativo, que define padrões morais e sociais com base em uma 
lógica binária e disciplinadora, preparando o terreno para sua atuação como tecnologia de 
controle moral.

O discurso profético no digital também atua como mecanismo de controle moral, 
pois estabelece o que é certo e errado, puro e impuro, salvo e perdido — não apenas 
do ponto de vista espiritual, mas social e político. Ele molda normas de comportamento, 
definem inimigos e disciplinam afetos. Como pontua Butler (2015, p.39), “os discursos não 
apenas descrevem a realidade, mas têm o poder de constituí-la, moldando os sujeitos e as 
normas que os governam.”.

Esses profetas digitais frequentemente apelam à linguagem da guerra espiritual 
para justificar a perseguição de minorias, o combate a agendas progressistas e o apoio a 
lideranças políticas autoritárias. Essa retórica binária, de combate entre luz e trevas, bem 
e mal, é fundamental para construir uma comunidade unida por uma moral comum, cuja 
autoridade é centralizada no líder profético. Esse mecanismo de controle, operando sob o 
véu da espiritualidade, torna-se ainda mais eficaz quando amplificado pelas dinâmicas de 
viralização e reforço algorítmico das plataformas. Essa combinação entre retórica espiritual 
e estrutura algorítmica não apenas consolida a autoridade do profeta digital, mas também 
fortalece sua capacidade de mobilização. A linguagem de guerra espiritual, ao construir 
uma narrativa de urgência e ameaça constante, engaja emocionalmente os seguidores e os 
insere em uma lógica de ação coletiva, onde a fé se traduz em posicionamentos concretos 
na arena política. Assim, o discurso religioso deixa de ser apenas uma expressão de crença 
para tornar-se uma ferramenta de intervenção social, ativando sentimentos como medo, 
pertencimento e dever moral que impulsionam a participação em causas alinhadas aos 
interesses teopolíticos do líder.

Por fim, o discurso profético digital atua como mecanismo de mobilização social 
e política. Ao convocar os seguidores a “tomar posição” diante da batalha espiritual em 
curso, os profetas digitais incitam não apenas práticas devocionais, mas ações políticas 
concretas: votos, protestos, boicotes, campanhas. Como argumenta Castells (2013, p.08), 
“o poder é exercido pela construção de significados, e os significados são moldados em 
processos de comunicação.” A profecia digital é, portanto, uma forma de comunicação 
estratégica, que transforma seguidores religiosos em militantes ideológicos.



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 102

Além disso, essa mobilização é afetiva: baseada em medo, esperança, culpa 
e recompensa espiritual. Esses afetos são cruciais para manter a coesão do grupo e a 
fidelidade ao líder, funcionando como cola simbólica de comunidades que se consideram 
eleitas. Como explica Massimo Di Felice (2014, p.111), “a conexão digital é afetiva, e os 
afetos são, hoje, os motores da participação política em rede.”.

Compreender a função do discurso profético no ambiente digital exige vê-lo não 
como um fenômeno puramente religioso, mas como uma tecnologia de poder, que opera 
em múltiplas dimensões: simbólica, moral e política. Ao se apresentar como palavra divina, 
o discurso profético adquire uma autoridade incontestável, que pode ser usada tanto para 
emancipar quanto para dominar. No Brasil contemporâneo, figuras que se colocam como 
profetas digitais têm utilizado essa estratégia para consolidar projetos conservadores, 
disciplinar condutas e transformar a fé em ferramenta de mobilização política e controle 
social.

AUTORIDADE PROFÉTICA DIGITAL À LUZ DE MICHEL FOUCAULT: 
DISCURSO, PODER E SUBJETIVAÇÃO

A emergência de figuras proféticas nas mídias digitais brasileiras, tais como os 
autointitulados Profeta Miguel e “O Grande Chamado”, representam um fenômeno que 
vai além da religião institucional. Trata-se da construção de uma autoridade discursiva 
que se legitima por meio da performatividade carismática e da circulação algorítmica. 
Para compreender esse processo, os conceitos desenvolvidos por Michel Foucault sobre 
discurso, poder e subjetivação oferecem ferramentas teóricas fundamentais.

A partir dessa perspectiva, é possível compreender que os discursos proféticos 
digitais não operam apenas como mensagens religiosas, mas como práticas que instauram 
regimes de verdade específicos, moldando o modo como seus seguidores percebem o 
mundo, a si mesmos e os outros. Ao se apresentarem como revelações divinas, esses 
discursos reivindicam um estatuto de verdade absoluta, desautorizando visões divergentes 
e estabelecendo uma estrutura discursiva que organiza crenças, comportamentos 
e relações de poder. É justamente nesse ponto que os aportes de Foucault se tornam 
cruciais para analisar como tais discursos se impõem, circulam e são internalizados como 
verdades inquestionáveis no ambiente digital. Para Foucault, o discurso não é uma simples 
representação da realidade ou um meio neutro de comunicação. Ele é uma prática que 
produz efeitos de verdade e regula os modos de ser, de agir e de pensar. 

As falas proféticas nas mídias digitais atuam como dispositivos de produção de 
verdade, apresentando-se como revelações divinas, mas funcionando, na prática, como 
construções discursivas que definem normas morais, inimigos espirituais e comportamentos 
esperados. A autoridade desses profetas não se dá apenas pela fé que inspiram, mas 
pela produção de discursos que se impõem como “verdadeiros” e não passíveis de 
questionamento, sendo assim uma forma eficaz de dominação simbólica.



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 103

Essa imposição discursiva de verdades proféticas revela um exercício de poder 
que não depende exclusivamente de estruturas institucionais ou hierarquias eclesiásticas 
tradicionais, mas se manifesta por meio de redes dinâmicas de influência e engajamento. 
A eficácia simbólica desses discursos está justamente na sua capacidade de circular entre 
diferentes esferas (religiosa, política, cultural) por meio das plataformas digitais, onde o 
poder se dissemina de maneira difusa e relacional. Essa lógica se alinha à concepção 
foucaultiana de poder como algo que não se possui, mas que se exerce em fluxos 
contínuos, sendo reproduzido nas interações cotidianas, nos afetos mobilizados e nos 
comportamentos regulados pelas mensagens proféticas que atravessam os algoritmos.

Diferente das concepções tradicionais que tratam o poder como algo centralizado 
ou concentrado, Foucault propõe uma noção relacional e capilar: o poder está em toda 
parte porque provém de toda parte. Como escreve em Microfísica do Poder, “o poder não 
se detém; ele se exerce” (Foucault, 1979, p. 29). Essa visão é essencial para analisar a 
atuação dos profetas digitais, cuja autoridade não deriva de uma instituição formal, mas 
da adesão afetiva, algorítmica e performática que conseguem mobilizar. Essas lideranças 
exercem o poder por meio da fala (o “assim diz o Senhor”), da imagem (estética sagrada, 
gestos, cenários), e do engajamento (curtidas, comentários, compartilhamentos). Cada 
vídeo, live ou reel é uma atualização da relação de poder entre o profeta e sua audiência. 
O ambiente digital, nesse sentido, funciona como extensão da governamentalidade, pois 
facilita a disseminação de dispositivos que organizam a conduta dos indivíduos.

Esse ambiente de comunicação contínua, moldado pela performance do profeta 
e pela resposta imediata do público, não apenas reforça a autoridade discursiva, mas 
atua diretamente na formação das subjetividades. A repetição de mensagens, símbolos 
e imperativos morais cria uma atmosfera na qual os indivíduos são constantemente 
interpelados a se reconhecerem como parte de uma missão espiritual maior. Assim, o 
poder exercido por essas lideranças ultrapassa o convencimento racional e opera no plano 
da formação de identidades, promovendo uma autogestão da fé e da conduta conforme 
os padrões estabelecidos pelo discurso profético, amplificado e retroalimentado pelos 
algoritmos das plataformas digitais.

A produção de seguidores que se reconhecem como “escolhidos”, “fiéis” ou 
“guerreiros espirituais” é um processo de subjetivação, no qual o sujeito é constituído por 
meio de práticas discursivas. Para Foucault (2008, p.54), “há duas significações da palavra 
sujeito: sujeito a outro pelo controle e pela dependência, e sujeito a sua própria identidade 
por uma consciência de si”. No caso da autoridade profética digital, os indivíduos tornam-se 
sujeitos religiosos ao aceitar o discurso como verdade e internalizar a obediência como fé.

As plataformas digitais desempenham aqui o papel de instrumentos de subjetivação, 
pois tornam possível a repetição, a vigilância horizontal e o reforço contínuo das mensagens 
proféticas. O seguidor, ao comentar, curtir ou compartilhar, participa ativamente da 
reprodução do discurso, ao mesmo tempo que se submete a ele. Como nota Byung-Chul 



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 104

Han (2015, p.28), “a sociedade do desempenho é uma sociedade de autoexploração”, 
e o digital transforma o controle em autocontrole, a obediência em fé voluntária. Essa 
dinâmica de participação ativa e vigilância dispersa não apenas reforça o alcance das 
mensagens proféticas, mas também sustenta um modelo de autoridade que se legitima 
continuamente pelo engajamento coletivo. A subjetivação promovida pelas plataformas se 
entrelaça com uma forma específica de liderança carismática, que depende da reafirmação 
constante de sua influência por meio das interações digitais. Nesse contexto, a autoridade 
do profeta deixa de ser apenas individual e passa a ser co-construída por seus seguidores, 
funcionando como um verdadeiro dispositivo de governamentalidade espiritual e política — 
onde fé, obediência e visibilidade se fundem para consolidar um poder que guia tanto as 
crenças quanto os comportamentos cotidianos.

O profeta digital se legitima não apenas pelo conteúdo do discurso, mas pela forma 
como esse discurso circula e é legitimado pelas plataformas e pelos seguidores. Nesse 
processo, temos um dispositivo de poder que Foucault denominaria como “pastoral”, 
pois visa guiar, corrigir, cuidar e, sobretudo, governar os indivíduos. Como explica em 
Segurança, território, população, o poder pastoral “visa à salvação no outro mundo, mas 
também à saúde, à subsistência e à salvação neste mundo” (Foucault, 2008, p. 184). É 
exatamente esse tipo de autoridade que figuras como Profeta Miguel buscam exercer: uma 
liderança que promete libertação espiritual, proteção moral e direção política.

Ao aplicar os conceitos de Foucault aos discursos proféticos digitais, é possível 
compreender que sua autoridade não é apenas religiosa, mas profundamente discursiva, 
performática e política. Essa autoridade se constrói por meio de discursos que produzem 
verdade, se mantém em relações difusas de poder, e molda sujeitos obedientes através da 
subjetivação digital. No ambiente das redes sociais, o profeta não é apenas um mensageiro 
divino: ele é um operador do poder, e seu discurso é uma ferramenta sofisticada de controle 
social.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Ao longo desta pesquisa, buscou-se compreender como os discursos proféticos 

digitais vinculados à bancada BBB vêm sendo construídos, performados e legitimados no 
ambiente das redes sociais no Brasil contemporâneo. Conforme apresentado na introdução, 
o trânsito simbólico entre o altar e o algoritmo revela uma profunda transformação nas 
formas de exercício da autoridade religiosa, que se desloca do espaço físico do culto 
para os ambientes digitais mediados por algoritmos, estética emocional e estratégias de 
engajamento. A figura do profeta digital, exemplificada por lideranças como os autointitulados 
Profeta Miguel e “O Grande Chamado”, emerge como uma personagem central nesse novo 
ecossistema, articulando discursos que misturam espiritualidade, nacionalismo, moralismo 
e projetos políticos autoritários.



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 105

Na primeira seção, dedicamo-nos a mapear a atuação digital dessas lideranças 
religiosas, destacando como o ambiente das plataformas digitais se tornou terreno fértil para 
a expansão de sua influência. A análise mostrou que a lógica do feed, da viralização e da 
interação constante transforma essas plataformas em extensões do púlpito, onde o discurso 
religioso ganha formato performático, emocionalmente carregado e estrategicamente 
alinhado a pautas da chamada bancada BBB. A partir de uma abordagem que integra 
comunicação e ciência política, evidenciou-se que a presença digital desses líderes não 
é neutra: ela opera como ferramenta de moldagem de comportamentos e reforço de 
identidades conservadoras.

A segunda seção aprofundou a análise dos elementos simbólicos, teológicos e 
políticos presentes nos discursos dessas figuras. A pesquisa revelou como a fusão entre 
símbolos nacionais e linguagem religiosa — marcada por escatologia, guerra espiritual e 
moralismo — é usada para construir uma autoridade carismática que transcende o campo 
espiritual e adentra com força na arena política. A articulação entre patriotismo sacralizado 
e liderança profética foi interpretada à luz das teorias de autores como José Casanova, Max 
Weber e Ricardo Mariano, permitindo compreender como esses discursos performam uma 
teologia da nação e uma política da salvação que justificam tanto a obediência religiosa 
quanto o apoio político a projetos autoritários e excludentes.

Na terceira seção, tratou-se da função do discurso profético digital como mecanismo 
de autoridade, controle e mobilização social. A partir das contribuições de Michel Foucault, 
Judith Butler e Castells, demonstrou-se que o discurso profético atua como tecnologia de 
poder que molda afetos, regula normas sociais e conduz ações políticas. A linguagem de 
guerra espiritual, a retórica binária e o apelo emocional criam um campo discursivo no qual 
o seguidor não apenas crê, mas age politicamente em nome dessa fé. O profeta digital, 
nesse contexto, é mais do que líder espiritual: é operador de dispositivos simbólicos que 
disciplinam condutas e produzem militância ideológica em nome de uma causa religiosa-
nacional.

Finalmente, na quarta seção, foi aplicada uma leitura foucaultiana da autoridade 
profética digital, articulando os conceitos de discurso, poder e subjetivação. A análise 
demonstrou como ela se constrói não apenas pela mensagem proferida, mas pela forma 
como ela circula, é legitimada e reproduzida coletivamente. A autoridade profética funciona 
como dispositivo pastoral no sentido foucaultiano, conduzindo a vida dos sujeitos por meio 
de um poder que se difunde pelas redes, se reafirma pelos algoritmos e se atualiza nas 
práticas cotidianas dos seguidores. A subjetivação dos fiéis ocorre na medida em que 
internalizam a vigilância, reproduzem a mensagem e conformam suas condutas ao modelo 
de fé performado digitalmente.

Assim entendemos que os discursos proféticos digitais associados à bancada 
BBB não apenas constroem e legitimam autoridade religiosa e política, mas atuam como 
dispositivos complexos de poder e saber, que produzem regimes de verdade e organizam 



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 106

subjetividades em torno de um projeto teopolítico conservador. A análise realizada confirma 
a hipótese inicial de que tais discursos operam estrategicamente por meio da performance 
carismática, da apropriação de símbolos nacionais e da lógica algorítmica, disciplinando 
condutas, regulando afetos e interferindo diretamente na dinâmica democrática. Retomar 
criticamente essas práticas é um passo fundamental para refletir sobre os limites entre fé 
e política, liberdade e controle, espiritualidade e poder em tempos de fundamentalismo 
digital.

Diante desse cenário, esta pesquisa contribui não apenas para o aprofundamento 
teórico sobre a relação entre religião, mídia e política, mas também para o fortalecimento de 
um olhar crítico que reconheça os riscos da instrumentalização da fé como ferramenta de 
dominação simbólica e controle social. Ao situar o debate no campo das ciências humanas, 
especialmente sob a ótica de Michel Foucault, este estudo reforça a importância de pensar 
a religião não como esfera à parte, mas como um dos campos fundamentais onde se 
travam as disputas contemporâneas por poder, verdade e subjetividade.

Diante da complexidade e da força mobilizadora dos discursos proféticos digitais 
analisados, não é possível encerrar esta pesquisa sem reconhecer o impacto subjetivo 
que esse processo provoca, não apenas nos seguidores diretamente influenciados por tais 
narrativas, mas também em nós, pesquisadores e cidadãos, afetados por um ambiente 
onde a fé se tornou campo de batalha simbólica e política. O altar digital não é neutro; ele 
acolhe, converte, governa e também silencia. Ele molda sensibilidades, direciona escolhas 
e delimita o que é considerado verdade. É um território onde se joga, com intensidade e 
sutileza, a luta pelo imaginário coletivo do país.

No entanto, é também nesse mesmo ambiente digital, marcado por algoritmos, 
polarizações e guerras espirituais, que residem as brechas para a resistência. Se a fé tem 
sido instrumentalizada para o controle, ela também pode ser mobilizada para o cuidado, 
para a escuta, para o acolhimento da diferença. A superação desse ciclo teopolítico de 
dominação requer mais do que denúncias: exige a construção de alternativas simbólicas, 
éticas e afetivas que devolvam à espiritualidade seu caráter plural, democrático e libertador.

É necessário fomentar espaços digitais e presenciais onde o sagrado não seja usado 
como arma, mas como ponte, onde o discurso religioso possa coexistir com o pensamento 
crítico, o dissenso e os direitos humanos. A descolonização do imaginário político-religioso 
passa por um investimento em práticas comunicativas mais transparentes, educativas e 
inclusivas, capazes de desafiar a lógica do medo e do inimigo e, em seu lugar, cultivar 
a ética da escuta e da convivência. Esta pesquisa, ao iluminar um fragmento dessas 
dinâmicas, se insere também como gesto de resistência e esperança: esperança de que é 
possível reencantar o discurso religioso sem submetê-lo à lógica do domínio; esperança de 
que a fé, quando liberta do autoritarismo, ainda possa ser uma força para o comum, para 
a justiça e para a liberdade.



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 107

REFERÊNCIAS 
BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2011.

BARRETO, Raimundo. Evangelicalism and politics in Latin America: The Chilean and Brazilian cases in 
comparative perspective. Journal of Latin American Theology, v. 16, n. 2, 2021, p. 95–114.

BECKER, Howard. Outsiders: Studies in the Sociology of Deviance. New York: The Free Press, 1963.

BIRMAN, Joel. O sujeito na contemporaneidade: espaço, sofrimento e ação. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2020.

BIRON, Rebecca. Religião e política na América Latina: entre o neopentecostalismo e o populismo. São 
Paulo: Edusp, 2020.

BOFF, Leonardo. Fundamentos de uma espiritualidade ecológica: a grande transformação. Petrópolis: 
Vozes, 2012.

BROWN, Wendy. Regulating Aversion: Tolerance in the Age of Identity and Empire. Princeton: Princeton 
University Press, 2006.

BUTLER, Judith. Quadros de guerra: quando a vida é passível de luto? Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2015.

CASANOVA, José. Public Religions in the Modern World. Chicago: University of Chicago Press, 1994.

CASTELLS, Manuel. Redes de indignação e esperança: movimentos sociais na era da internet. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2013.

CUNHA, Magali do Nascimento. Religião e política: uma análise da atuação de evangélicos na política 
brasileira. São Paulo: Recriar, 2017.

DENZIN, Norman K.; LINCOLN, Yvonna S. The Sage Handbook of Qualitative Research. 3. ed. Thousand 
Oaks: Sage, 2006.

DI FELICE, Massimo. Redes digitais e sustentabilidade: as novas comunidades de sentido. São Paulo: 
Paulus, 2014.

DUARTE, Eduardo. A fé na era do algoritmo: religião e política nas redes sociais. Belo Horizonte: UFMG, 
2020.

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. São Paulo: Loyola, 1996.

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. 11. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1979.

FOUCAULT, Michel. Segurança, território, população: curso no Collège de France (1977-1978). São 
Paulo: Martins Fontes, 2008.

FRESTON, Paul. Evangelicals and Politics in Asia, Africa and Latin America. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2008.



Teologia e Religião: Questões fundamentais e o conhecimento sagrado Capítulo 8 108

GIL, Antonio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6. ed. São Paulo: Atlas, 2008.

HAN, Byung-Chul. No enxame: perspectivas do digital. Petrópolis: Vozes, 2017.

HAN, Byung-Chul. Sociedade do cansaço. Petrópolis: Vozes, 2015.

HINE, Christine. Ethnography for the Internet: Embedded, Embodied and Everyday. London: Bloomsbury, 
2015.

HOOVER, Stewart. Religion in the Media Age. London: Routledge, 2006.

MAFRA, Clara. Neopentecostalismo e mídia: a economia simbólica das igrejas no Brasil contemporâneo. 
In: Horizontes Antropológicos, v. 25, n. 54, 2019, p. 61-83.

MARIANO, Ricardo. Neopentecostais: sociologia do novo pentecostalismo no Brasil. São Paulo: Loyola, 
1999.

RODRIGUES, Rafael. Profetas em tempo real: carisma, tecnologia e presença digital na religião 
brasileira. Campinas: Papirus, 2021.

SILVA, Débora M. da. Entre a cruz e o smartphone: evangélicos e cultura digital no Brasil. São Paulo: 
Intermeios, 2020.

WEBER, Max. Economia e sociedade. Brasília: EdUnB, 2004.




