
Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 5 69

Data de aceite: 02/06/2025

CAPÍTULO 5

 

O DESAFIO DA PAZ: A PROMESSA DE DEUS E A 
NOSSA RESPOSTA1

Fonte: Conferência Nacional dos 
Bispos Católicos dos Estados 
Unidos

Seleção de trechos e tradução: 
André Ricardo Randazzo Gomes

1Uma Carta Pastoral Sobre Guerra e Paz
3 de maio de 1983

OS CRITÉRIOS DA GUERRA JUSTA
80. A teoria moral da “guerra 

justa” ou “guerra limitada” começa com o 
pressuposto que obriga todos os cristãos: 
nós não devemos fazer mal aos nossos 
próximos; a maneira como tratamos nosso 
inimigo é o melhor teste para saber se nós 
amamos nosso próximo; e a possibilidade 
de tirar uma única vida é uma possibilidade 
que devemos considerar com medo e 
trepidação. Como é possível partir desses 
pressupostos para a ideia de um uso 
justificável da força letal?

1 National Conference of Catholic Bishops. The Challenge of Peace. Washington, D.C.: USCC Office for Publishing and 
Promotion Services, 1983. Disponível em: <https://www.usccb.org/upload/challenge-peace-gods-promise-our-respon-
se-1983.pdf>. Acesso em: 03 mar. 2025. Em 1993, a mesma Conferência Nacional dos Bispos Católicos publicou, em 
comemoração ao décimo aniversário dessa Carta, uma reflexão intitulada The Harvest of Justice is Sown in Peace (“A 
Colheita da Justiça é Semeada na Paz”).

81. Historicamente e 
teologicamente, a resposta mais clara 
a essa questão se encontra em Santo 
Agostinho. Agostinho se impressionou com 
o fato e as consequências do pecado na 
história - a dimensão “não ainda” do reino. 
Em sua visão, a guerra era o resultado 
do pecado e um remédio trágico para o 
pecado na vida das sociedades políticas. A 
guerra surgiu de ambições desordenadas, 
mas também podia ser usada, ao menos 
em alguns casos, para restringir o mal e 
proteger os inocentes. O caso clássico 
que ilustrava a sua visão era o uso da 
força letal para impedir a agressão contra 
vítimas inocentes. Diante do fato do ataque 
contra os inocentes, o pressuposto de 
não fazermos mal nem mesmo ao nosso 
inimigo cedia lugar ao comando do amor 
entendido como a necessidade de restringir 
um inimigo que prejudicaria os inocentes.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 5 70

82. O argumento da guerra justa tomou muitas formas na história da teologia católica, 
mas essa ideia agostiniana é a sua premissa central2. No século vinte, o ensinamento 
papal tem usado a lógica de Agostinho e Tomás de Aquino3 para articular um direito de 
autodefesa para estados em uma ordem internacional descentralizada e para afirmar os 
critérios para exercer esse direito. A posição essencial foi afirmada pelo Vaticano II: “E 
enquanto existir o perigo de guerra e não houver uma autoridade internacional competente 
e dotada dos convenientes meios, não se pode negar aos governos, depois de esgotados 
todos os recursos de negociações pacíficas, o direito de legítima defesa”4. Já indicamos a 
centralidade desse princípio para entender o ensinamento católico sobre o estado e seus 
deveres.

83. O ensinamento da guerra justa, entretanto, tem evoluído como um esforço 
para prevenir a guerra; somente se a guerra não puder ser racionalmente evitada é que o 
ensinamento então procura restringir e reduzir seus horrores. Ele faz isso estabelecendo 
um conjunto de condições rigorosas que devem ser atendidas para que a decisão de ir 
à guerra seja moralmente permissível. Tal decisão, especialmente hoje, requer razões 
extraordinariamente fortes para superar o pressuposto em favor da paz e contra a guerra. 
Essa é uma significativa razão pela qual um válido ensinamento da guerra justa faz 
provisão para a dissidência de consciência. Pressupõe-se que todas as pessoas saudáveis 
preferem a paz, nunca querem iniciar a guerra e aceitam até mesmo a mais justificável 
guerra defensiva apenas como uma triste necessidade. Permite-se que somente as razões 
mais poderosas possam superar tal objeção. Nas palavras do Papa Pio XII: “O cristão 
deseja a paz... é muito cuidadoso para evitar o recurso à força das armas na defesa de 
direitos que, mesmo legítimos, não compensam o risco de inflamar um fogo com todas as 
suas consequências espirituais e materiais”5. 

84. A determinação de “quando” existem condições que permitem o recurso à 
força, apesar do forte pressuposto contra ela, é feita à luz dos critérios “jus ad bellum”. A 
determinação de “como” até mesmo um justificado recurso à força deve ser conduzido é 
feita à luz dos critérios “jus in bello”. Exploraremos brevemente o significado de ambas6.

2 Agostinho disse que é uma heresia maniqueísta afirmar que a guerra é intrinsecamente má e contrária à caridade 
cristã, e disse: “A guerra e a conquista são uma triste necessidade aos olhos dos homens de princípios, mas seria ainda 
mais triste se os infratores dominassem os homens justos” (A Cidade de Deus, livro IV, c. 15).
Pesquisas representativas da história e da teologia da tradição da guerra justa incluem: F. H. Russell, The Just War in 
the Middle Ages (New York: 1975); P. Ramsey, War and the Christian Conscience (Durham, N.C.: 1961); P. Ramsey, The 
Just War: Force and Political Responsibility (New York: 1968); James T. Johnson, Ideology, Reason and the Limitation of 
War (Princeton: 1975), Just-War Tradition and the Restraint of War: A Moral and Historical Inquiry (Princeton: 1981); L. 
B. Walters, Five Classic Just-War Theories (Ph.D. Dissertation, Yale University, 1971); W. O’Brien, War and/or Survival 
(New York: 1969), The Conduct of Just and Limited War (New York: 1981); J. C. Murray, “Remarks on the Moral Problem 
of War,” Theological Studies 20 (1959):40-61.
3 Tomás de Aquino trata da questão da guerra na Suma de Teologia, II-II, q. 40; ver também II-II, q. 64.
4 Constituição Pastoral, n. 79.
5 Pio XII, “Mensagem de Natal”, 1948.
6 Para uma análise do conteúdo e da relação entre esses princípios, ver R Potter, “The Moral Logic of War,”
McCormick Quarterly 23 (1970):203-33; J. Childress, “Just War Criteria,” in T. Shannon, ed., War or Peace., The Search 
for New Answers (New York: 1980).



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 5 71

JUS AD BELLUM
85. Por que e quando o recurso à guerra é permissível.
86. a) Causa Justa: a guerra é permissível somente para confrontar “um perigo real 

e certo”, ou seja, para proteger a vida inocente, para preservar as condições necessárias 
para a existência humana decente e para direitos humanos básicos. Como o Papa Pio XII 
e o Papa João XXIII deixaram claro, se alguma vez a guerra de retribuição foi justificável, 
os riscos da guerra moderna negam tal afirmação hoje.

87. b) Autoridade Competente: na tradição católica, o direito de usar a força 
esteve sempre junto do bem comum; a guerra deve ser declarada por aqueles que têm a 
responsabilidade pela ordem pública, e não por grupos ou indivíduos privados.

88. O requisito de que uma decisão de ir à guerra deve ser feita pela autoridade 
competente é particularmente importante em uma sociedade democrática. Isso precisa 
de tratamento detalhado aqui, pois envolve uma ampla gama de questões relacionadas. 
Algumas das mais amargas divisões da sociedade na história de nossa própria nação, por 
exemplo, foram implicadas na questão sobre se um presidente dos Estados Unidos agiu 
ou não de maneira constitucional e legal ao envolver nosso país em uma guerra de fato, 
mesmo se - especialmente se - a guerra jamais foi formalmente declarada. Problemas 
de consciência igualmente desconcertantes podem ser levantados para indivíduos 
que são esperados ou legalmente requisitados para irem à guerra, mesmo que nossos 
representantes devidamente eleitos no Congresso tenham votado, de fato, pela guerra.

89. O critério da autoridade competente tem uma importância adicional em uma 
época em que a guerra revolucionária se tornou lugar comum. Historicamente, a guerra 
justa esteve aberta a uma posição de “revolução justa”, reconhecendo que um governo 
opressor pode perder o seu direito de legitimidade. Não se tem dado atenção analítica 
suficiente às questões morais da guerra revolucionária. A mera posse de armamento 
suficiente, por exemplo, não legitima o início da guerra pelos “insurgentes” contra um 
governo estabelecido, não mais do que a opressão sistemática que um governo faz de seu 
povo pode ser realizada sob a doutrina da “segurança nacional”.

90. Embora a legitimidade da revolução em certas circunstâncias não possa ser 
negada, os ensinamentos da guerra justa devem ser aplicados a conflitos revolucionários/
contra-revolucionários assim como a outros. A questão de quem é a autoridade competente 
e de como tal autoridade é exercida é essencial.

91. Quando considerarmos nesta carta as questões de objeção de consciência e de 
objeção seletiva de consciência, a questão da autoridade competente surgirá novamente.

92. c) Justiça Comparativa: questões sobre os meios para fazer a guerra hoje, 
particularmente em vista do potencial destrutivo das armas, tendem a superar as questões 
sobre a justiça comparativa das posições dos respectivos adversários ou inimigos. Em 
essência: qual lado é suficientemente o “certo” em uma disputa? E os valores em jogo 



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 5 72

são cruciais o suficiente para superar o pressuposto contra a guerra? A questão em sua 
forma mais básica é essa: os direitos e os valores envolvidos justificam a matança? Pois 
quaisquer que sejam os meios usados, a guerra envolve, por definição, a violência, a 
destruição, o sofrimento e a morte.

93. A categoria da justiça comparativa se destina a enfatizar o pressuposto contra 
a guerra que está no princípio do ensinamento da guerra justa. Em um mundo de estados 
soberanos que não reconhecem uma autoridade moral comum e nem uma autoridade 
política central, a justiça comparativa salienta que nenhum estado deve agir com o princípio 
de que ele tem a “justiça absoluta” em seu lado. Toda parte de um conflito deve reconhecer 
os limites de sua “causa justa” e o requisito consequente de usar apenas meios limitados 
na busca de seus objetivos. Longe de legitimar uma mentalidade cruzadista, a justiça 
comparativa se designa a relativizar reivindicações absolutas e a restringir o uso da força 
até mesmo em um conflito “justificado”7.

94. Tendo em vista as técnicas de propaganda e a facilidade com que as nações e os 
indivíduos pressupõem ou se enganam a acreditar que Deus ou o direito está claramente 
em seu lado, o teste da justiça comparativa pode ser extremamente difícil de aplicar. 
Entretanto, claramente, isso não ocorre em todos os casos de guerra. A evidente agressão 
vinda de fora e a subversão vinda de dentro costumam ser facilmente identificáveis por 
todas as pessoas razoavelmente justas.

95. d) Intenção Reta: a intenção reta está relacionada com a causa justa - a guerra 
pode ser legitimamente intencionada apenas pelas razões afirmadas acima como uma 
justa causa. Durante o conflito, a intenção reta significa a busca da paz e da reconciliação, 
e isso inclui evitar atos desnecessariamente destrutivos ou impor condições insensatas 
(por exemplo, rendição incondicional).

96. e) Último Recurso. Para que o recurso à guerra seja justificado, todas as 
alternativas pacíficas devem ter sido esgotadas. Há formidáveis problemas nesse requisito. 
Nenhuma organização internacional existente hoje exerce uma autoridade suficiente e 
internacionalmente reconhecida para poder mediar efetivamente na maioria dos casos 
ou para prevenir o conflito pela intervenção das Nações Unidas ou de outras forças 
de manutenção da paz. Ademais, há uma tendência que leva as nações ou povos que 
percebem um conflito entre outras nações como vantajoso a si mesmas a tentar impedir um 
apaziguamento pacífico ao invés de buscá-lo.

97. Lamentamos a aparente indisposição de alguns de ver na Organização das Nações 
Unidas o potencial para a ordem mundial que existe e de estimular o seu desenvolvimento. 
O Papa Paulo VI chamou as Nações Unidas de última esperança para a paz. Não se 
pode permitir que a perda dessa esperança aconteça. O Papa João Paulo II novamente é 

7 James T. Johnson, Ideology, Reason and the Limitation of War, cited; W. O’Brien, The Conduct of Just and Limited War, 
cited, pp. 13-30; W. Vanderpol, La doctrine scolastique du droit de guerre, P. 387ff; J. C. Murray, “Theology and Modern 
Warfare,” in W. J. Nagel, ed., Morality and Modern Warfare, P. 80ff.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 5 73

instrutivo nesse ponto: “Eu desejo sobretudo repetir a minha confiança em vocês, líderes 
e membros das Organizações Internacionais, e em vocês, oficiais internacionais! No curso 
dos últimos dez anos, suas organizações têm sido objeto de tentativas de manipulação da 
parte de nações que desejam explorar tais corpos. No entanto, permanece que a presente 
multiplicidade de embates violentos, divisões e blocos em que as relações bilaterais 
afundam, oferece às grandes Organizações Internacionais a oportunidade de se engajar na 
mudança qualitativa em suas atividades, até mesmo de reformar em certos pontos as suas 
próprias estruturas para levar em conta novas realidades e para gozar de poder efetivo”8.

98. f) Probabilidade de Sucesso. Esse é um critério difícil de aplicar, mas o seu 
propósito é prevenir o recurso irracional à força ou a resistência desesperada quando o 
resultado será claramente desproporcional ou fútil. A determinação inclui um reconhecimento 
de que muitas vezes a defesa de valores importantes, mesmo contra grandes adversidades, 
pode ser um testemunho “proporcional”.

99. g) Proporcionalidade: em termos dos critérios jus ad bellum, a proporcionalidade 
significa que o dano a ser infligido e os custos incorridos pela guerra devem ser proporcionais 
ao bem esperado ao se pegar em armas. Os juízos sobre a proporcionalidade não devem 
ser limitados à ordem temporal sem a consideração de uma dimensão espiritual em termos 
de “dano”, “custo” e do “bem esperado”. No mundo interdependente de hoje, até mesmo 
um conflito local pode afetar pessoas em todo lugar; isso ocorre particularmente quando 
as potências nucleares estão envolvidas. Portanto, uma nação não pode justamente ir à 
guerra hoje sem considerar o efeito de sua ação sobre os outros e sobre a comunidade 
internacional.

100. Esse princípio da proporcionalidade se aplica por toda a condução da guerra, 
assim como à decisão de iniciar a guerra. Durante a guerra do Vietnam, a nossa conferência 
dos bispos concluiu que o conflito atingiu tal nível de devastação ao adversário e de dano à 
nossa própria sociedade que a sua continuação não podia ser justificada9.

JUS IN BELLO
101. Mesmo quando as condições rigorosas que justificam o recurso à guerra são 

atendidas, a condução da guerra (por exemplo, estratégia, tática e ações individuais) 
permanece sujeita a contínuo escrutínio à luz de dois princípios que têm significado especial 
hoje precisamente por causa da capacidade destrutiva da guerra tecnológica moderna. 
Esses princípios são a proporcionalidade e a discriminação. Ao discuti-los aqui, nós os 
aplicaremos à questão do jus ad bellum e do jus in bello; pois hoje torna-se cada vez mais 
difícil tomar uma decisão de usar qualquer tipo de força armada, não importando o quanto 
seja limitada inicialmente em intenção e em poder destrutivo das armas empregadas, sem 

8 João Paulo II, “Mensagem do Dia Mundial da Paz 1983”, 11.
9 Conferência Nacional dos Bispos Católicos, Resolução sobre o Sudeste Asiático (Washington, D.C.: 1971).



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 5 74

enfrentar ao menos a possibilidade da escalada para uma guerra mais ampla ou mesmo 
total e do uso de armas de potencial destrutivo horrendo. Isso ocorre especialmente 
quando os adversários são “superpotências”, como o concílio claramente viu: “Mais ainda: 
se se empregasse integralmente o material existente nos arsenais das grandes potências, 
resultaria daí o quase total e recíproco extermínio de ambos os adversários, sem falar nas 
inúmeras devastações provocadas no mundo e nos funestos efeitos que do uso de tais 
armas se seguiriam”10.

102. Não se deve pensar, é claro, que a matança massiva e a destruição resultariam 
apenas do uso extensivo das armas nucleares. Lembramos com horror os bombardeios 
incendiários e de saturação da Segunda Guerra Mundial, as mortes de centenas de milhares 
em várias regiões do mundo através de armas “convencionais”, o uso indizível de gás e 
outras formas de guerra química, a destruição de casas e de safras, o sofrimento total que 
a guerra causou durante os séculos anteriores e as décadas que se seguiram ao uso da 
“bomba atômica”. No entanto, toda pessoa honesta deve reconhecer que, especialmente 
tendo em vista a proliferação das armas científicas modernas, nós enfrentamos agora 
possibilidades que são aterrorizantes de contemplar. Hoje, como nunca antes, devemos 
perguntar não meramente o que irá acontecer, mas o que pode acontecer, especialmente 
se as maiores potências embarcarem na guerra. O Papa João Paulo II tem pedido 
repetidamente que os líderes mundiais confrontem essa realidade: “Em vista da diferença 
entre a guerra clássica e a guerra nuclear ou bacteriológica - uma diferença de natureza, 
por assim dizer - e em vista do escândalo da corrida armamentista visto em relação ao pano 
de fundo das necessidades do Terceiro Mundo, esse direito [de defesa], que é muito real 
em princípio, apenas enfatiza a urgência da sociedade mundial de se equipar com meios 
efetivos de negociação. Desse modo, o terror nuclear que assombra o nosso tempo pode 
nos encorajar a enriquecer a nossa herança comum com uma descoberta muito simples 
que está ao nosso alcance, ou seja, que a guerra é a maneira mais bárbara e menos efetiva 
de resolver conflitos”11.

103. A Pontifícia Academia das Ciências reafirmou o tema do Santo Padre em sua 
Declaração sobre as Consequências da Guerra Nuclear de novembro de 1981. Então, em 
uma reunião convocada pela Pontifícia Academia, representantes das academias nacionais 
de ciência do mundo inteiro lançaram uma Declaração sobre a Prevenção da Guerra 
Nuclear que especificou o sentido da declaração do Papa João Paulo II de que a guerra 
moderna difere por natureza das formas anteriores de guerra. Os cientistas disseram: “Por 
toda a sua história, a humanidade se confrontou com a guerra, mas desde 1945 a natureza 
da guerra mudou tão profundamente que o futuro da raça humana, de gerações que ainda 
não nasceram, está em perigo... Pela primeira vez, é possível causar dano em uma escala 
tão catastrófica que se pode varrer uma grande parte da civilização e pôr em perigo a sua 

10 Constituição Pastoral, n. 80.
11 João Paulo II, “Dia Mundial da Paz 1982”, 12.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 5 75

sobrevivência. O uso em larga escala de tais armas pode provocar grandes e irreversíveis 
mudanças genéticas e ecológicas cujos limites não podem ser previstos”12.

E antes, com tais pensamentos em mente, o concílio fez a sua própria “condenação 
da guerra total já proferida pelos papas recentes”13. Essa condenação é exigida pelos 
princípios da proporcionalidade e da discriminação. A resposta à agressão não deve 
exceder a natureza da agressão. Destruir a civilização tal como nós a conhecemos, 
fazendo uma “guerra total” como hoje se pode fazer, seria uma resposta monstruosamente 
desproporcional à agressão por parte de qualquer nação.

104. Além disso, as vidas de pessoas inocentes não podem nunca ser tomadas 
diretamente, não importando o propósito alegado para fazer isso. Fazer guerra 
verdadeiramente “total” é por definição tomar grandes números de vidas inocentes. A 
resposta justa à agressão deve ser discriminada; ela deve ser dirigida contra agressores 
injustos, não contra pessoas inocentes pegas em uma guerra que não fizeram. O concílio, 
então, fez a sua memorável declaração: “Toda a ação bélica que tende indiscriminadamente 
à destruição de cidades inteiras ou vastas regiões e seus habitantes é um crime contra 
Deus e o próprio homem, que se deve condenar com firmeza e sem hesitação”14.

105. Quando confrontando escolhas entre opções militares específicas, a pergunta 
feita pela proporcionalidade é: uma vez que levemos em conta não apenas as vantagens 
militares que serão alcançadas usando esses meios, mas também todos os danos esperados 
que se seguirão do uso deles, o uso deles ainda pode ser justificado? Sabemos, é claro, 
que nenhuma finalidade pode justificar meios que sejam maus em si mesmos, tais como 
executar reféns ou alvejar não combatentes. No entanto, mesmo se o meio adotado não 
seja mau em si mesmo, é necessário levar em conta os danos prováveis que resultarão do 
seu uso e a justiça de aceitar esses danos. É da maior importância, ao avaliar os danos e 
a justiça de aceitá-los, pensar nos pobres e nos indefesos, pois eles costumam ser aqueles 
que têm menos a ganhar e mais a perder quando a violência da guerra toca a sua vida.

106. Em termos da corrida armamentista, se o verdadeiro fim em vista é a 
legítima defesa contra a agressão injusta, e os meios para esse fim não são maus em si 
mesmos, devemos ainda examinar a questão da proporcionalidade a respeito dos males 
concomitantes. Será que os custos exorbitantes, o clima geral da insegurança gerada, a 
possibilidade da detonação acidental de armas altamente destrutivas, o perigo do erro e 
o erro de cálculo que pode provocar retaliação e guerra - será que tais males ou outros 
que derivam indiretamente da corrida armamentista fazem com que a própria corrida 
armamentista seja uma resposta desproporcional à agressão? O Papa João Paulo II é bem 
claro em sua insistência em que o exercício do direito e do dever de um povo de proteger 
a sua existência e liberdade depende do uso de meios proporcionais15.

12 “Declaração sobre a Prevenção da Guerra Nuclear” (24 set. 1982).
13 Constituição Pastoral, 80.
14 Ibid.
15 João Paulo II, “Mensagem do Dia Mundial da Paz 1982”, 12.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 5 76

107. Finalmente, outro conjunto de questões diz respeito à interpretação do princípio 
de discriminação. O princípio proíbe ataques diretamente intencionados a não combatentes 
e alvos não militares. Ele levanta uma série de questões sobre o termo “intencional”, sobre 
a categoria dos “não combatentes” e sobre o significado de “militares”.

108. Essas questões merecem o debate que ocorre com frequência cada vez 
maior hoje. Encorajamos tal debate, pois respostas concisas e definitivas ainda parecem 
insuficientes. A mobilização de forças na guerra moderna inclui não apenas os militares, 
mas também, em grau significativo, os setores políticos, econômicos e sociais. Nem 
sempre é fácil determinar quem está diretamente envolvido em um “esforço de guerra” ou 
em qual medida. Porém, claramente, nem mesmo com a definição mais ampla pode-se 
racionalmente considerar que os combatentes são classes inteiras de seres humanos, tais 
como crianças de escola, pacientes de hospital, os mais velhos, os doentes, o trabalhador 
industrial comum que produz bens não diretamente relacionados com propósitos militares, 
fazendeiros e muitos outros. Eles não podem nunca ser diretamente atacados.

109. Ataques diretos a alvos militares envolvem complexidades semelhantes. Quais 
alvos são “militares” e quais não o são? Em que medida, por exemplo, o uso (feito por 
revolucionários ou forças militares regulares) de uma aldeia ou habitação em uma área de 
população civil merece ataque? E o que dizer de uma fábrica de munição no coração de 
uma cidade? Quem é diretamente responsável pelas mortes de não combatentes, caso 
o ataque seja realizado? Para voltar à pergunta levantada antes, quantas mortes de não 
combatentes são “toleráveis” como resultado de ataques indiretos - ataques dirigidos contra 
forças de combate e alvos militares, que matam não combatentes ao mesmo tempo?

110. Esses dois princípios, em toda sua complexidade, devem ser aplicados a todo 
tipo de armas - convencionais, nucleares, biológicas e químicas - com as quais as nações 
estão armadas hoje.

O VALOR DA NÃO-VIOLÊNCIA
111. Movidos pelo exemplo da vida de Jesus e pelo seu ensinamento, alguns cristãos 

desde os primeiros dias da Igreja se comprometeram com um estilo de vida não violento16. 
Alguns entenderam que o evangelho de Jesus proibia toda matança. Alguns afirmaram 
o uso de oração e outros métodos espirituais como meios para responder à inimizade e 
hostilidade.

112. No meio do segundo século, São Justino proclamou aos seus leitores pagãos 
que a profecia de Isaías sobre transformar espadas em relhas de arado e lanças em 

16 Autores representativos na tradição do pacifismo e da não-violência cristãos incluem: R. Bainton, Christian Attitudes 
Toward War and Peace (Abington: 1960), chs. 4, 5, 10; J. Yoder, The Politics of Jesus (Grand Rapids: 1972), Neverthe-
less: Varieties of Religious Pacifism (Scottsdale: 1971); T. Merton, Faith and Violence: Christian Teaching and Christian 
Practice (Notre Dame: 1968); G. Zahn, War, Conscience and Dissent (New York: 1967); E. Egan, “The Beatitudes: Works 
of Mercy and Pacifism,” in T. Shannon, ed., War or Peace: The Search for New Answers (New York: 1980), pp. 169-187; 
J. Fahey, “The Catholic Church and the Arms Race,” Worldview 22 (1979):3841; J. Douglass, The Nonviolent Cross: A 
Theology of Revolution and Peace (New York: 1966).



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 5 77

foices foi cumprida como consequência da vinda de Cristo: “E nós que nos deleitamos na 
guerra, na matança de um ao outro, e em todo tipo de iniquidade, em toda parte do mundo 
convertemos nossas armas em utensílios da paz - nossas espadas em relhas de arado, 
nossas lanças em ferramentas de fazendeiro - e cultivamos piedade, justiça, caridade 
fraternal, fé e esperança, que derivamos do Pai através do Salvador crucificado...”17

113. Escrevendo no terceiro século, São Cipriano de Cartago tocou em algo 
semelhante quando indicou que os cristãos de sua época não lutavam contra seus inimigos. 
Ele mesmo considerou a conduta deles como apropriada: “Eles não lutam nem mesmo 
contra aqueles que estão atacando, pois não é concedido ao inocente matar nem mesmo o 
agressor, mas entregar suas almas e sangue, para que, visto que tanta malícia e crueldade 
é desenfreada no mundo, eles possam mais rapidamente afastar-se dos maliciosos e 
cruéis”18.

114. Parte da oposição dos primeiros cristãos ao serviço militar era uma resposta às 
práticas idólatras que prevaleciam no exército romano. Outro motivo poderoso era o fato de 
que o serviço militar envolvia a preparação para lutar e matar. Vemos isso no caso de São 
Martinho de Tours durante o quarto século, que renunciou à sua profissão de soldado com 
a explicação: “Até agora, servi a vocês como soldado. Permitam-me agora tornar-me um 
soldado de Deus... Sou um soldado de Cristo. Não me é lícito lutar”19.

115. Nos séculos entre o quarto século e a nossa época, o tema da não-violência 
cristã e do pacifismo cristão ecoou muitas vezes, às vezes mais forte, às vezes mais fraco. 
Uma das grandes figuras não-violentas nesses séculos foi São Francisco de Assis. Além 
de fazer esforços pessoais em nome da reconciliação e da paz, Francisco estipulou que os 
leigos que se tornassem membros de sua Terceira Ordem não deveriam “pegar em armas 
letais, ou portá-las, contra ninguém”.

116. A visão da não-violência cristã não é passiva a respeito da injustiça e da defesa 
dos direitos dos outros; em vez disso, ela afirma e exemplifica o que significa resistir à 
injustiça através de métodos não violentos.

117. No século vinte, prescindindo do testemunho não cristão de um Mahatma 
Gandhi e seu impacto mundial, o testemunho não violento de figuras como Dorothy Day 
e Martin Luther King teve profundo impacto sobre a vida da Igreja nos Estados Unidos. 
O testemunho de numerosos cristãos que os precederam pelos séculos foi afirmado de 
maneira memorável no Concílio Vaticano Segundo.

118. Duas das passagens que foram incluídas na versão final da Constituição 
Pastoral deram um estímulo particular para os católicos de todos os níveis avaliarem suas 
atitudes em relação à guerra e ao serviço militar à luz do pacifismo cristão. No parágrafo 
79, os padres do concílio pediram aos governos para fazerem leis que protejam os direitos 

17 Justino, Diálogo com Trifo, c. 1 10; ver também A Primeira Apologia, caps. 14, 39.
18 Cipriano, Coleção de Cartas, Carta a Cornélio.
19 Sulpício Severo, A Vida de Martinho, 4.3.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 5 78

daqueles que adotaram a posição da objeção de consciência a todas as guerras: “Parece, 
além disso, justo que as leis tenham em conta com humanidade o caso daqueles que, por 
motivo de consciência, recusam combater, contanto que aceitem outra forma de servir a 
comunidade humana”20. Essa foi a primeira vez em que um chamado à proteção legal da 
objeção de consciência apareceu em um documento de tal proeminência. Além de seu 
profundo significado, essa afirmação assumiu um sentido ainda maior à luz do louvor que 
os padres do concílio haviam feito na seção anterior “àqueles que renunciam ao uso da 
violência e à reivindicação de seus direitos”21. Em A Vida Humana em Nossa Época (1968), 
nós pedimos provisão legislativa para reconhecer aqueles que fazem objeção seletiva de 
consciência também22.

119. Como bispos católicos, cabe-nos salientar para a nossa própria comunidade 
e para a sociedade maior o significado desse apoio a uma opção pacifista para indivíduos 
no ensinamento do Vaticano II e a reafirmação que os papas têm dado ao testemunho não 
violento desde o tempo do concílio.

120. No desenvolvimento de uma teologia da paz e no crescimento da posição 
pacifista cristã entre católicos, essas palavras da Constituição Pastoral têm significado 
especial: «Tudo isto nos força a considerar a guerra com um espírito inteiramente novo»23. 
Os padres do concílio fizeram referência ao “incremento das armas científicas, [que] tem 
aumentado desmesuradamente o horror e maldade da guerra”24. Embora o ensinamento da 
guerra justa tenha claramente estado em posse pelos últimos 1500 anos do pensamento 
católico, o “novo momento” em que nos encontramos vê o ensinamento da guerra justa e 
a não violência como métodos distintos, mas interdependentes de avaliar a guerra. Eles 
divergem em algumas conclusões específicas, mas compartilham um pressuposto comum 
contra o uso da força como um meio de resolver disputas.

121. Ambos métodos encontram suas raízes na tradição teológica cristã; cada um 
contribui para a visão moral completa de que precisamos na busca de uma paz humana. 
Acreditamos que as duas perspectivas apoiam e complementam uma à outra, cada uma 
preservando a outra de distorção. Finalmente, em uma era de guerra tecnológica, a análise 
desde o ponto de vista da não violência e a análise desde o ponto de vista do ensinamento 
da guerra justa costumam convergir e concordar em sua oposição aos métodos de guerra 
que na realidade não se distinguem da guerra total.

O PAPEL DA CONSCIÊNCIA
231. Uma característica dominante da avaliação que o Concílio Vaticano Segundo 

faz da guerra moderna foi a ênfase que ele deu ao requisito da formação apropriada da 
consciência. Os princípios morais são efetivas restrições ao poder somente quando as 
20 Constituição Pastoral, 79.
21 Ibid., 78.
22 Conferência Católica dos Estados Unidos, A Vida Humana Em Nossa Época (Washington, D.C.: 1968), p. 44.
23 Constituição Pastoral, 80.
24 Ibid.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 5 79

políticas os refletem e os indivíduos os praticam. A relação entre a autoridade do estado e a 
consciência do indivíduo em assuntos de guerra e paz assume uma nova urgência em face 
da natureza destrutiva da guerra moderna. 

232. a) Quanto a isso, nós reiteramos a posição que tomamos em 1980. O 
ensinamento católico não questiona o direito, em princípio, de um governo requerer o 
serviço militar de seus cidadãos, desde que o governo mostre que isso é necessário. Um 
cidadão não pode casualmente desconsiderar a decisão consciente de seu país de chamar 
os seus cidadãos a atos de “legítima defesa”. Ademais, o papel dos cidadãos cristãos nas 
forças armadas é um serviço ao bem comum e um exercício da virtude do patriotismo, 
desde que eles cumpram esse papel dentro de normas morais definidas25.

233. b) Ao mesmo tempo, nenhum estado pode exigir obediência cega. Nossa 
declaração de 1980 pediu para o governo apresentar razões convincentes para o alistamento 
militar, e se opôs à reinstituição do recrutamento, exceto no caso de uma emergência de 
defesa nacional. Ademais, ela reiterou o nosso apoio à objeção de consciência em geral e 
à objeção seletiva de consciência para a participação em uma guerra particular, seja por 
causa dos fins buscados ou por causa dos meios usados. Chamamos a objeção seletiva de 
consciência de uma conclusão moral que pode ser validamente derivada do ensinamento 
clássico dos princípios da guerra justa. Continuamos a insistir no respeito e na proteção 
legislativa dos direitos de ambas as classes de pessoas que fazem objeção de consciência. 
Também aprovamos a requisição de serviço alternativo à comunidade - não relacionado a 
necessidades militares - por tais pessoas.

25 Conferência Católica dos Estados Unidos, Declaração sobre o Registro e Alistamento para o Serviço Militar (Washin-
gton, D.C.: 1980). Ver também A Vida Humana em Nossa Época, pp. 42-45.


	
	CAPA01
	CAPA2
	CAPA03
	CAPA04




