CAPITULO 5

O DESAFIO DA PAZ: APROMESSA DE DEUS E A
NOSSA RESPOSTA!

Fonte: Conferéncia Nacional dos
Bispos Catélicos dos Estados
Unidos

Selecao de trechos e traducao:
André Ricardo Randazzo Gomes

Uma Carta Pastoral Sobre Guerra e Paz
3 de maio de 1983

OS CRITERIOS DA GUERRA JUSTA

80. A teoria moral da “guerra
justa” ou “guerra limitada” comeca com o
pressuposto que obriga todos os cristdos:
nés ndo devemos fazer mal aos nossos
proximos; a maneira como tratamos nosso
inimigo é o melhor teste para saber se nés
amamos nosso proximo; e a possibilidade
de tirar uma Unica vida é uma possibilidade
que devemos considerar com medo e
trepidagdo. Como é possivel partir desses
pressupostos para a ideia de um uso
justificavel da forca letal?

Data de aceite: 02/06/2025

81. Historicamente e
teologicamente, a resposta mais clara
a essa questdo se encontra em Santo
Agostinho. Agostinho se impressionou com
o fato e as consequéncias do pecado na
historia - a dimensao “ndo ainda” do reino.
Em sua visdo, a guerra era o resultado
do pecado e um remédio tragico para o
pecado na vida das sociedades politicas. A
guerra surgiu de ambicdes desordenadas,
mas também podia ser usada, ao menos
em alguns casos, para restringir o mal e
proteger os inocentes. O caso classico
que ilustrava a sua visdo era o uso da
forca letal para impedir a agresséo contra
vitimas inocentes. Diante do fato do ataque
contra os inocentes, o pressuposto de
ndo fazermos mal nem mesmo ao nosso
inimigo cedia lugar ao comando do amor
entendido como a necessidade de restringir
um inimigo que prejudicaria os inocentes.

" National Conference of Catholic Bishops. The Challenge of Peace. Washington, D.C.: USCC Office for Publishing and
Promotion Services, 1983. Disponivel em: <https://www.usccb.org/upload/challenge-peace-gods-promise-our-respon-
se-1983.pdf>. Acesso em: 03 mar. 2025. Em 1993, a mesma Conferéncia Nacional dos Bispos Catélicos publicou, em
comemoracgao ao décimo aniversario dessa Carta, uma reflexao intitulada The Harvest of Justice is Sown in Peace (“A

Colheita da Justica é Semeada na Paz”).

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas

Capitulo 5

69



82. O argumento da guerra justa tomou muitas formas na histéria da teologia catélica,
mas essa ideia agostiniana é a sua premissa central>. No século vinte, o ensinamento
papal tem usado a légica de Agostinho e Toméas de Aquino® para articular um direito de
autodefesa para estados em uma ordem internacional descentralizada e para afirmar os
critérios para exercer esse direito. A posicdo essencial foi afirmada pelo Vaticano II: “E
enquanto existir o perigo de guerra e ndo houver uma autoridade internacional competente
e dotada dos convenientes meios, ndo se pode negar aos governos, depois de esgotados
todos os recursos de negociagdes pacificas, o direito de legitima defesa™. Ja indicamos a
centralidade desse principio para entender o ensinamento catélico sobre o estado e seus
deveres.

83. O ensinamento da guerra justa, entretanto, tem evoluido como um esforgco
para prevenir a guerra; somente se a guerra ndo puder ser racionalmente evitada é que o
ensinamento entdo procura restringir e reduzir seus horrores. Ele faz isso estabelecendo
um conjunto de condi¢des rigorosas que devem ser atendidas para que a deciséo de ir
a guerra seja moralmente permissivel. Tal decisdo, especialmente hoje, requer razées
extraordinariamente fortes para superar o pressuposto em favor da paz e contra a guerra.
Essa é uma significativa razdo pela qual um valido ensinamento da guerra justa faz
provisao para a dissidéncia de consciéncia. Pressupde-se que todas as pessoas saudaveis
preferem a paz, nunca querem iniciar a guerra e aceitam até mesmo a mais justificavel
guerra defensiva apenas como uma triste necessidade. Permite-se que somente as razbes
mais poderosas possam superar tal objecdo. Nas palavras do Papa Pio XllI: “O cristao
deseja a paz... € muito cuidadoso para evitar o recurso a forca das armas na defesa de
direitos que, mesmo legitimos, ndo compensam o risco de inflamar um fogo com todas as
suas consequéncias espirituais e materiais™.

84. A determinacdo de “quando” existem condicdes que permitem o recurso a
forgca, apesar do forte pressuposto contra ela, é feita a luz dos critérios “jus ad bellum”. A
determinacao de “como” até mesmo um justificado recurso a forgca deve ser conduzido é
feita a luz dos critérios “jus in bello”. Exploraremos brevemente o significado de ambas®.

2 Agostinho disse que é uma heresia maniqueista afirmar que a guerra € intrinsecamente ma e contraria a caridade
crista, e disse: “A guerra e a conquista sdo uma triste necessidade aos olhos dos homens de principios, mas seria ainda
mais triste se os infratores dominassem os homens justos” (A Cidade de Deus, livro IV, c. 15).

Pesquisas representativas da histéria e da teologia da tradi¢géo da guerra justa incluem: F. H. Russell, The Just War in
the Middle Ages (New York: 1975); P. Ramsey, War and the Christian Conscience (Durham, N.C.: 1961); P. Ramsey, The
Just War: Force and Political Responsibility (New York: 1968); James T. Johnson, Ideology, Reason and the Limitation of
War (Princeton: 1975), Just-War Tradition and the Restraint of War: A Moral and Historical Inquiry (Princeton: 1981); L.
B. Walters, Five Classic Just-War Theories (Ph.D. Dissertation, Yale University, 1971); W. O’Brien, War and/or Survival
(New York: 1969), The Conduct of Just and Limited War (New York: 1981); J. C. Murray, “Remarks on the Moral Problem
of War,” Theological Studies 20 (1959):40-61.

3 Tomas de Aquino trata da questdo da guerra na Suma de Teologia, II-1l, q. 40; ver também II-Il, g. 64.

4 Constituicdo Pastoral, n. 79.

5 Pio XII, “Mensagem de Natal”, 1948.

% Para uma analise do contetdo e da relagéo entre esses principios, ver R Potter, “The Moral Logic of War,”
McCormick Quarterly 23 (1970):203-33; J. Childress, “Just War Criteria,” in T. Shannon, ed., War or Peace., The Search
for New Answers (New York: 1980).

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 5

70



JUS AD BELLUM

85. Por que e quando o recurso a guerra € permissivel.

86. a) Causa Justa: a guerra é permissivel somente para confrontar “um perigo real
e certo”, ou seja, para proteger a vida inocente, para preservar as condicdes necessarias
para a existéncia humana decente e para direitos humanos basicos. Como o Papa Pio Xl
e o Papa Jodo XXIlII deixaram claro, se alguma vez a guerra de retribuicdo foi justificavel,
os riscos da guerra moderna negam tal afirmacéo hoje.

87. b) Autoridade Competente: na tradicdo catélica, o direito de usar a forca
esteve sempre junto do bem comum; a guerra deve ser declarada por aqueles que tém a
responsabilidade pela ordem publica, e ndo por grupos ou individuos privados.

88. O requisito de que uma decisao de ir a guerra deve ser feita pela autoridade
competente é particularmente importante em uma sociedade democratica. Isso precisa
de tratamento detalhado aqui, pois envolve uma ampla gama de questdes relacionadas.
Algumas das mais amargas divisdes da sociedade na histéria de nossa prépria nagéo, por
exemplo, foram implicadas na questdo sobre se um presidente dos Estados Unidos agiu
ou ndo de maneira constitucional e legal ao envolver nosso pais em uma guerra de fato,
mesmo se - especialmente se - a guerra jamais foi formalmente declarada. Problemas
de consciéncia igualmente desconcertantes podem ser levantados para individuos
que sdo esperados ou legalmente requisitados para irem a guerra, mesmo que nNOSsOS
representantes devidamente eleitos no Congresso tenham votado, de fato, pela guerra.

89. O critério da autoridade competente tem uma importéncia adicional em uma
época em que a guerra revolucionaria se tornou lugar comum. Historicamente, a guerra
justa esteve aberta a uma posicédo de “revolucdo justa”, reconhecendo que um governo
opressor pode perder o seu direito de legitimidade. Nao se tem dado atencdo analitica
suficiente as questdes morais da guerra revolucionaria. A mera posse de armamento
suficiente, por exemplo, ndo legitima o inicio da guerra pelos “insurgentes” contra um
governo estabelecido, ndo mais do que a opresséo sistematica que um governo faz de seu
povo pode ser realizada sob a doutrina da “seguranga nacional”.

90. Embora a legitimidade da revolugdo em certas circunstancias néo possa ser
negada, os ensinamentos da guerra justa devem ser aplicados a conflitos revolucionarios/
contra-revolucionarios assim como a outros. A questao de quem ¢ a autoridade competente
e de como tal autoridade é exercida é essencial.

91. Quando considerarmos nesta carta as questdes de objecéo de consciéncia e de
objecéo seletiva de consciéncia, a questéo da autoridade competente surgird novamente.

92. c) Justica Comparativa: questdes sobre os meios para fazer a guerra hoje,
particularmente em vista do potencial destrutivo das armas, tendem a superar as questbes
sobre a justica comparativa das posi¢cdes dos respectivos adversarios ou inimigos. Em
esséncia: qual lado é suficientemente o “certo” em uma disputa? E os valores em jogo

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 5

71



séo cruciais o suficiente para superar o pressuposto contra a guerra? A questao em sua
forma mais béasica é essa: os direitos e os valores envolvidos justificam a matanga? Pois
quaisquer que sejam os meios usados, a guerra envolve, por definicdo, a violéncia, a
destruicado, o sofrimento e a morte.

983. A categoria da justica comparativa se destina a enfatizar o pressuposto contra
a guerra que esté no principio do ensinamento da guerra justa. Em um mundo de estados
soberanos que ndo reconhecem uma autoridade moral comum e nem uma autoridade
politica central, a justica comparativa salienta que nenhum estado deve agir com o principio
de que ele tem a “justica absoluta” em seu lado. Toda parte de um conflito deve reconhecer
os limites de sua “causa justa” e o requisito consequente de usar apenas meios limitados
na busca de seus objetivos. Longe de legitimar uma mentalidade cruzadista, a justica
comparativa se designa a relativizar reivindicagbes absolutas e a restringir o uso da forca
até mesmo em um conflito “justificado™.

94. Tendo em vista as técnicas de propaganda e a facilidade com que as nagdes e 0s
individuos pressupdem ou se enganam a acreditar que Deus ou o direito esta claramente
em seu lado, o teste da justica comparativa pode ser extremamente dificil de aplicar.
Entretanto, claramente, isso ndo ocorre em todos os casos de guerra. A evidente agresséo
vinda de fora e a subverséo vinda de dentro costumam ser facilmente identificaveis por
todas as pessoas razoavelmente justas.

95. d) Intencdo Reta: a intencao reta esté relacionada com a causa justa - a guerra
pode ser legitimamente intencionada apenas pelas razdes afirmadas acima como uma
justa causa. Durante o conflito, a intencéao reta significa a busca da paz e da reconciliacéo,
e isso inclui evitar atos desnecessariamente destrutivos ou impor condi¢cdes insensatas
(por exemplo, rendicao incondicional).

96. e) Ultimo Recurso. Para que o recurso a guerra seja justificado, todas as
alternativas pacificas devem ter sido esgotadas. H& formidaveis problemas nesse requisito.
Nenhuma organizacdo internacional existente hoje exerce uma autoridade suficiente e
internacionalmente reconhecida para poder mediar efetivamente na maioria dos casos
ou para prevenir o conflito pela intervencdo das Nacdes Unidas ou de outras forcas
de manutencdo da paz. Ademais, ha uma tendéncia que leva as nagdes ou povos que
percebem um conflito entre outras nagdes como vantajoso a si mesmas a tentar impedir um
apaziguamento pacifico ao invés de busca-lo.

97.Lamentamos a aparente indisposicao de alguns de ver na Organizacado das Nagdes
Unidas o potencial para a ordem mundial que existe e de estimular o seu desenvolvimento.
O Papa Paulo VI chamou as Nagbes Unidas de ultima esperanca para a paz. Nao se
pode permitir que a perda dessa esperanga aconte¢a. O Papa Jodo Paulo Il novamente é

7James T. Johnson, Ideology, Reason and the Limitation of War, cited; W. O’Brien, The Conduct of Just and Limited War,
cited, pp. 13-30; W. Vanderpol, La doctrine scolastique du droit de guerre, P. 387ff; J. C. Murray, “Theology and Modern
Warfare,” in W. J. Nagel, ed., Morality and Modern Warfare, P. 80ff.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 5

72



instrutivo nesse ponto: “Eu desejo sobretudo repetir a minha confianga em vocés, lideres
e membros das Organizagdes Internacionais, e em vocés, oficiais internacionais! No curso
dos Ultimos dez anos, suas organizagdes tém sido objeto de tentativas de manipulacéo da
parte de nacdes que desejam explorar tais corpos. No entanto, permanece que a presente
multiplicidade de embates violentos, divisbes e blocos em que as relacbes bilaterais
afundam, oferece as grandes Organizagdes Internacionais a oportunidade de se engajar na
mudanca qualitativa em suas atividades, até mesmo de reformar em certos pontos as suas
proprias estruturas para levar em conta novas realidades e para gozar de poder efetivo™.

98. f) Probabilidade de Sucesso. Esse & um critério dificil de aplicar, mas o seu
propésito € prevenir o recurso irracional & forga ou a resisténcia desesperada quando o
resultado sera claramente desproporcional ou ftil. Adeterminagéao inclui um reconhecimento
de que muitas vezes a defesa de valores importantes, mesmo contra grandes adversidades,
pode ser um testemunho “proporcional”.

99. g) Proporcionalidade: em termos dos critérios jus ad bellum, a proporcionalidade
significa que o dano a ser infligido e os custos incorridos pela guerra devem ser proporcionais
ao bem esperado ao se pegar em armas. Os juizos sobre a proporcionalidade ndo devem
ser limitados a ordem temporal sem a consideragéo de uma dimenséo espiritual em termos
de “dano”, “custo” e do “bem esperado”. No mundo interdependente de hoje, até mesmo
um conflito local pode afetar pessoas em todo lugar; isso ocorre particularmente quando
as poténcias nucleares estdo envolvidas. Portanto, uma nac¢do ndo pode justamente ir a
guerra hoje sem considerar o efeito de sua agéo sobre os outros e sobre a comunidade
internacional.

100. Esse principio da proporcionalidade se aplica por toda a condugéo da guerra,
assim como a decisao de iniciar a guerra. Durante a guerra do Vietnam, a nossa conferéncia
dos bispos concluiu que o conflito atingiu tal nivel de devastagéo ao adversario e de dano a

nossa propria sociedade que a sua continuagdo ndo podia ser justificada®.

JUS IN BELLO

101. Mesmo quando as condi¢des rigorosas que justificam o recurso a guerra séo
atendidas, a conducdo da guerra (por exemplo, estratégia, tatica e agbes individuais)
permanece sujeita a continuo escrutinio a luz de dois principios que tém significado especial
hoje precisamente por causa da capacidade destrutiva da guerra tecnolégica moderna.
Esses principios sdo a proporcionalidade e a discriminagdo. Ao discuti-los aqui, n6s os
aplicaremos a questéo do jus ad bellum e do jus in bello; pois hoje torna-se cada vez mais
dificil tomar uma decisé@o de usar qualquer tipo de for¢ca armada, ndo importando o quanto

seja limitada inicialmente em intencdo e em poder destrutivo das armas empregadas, sem

8 Jodo Paulo Il, “Mensagem do Dia Mundial da Paz 1983”, 11.
9 Conferéncia Nacional dos Bispos Catdlicos, Resolugdo sobre o Sudeste Asiatico (Washington, D.C.: 1971).

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 5

73



enfrentar ao menos a possibilidade da escalada para uma guerra mais ampla ou mesmo
total e do uso de armas de potencial destrutivo horrendo. Isso ocorre especialmente
quando os adversarios sdo “superpoténcias”, como o concilio claramente viu: “Mais ainda:
se se empregasse integralmente o material existente nos arsenais das grandes poténcias,
resultaria dai o quase total e reciproco exterminio de ambos os adversarios, sem falar nas
inUmeras devastagbes provocadas no mundo e nos funestos efeitos que do uso de tais
armas se seguiriam”°.

102. N&o se deve pensar, € claro, que a matanca massiva e a destruicéo resultariam
apenas do uso extensivo das armas nucleares. Lembramos com horror os bombardeios
incendiarios e de saturacédo da Segunda Guerra Mundial, as mortes de centenas de milhares
em varias regides do mundo através de armas “convencionais”, o uso indizivel de gas e
outras formas de guerra quimica, a destruicdo de casas e de safras, o sofrimento total que
a guerra causou durante os séculos anteriores e as décadas que se seguiram ao uso da
“bomba atédmica”. No entanto, toda pessoa honesta deve reconhecer que, especialmente
tendo em vista a proliferacdo das armas cientificas modernas, nés enfrentamos agora
possibilidades que sédo aterrorizantes de contemplar. Hoje, como nunca antes, devemos
perguntar ndo meramente o que ira acontecer, mas o que pode acontecer, especialmente
se as maiores poténcias embarcarem na guerra. O Papa Jodo Paulo Il tem pedido
repetidamente que os lideres mundiais confrontem essa realidade: “Em vista da diferenca
entre a guerra classica e a guerra nuclear ou bacteriol6gica - uma diferenca de natureza,
por assim dizer - e em vista do escandalo da corrida armamentista visto em relagéo ao pano
de fundo das necessidades do Terceiro Mundo, esse direito [de defesa], que é muito real
em principio, apenas enfatiza a urgéncia da sociedade mundial de se equipar com meios
efetivos de negociacdo. Desse modo, o terror nuclear que assombra o nosso tempo pode
nos encorajar a enriguecer a nossa herangca comum com uma descoberta muito simples
que esta ao nosso alcance, ou seja, que a guerra € a maneira mais barbara e menos efetiva
de resolver conflitos™"'.

103. A Pontificia Academia das Ciéncias reafirmou o tema do Santo Padre em sua
Declaragao sobre as Consequéncias da Guerra Nuclear de novembro de 1981. Entédo, em
uma reunido convocada pela Pontificia Academia, representantes das academias nacionais
de ciéncia do mundo inteiro lancaram uma Declaracdo sobre a Prevencdo da Guerra
Nuclear que especificou o sentido da declaragcdo do Papa Jo&o Paulo Il de que a guerra
moderna difere por natureza das formas anteriores de guerra. Os cientistas disseram: “Por
toda a sua histéria, a humanidade se confrontou com a guerra, mas desde 1945 a natureza
da guerra mudou téo profundamente que o futuro da raca humana, de geragdes que ainda
ndo nasceram, esta em perigo... Pela primeira vez, é possivel causar dano em uma escala

tdo catastrofica que se pode varrer uma grande parte da civilizagdo e pér em perigo a sua

' Constituicdo Pastoral, n. 80.
" Jodo Paulo Il, “Dia Mundial da Paz 1982”, 12.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 5

74



sobrevivéncia. O uso em larga escala de tais armas pode provocar grandes e irreversiveis
mudancgas genéticas e ecolbgicas cujos limites ndo podem ser previstos™'2.

E antes, com tais pensamentos em mente, o concilio fez a sua propria “condenacao
da guerra total ja proferida pelos papas recentes”®. Essa condenagdo é exigida pelos
principios da proporcionalidade e da discriminagdo. A resposta a agressdo néo deve
exceder a natureza da agressdo. Destruir a civilizagdo tal como n6s a conhecemos,
fazendo uma “guerra total” como hoje se pode fazer, seria uma resposta monstruosamente
desproporcional a agressao por parte de qualquer nagao.

104. Além disso, as vidas de pessoas inocentes ndo podem nunca ser tomadas
diretamente, nao importando o propésito alegado para fazer isso. Fazer guerra
verdadeiramente “total” & por definicdo tomar grandes numeros de vidas inocentes. A
resposta justa a agressao deve ser discriminada; ela deve ser dirigida contra agressores
injustos, ndo contra pessoas inocentes pegas em uma guerra que nao fizeram. O concilio,
entdo, fez a sua memoravel declaracao: “Toda a acao bélica que tende indiscriminadamente
a destruicdo de cidades inteiras ou vastas regides e seus habitantes € um crime contra
Deus e o préprio homem, que se deve condenar com firmeza e sem hesitagdo”'.

105. Quando confrontando escolhas entre opg¢des militares especificas, a pergunta
feita pela proporcionalidade é: uma vez que levemos em conta ndo apenas as vantagens
militares que serdo alcangadas usando esses meios, mas também todos os danos esperados
que se seguirdo do uso deles, o uso deles ainda pode ser justificado? Sabemos, € claro,
que nenhuma finalidade pode justificar meios que sejam maus em si mesmos, tais como
executar reféns ou alvejar ndo combatentes. No entanto, mesmo se 0 meio adotado ndo
seja mau em si mesmo, é necessario levar em conta os danos provaveis que resultardo do
seu uso e a justica de aceitar esses danos. E da maior importancia, ao avaliar os danos e
a justica de aceita-los, pensar nos pobres e nos indefesos, pois eles costumam ser aqueles
que tém menos a ganhar e mais a perder quando a violéncia da guerra toca a sua vida.

106. Em termos da corrida armamentista, se o verdadeiro fim em vista é a
legitima defesa contra a agressao injusta, e os meios para esse fim ndo sdo maus em si
mesmos, devemos ainda examinar a questdo da proporcionalidade a respeito dos males
concomitantes. Serd que os custos exorbitantes, o clima geral da inseguranga gerada, a
possibilidade da detonacéo acidental de armas altamente destrutivas, o perigo do erro e
o erro de calculo que pode provocar retaliacdo e guerra - sera que tais males ou outros
que derivam indiretamente da corrida armamentista fazem com que a prépria corrida
armamentista seja uma resposta desproporcional a agressédo? O Papa Jodo Paulo Il € bem
claro em sua insisténcia em que o exercicio do direito e do dever de um povo de proteger

a sua existéncia e liberdade depende do uso de meios proporcionais’®.

2 “Declaragdo sobre a Prevencao da Guerra Nuclear’ (24 set. 1982).
'8 Constituigao Pastoral, 80.

“ Ibid.

% Jodo Paulo Il, “Mensagem do Dia Mundial da Paz 1982”, 12.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 5 75



107. Finalmente, outro conjunto de questdes diz respeito a interpretagéo do principio
de discriminagéo. O principio proibe ataques diretamente intencionados a ndo combatentes
e alvos nao militares. Ele levanta uma série de questdes sobre o termo “intencional”, sobre
a categoria dos “ndo combatentes” e sobre o significado de “militares”.

108. Essas questdes merecem o debate que ocorre com frequéncia cada vez
maior hoje. Encorajamos tal debate, pois respostas concisas e definitivas ainda parecem
insuficientes. A mobilizagédo de forgcas na guerra moderna inclui ndo apenas os militares,
mas também, em grau significativo, os setores politicos, econdmicos e sociais. Nem
sempre € facil determinar quem esta diretamente envolvido em um “esfor¢o de guerra” ou
em qual medida. Porém, claramente, nem mesmo com a definicdo mais ampla pode-se
racionalmente considerar que os combatentes sdo classes inteiras de seres humanos, tais
como criangas de escola, pacientes de hospital, os mais velhos, os doentes, o trabalhador
industrial comum que produz bens ndo diretamente relacionados com propésitos militares,
fazendeiros e muitos outros. Eles ndo podem nunca ser diretamente atacados.

109. Ataques diretos a alvos militares envolvem complexidades semelhantes. Quais
alvos sao “militares” e quais ndo o s@ao? Em que medida, por exemplo, o uso (feito por
revolucionarios ou for¢as militares regulares) de uma aldeia ou habitacdo em uma area de
populagao civil merece ataque? E o que dizer de uma fabrica de munigc&o no coracdo de
uma cidade? Quem é diretamente responsavel pelas mortes de ndo combatentes, caso
o ataque seja realizado? Para voltar a pergunta levantada antes, quantas mortes de nao
combatentes séo “toleraveis” como resultado de ataques indiretos - ataques dirigidos contra
forcas de combate e alvos militares, que matam n&o combatentes ao mesmo tempo?

110. Esses dois principios, em toda sua complexidade, devem ser aplicados a todo
tipo de armas - convencionais, nucleares, bioldgicas e quimicas - com as quais as nagbes
estdo armadas hoje.

O VALOR DA NAO-VIOLENCIA

111. Movidos pelo exemplo da vida de Jesus e pelo seu ensinamento, alguns cristdos
desde os primeiros dias da Igreja se comprometeram com um estilo de vida néo violento'®.
Alguns entenderam que o evangelho de Jesus proibia toda matanca. Alguns afirmaram
0 uso de oragdo e outros métodos espirituais como meios para responder a inimizade e
hostilidade.

112. No meio do segundo século, Sao Justino proclamou aos seus leitores pagéos
que a profecia de Isaias sobre transformar espadas em relhas de arado e langas em

'6 Autores representativos na tradicdo do pacifismo e da ndo-violéncia cristdos incluem: R. Bainton, Christian Attitudes
Toward War and Peace (Abington: 1960), chs. 4, 5, 10; J. Yoder, The Politics of Jesus (Grand Rapids: 1972), Neverthe-
less: Varieties of Religious Pacifism (Scottsdale: 1971); T. Merton, Faith and Violence: Christian Teaching and Christian
Practice (Notre Dame: 1968); G. Zahn, War, Conscience and Dissent (New York: 1967); E. Egan, “The Beatitudes: Works
of Mercy and Pacifism,” in T. Shannon, ed., War or Peace: The Search for New Answers (New York: 1980), pp. 169-187;
J. Fahey, “The Catholic Church and the Arms Race,” Worldview 22 (1979):3841; J. Douglass, The Nonviolent Cross: A
Theology of Revolution and Peace (New York: 1966).

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 5

76



foices foi cumprida como consequéncia da vinda de Cristo: “E nds que nos deleitamos na
guerra, na matanga de um ao outro, e em todo tipo de iniquidade, em toda parte do mundo
convertemos nossas armas em utensilios da paz - nossas espadas em relhas de arado,
nossas langas em ferramentas de fazendeiro - e cultivamos piedade, justica, caridade
fraternal, fé e esperanca, que derivamos do Pai através do Salvador crucificado...””

113. Escrevendo no terceiro século, Sdo Cipriano de Cartago tocou em algo
semelhante quando indicou que os cristdos de sua época néo lutavam contra seus inimigos.
Ele mesmo considerou a conduta deles como apropriada: “Eles ndo lutam nem mesmo
contra aqueles que estdo atacando, pois néo é concedido ao inocente matar nem mesmo o
agressor, mas entregar suas almas e sangue, para que, visto que tanta malicia e crueldade
€ desenfreada no mundo, eles possam mais rapidamente afastar-se dos maliciosos e
cruéis™®,

114. Parte da oposicéo dos primeiros cristdos ao servico militar era uma resposta as
praticas id6latras que prevaleciam no exército romano. Outro motivo poderoso era o fato de
que o servico militar envolvia a preparacéo para lutar e matar. Vemos isso no caso de Séo
Martinho de Tours durante o quarto século, que renunciou a sua profissdo de soldado com
a explicagdo: “Até agora, servi a vocés como soldado. Permitam-me agora tornar-me um
soldado de Deus... Sou um soldado de Cristo. Nao me é licito lutar™®.

115. Nos séculos entre 0 quarto século e a nossa época, o tema da nao-violéncia
crista e do pacifismo cristdo ecoou muitas vezes, as vezes mais forte, as vezes mais fraco.
Uma das grandes figuras ndo-violentas nesses séculos foi Sdo Francisco de Assis. Além
de fazer esfor¢os pessoais em nome da reconciliacao e da paz, Francisco estipulou que os
leigos que se tornassem membros de sua Terceira Ordem ndo deveriam “pegar em armas
letais, ou porta-las, contra ninguém?”.

116. A visdo da nédo-violéncia cristd ndo € passiva a respeito da injustica e da defesa
dos direitos dos outros; em vez disso, ela afirma e exemplifica o que significa resistir a
injustica através de métodos nao violentos.

117. No século vinte, prescindindo do testemunho nédo cristdo de um Mahatma
Gandhi e seu impacto mundial, o testemunho néo violento de figuras como Dorothy Day
e Martin Luther King teve profundo impacto sobre a vida da Igreja nos Estados Unidos.
O testemunho de numerosos cristdos que os precederam pelos séculos foi afirmado de
maneira memoravel no Concilio Vaticano Segundo.

118. Duas das passagens que foram incluidas na versdo final da Constituicdo
Pastoral deram um estimulo particular para os catélicos de todos os niveis avaliarem suas
atitudes em relagédo a guerra e ao servigo militar a luz do pacifismo cristédo. No paragrafo
79, os padres do concilio pediram aos governos para fazerem leis que protejam os direitos

7 Justino, Didlogo com Trifo, c. 1 10; ver também A Primeira Apologia, caps. 14, 39.
'8 Cipriano, Colegdo de Cartas, Carta a Cornélio.
' Sulpicio Severo, A Vida de Martinho, 4.3.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 5

77



daqueles que adotaram a posi¢éo da objecéo de consciéncia a todas as guerras: “Parece,
além disso, justo que as leis tenham em conta com humanidade o caso daqueles que, por
motivo de consciéncia, recusam combater, contanto que aceitem outra forma de servir a
comunidade humana”®. Essa foi a primeira vez em que um chamado a protecao legal da
objecéo de consciéncia apareceu em um documento de tal proeminéncia. Além de seu
profundo significado, essa afirmagéo assumiu um sentido ainda maior a luz do louvor que
os padres do concilio haviam feito na sec¢édo anterior “aqueles que renunciam ao uso da
violéncia e a reivindicagéo de seus direitos™'. Em A Vida Humana em Nossa Epoca (1968),
nds pedimos provisao legislativa para reconhecer aqueles que fazem objecao seletiva de
consciéncia também?.

119. Como bispos catélicos, cabe-nos salientar para a nossa propria comunidade
e para a sociedade maior o significado desse apoio a uma opc¢ao pacifista para individuos
no ensinamento do Vaticano Il e a reafirmacgéo que os papas tém dado ao testemunho nao
violento desde o tempo do concilio.

120. No desenvolvimento de uma teologia da paz e no crescimento da posicéo
pacifista crista entre catdlicos, essas palavras da Constituicdo Pastoral tém significado
especial: «Tudo isto nos forga a considerar a guerra com um espirito inteiramente novo»2.
Os padres do concilio fizeram referéncia ao “incremento das armas cientificas, [que] tem
aumentado desmesuradamente o horror e maldade da guerra”. Embora o ensinamento da
guerra justa tenha claramente estado em posse pelos ultimos 1500 anos do pensamento
catolico, o “novo momento” em que nos encontramos vé€ o ensinamento da guerra justa e
a nao violéncia como métodos distintos, mas interdependentes de avaliar a guerra. Eles
divergem em algumas conclusdes especificas, mas compartilham um pressuposto comum
contra o uso da forga como um meio de resolver disputas.

121. Ambos métodos encontram suas raizes na tradigédo teolégica cristd; cada um
contribui para a visao moral completa de que precisamos na busca de uma paz humana.
Acreditamos que as duas perspectivas apoiam e complementam uma a outra, cada uma
preservando a outra de distor¢&do. Finalmente, em uma era de guerra tecnolégica, a analise
desde o ponto de vista da n&o violéncia e a analise desde o ponto de vista do ensinamento
da guerra justa costumam convergir e concordar em sua oposi¢cdo aos métodos de guerra
que na realidade nao se distinguem da guerra total.

O PAPEL DA CONSCIENCIA

231. Uma caracteristica dominante da avaliacdo que o Concilio Vaticano Segundo
faz da guerra moderna foi a énfase que ele deu ao requisito da formagéo apropriada da
consciéncia. Os principios morais s@o efetivas restricbes ao poder somente quando as

2 Constituigdo Pastoral, 79.

2! Ibid., 78.

2 Conferéncia Catélica dos Estados Unidos, A Vida Humana Em Nossa Epoca (Washington, D.C.: 1968), p. 44.
2 Constituicdo Pastoral, 80.

24 Ibid.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 5

78



politicas os refletem e os individuos os praticam. A relagéo entre a autoridade do estado e a
consciéncia do individuo em assuntos de guerra e paz assume uma nova urgéncia em face
da natureza destrutiva da guerra moderna.

232. a) Quanto a isso, nds reiteramos a posicdo que tomamos em 1980. O
ensinamento catélico nao questiona o direito, em principio, de um governo requerer o
servico militar de seus cidadéos, desde que o governo mostre que isso € necessario. Um
cidadao ndo pode casualmente desconsiderar a decisdo consciente de seu pais de chamar
0s seus cidadaos a atos de “legitima defesa”. Ademais, o papel dos cidadaos cristédos nas
forcas armadas € um servico ao bem comum e um exercicio da virtude do patriotismo,
desde que eles cumpram esse papel dentro de normas morais definidas?.

233. b) Ao mesmo tempo, nenhum estado pode exigir obediéncia cega. Nossa
declaragao de 1980 pediu para 0 governo apresentar razées convincentes para o alistamento
militar, e se op6s a reinstituicdo do recrutamento, exceto no caso de uma emergéncia de
defesa nacional. Ademais, ela reiterou 0 nosso apoio a objec¢ao de consciéncia em geral e
a objecédo seletiva de consciéncia para a participacdo em uma guerra particular, seja por
causa dos fins buscados ou por causa dos meios usados. Chamamos a objegéo seletiva de
consciéncia de uma conclusdo moral que pode ser validamente derivada do ensinamento
classico dos principios da guerra justa. Continuamos a insistir no respeito e na protegéo
legislativa dos direitos de ambas as classes de pessoas que fazem objecéo de consciéncia.
Também aprovamos a requisicao de servigo alternativo a comunidade - nédo relacionado a

necessidades militares - por tais pessoas.

2 Conferéncia Catélica dos Estados Unidos, Declaracao sobre o Registro e Alistamento para o Servigo Militar (Washin-
gton, D.C.: 1980). Ver também A Vida Humana em Nossa Epoca, pp. 42-45.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 5

79



	
	CAPA01
	CAPA2
	CAPA03
	CAPA04




