
Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 52

Data de aceite: 02/06/2025

CAPÍTULO 4

 

UMA VISÃO GERAL DE QUATRO TRADIÇÕES 
SOBRE GUERRA E PAZ NA HISTÓRIA CRISTÃ1

1Autor: Joseph J. Fahey2

Tradução: André Ricardo Randazzo 
Gomes

RESUMO: Este ensaio examina quatro 
tradições sobre guerra e paz que se 
desenvolveram na história cristã. São 
elas: Pacifismo, Guerra Justa, Guerra 
Total, e Comunidade Mundial. O Pacifismo 
caracterizou os primeiros cristãos; a Guerra 
Justa apareceu no fim do quarto século e no 
quinto século; a Guerra Total, no século 11; e 
a Comunidade Mundial começou no século 
16. Todas as quatro posições continuam 
hoje e são sustentadas por pessoas que 
sinceramente se chamam a si mesmas de 
cristãs.
PALAVRAS-CHAVE: Guerra; Paz; Filosofia 
Cristã; Filosofia Medieval.

1 FAHEY, Joseph J. An Overview of Four Traditions on War and Peace in Christian History. The Journal of Social En-
counters, Vol. 2, Issue 1, 2018, pp. 7-21. Disponível em: <https://digitalcommons.csbsju.edu/social_encounters/vol2/
iss1/2>. Acesso em: 03 mar. 2025.
2 Joseph Fahey recebeu o seu Bacharelado (BA) em Filosofia e o Mestrado (MA) em Teologia do Seminário Maryknoll 
e tem um Doutorado (Ph.D.) em Ética Social Cristã pela Universidade New York. Ele serviu como professor de Estu-
dos Religiosos na Faculdade Manhattan (1966-2016) e co-fundou os programas de bacharelado em Estudos da Paz 
e Estudos do Trabalho da faculdade. Ele serviu como Secretário Geral da Pax Christi USA e no conselho nacional da 
Fellowship of Reconciliation. Ele é autor do livro War and the Christian Conscience: Where Do You Stand, Orbis Books, 
2005. Para discutir este ensaio, entre em contato com Joseph em: josephjfahey@gmail.com

AN OVERVIEW OF FOUR 
TRADITIONS ON WAR AND PEACE 

IN CHRISTIAN HISTORY
ABSTRACT: This essay examines four 
traditions on war and peace that have 
developed in Christian history. They are: 
Pacifism, Just War, Total War, and World 
Community.1 Pacifism characterized the 
earliest Christians; Just War appeared in the 
late fourth and fifth centuries; Total War in 
the eleventh century; and World Community 
began in the sixteenth century. All four 
positions continue today and are held by 
people who sincerely call themselves 
Christian.
KEYWORDS: War; Peace; Christian 
Philosophy; Medieval Philosophy.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 53

INTRODUÇÃO
Globalmente, o envolvimento crescente de atores religiosos em conflitos violentos 

e em esforços de construção da paz, descrito em detalhe por Toft, Philpott e Shah (2011), 
levou a um aumento na atenção às visões sobre a violência e a paz nas maiores tradições 
religiosas do mundo (ver KURTZ, et al., 2018). Na Igreja Católica, vemos um debate 
crescente sobre a possibilidade de aceitação da abordagem da Guerra Justa (DENNIS, ed., 
2018). Neste ensaio, eu explorarei quatro abordagens sobre a guerra e a paz encontradas 
na tradição cristã: Pacifismo, Guerra Justa, Guerra Total, e Comunidade Mundial3. Podem-
se encontrar abordagens semelhantes no pensamento secular e em outras grandes 
tradições religiosas (ver KURTZ, et al., 2018).

Essas quatro abordagens na tradição cristã têm importantes semelhanças e 
diferenças. O Pacifismo e a Comunidade Mundial complementam uma à outra, visto que 
empregam métodos não violentos de pacificação, ao passo que a Guerra Justa e a Guerra 
Total têm em comum o uso de métodos violentos que ferem ou matam seus oponentes. 
Cada posição, entretanto, é distinta: o Pacifismo se aplica fundamentalmente ao testemunho 
cristão pessoal e civil, ao passo que a Comunidade Mundial lida com a criação de uma 
ordem internacional política e econômica para assegurar relações pacíficas entre estados4. 
A Guerra Justa emprega violência limitada para assegurar a justiça entre grupos e nações, 
mas faz isso estritamente como último recurso e com uma atitude “pesarosa”. A Guerra 
Total emprega violência indiscriminada para subjugar o oponente e ela considera a guerra 
como um sinal de virilidade, fortaleza e orgulho nacional.

Todas as quatro tradições, em alguma medida, empregam o poder e a coerção para 
fazer a paz. A passividade, ou a inação, ou o silêncio, diante da injustiça não têm lugar na 
teologia cristã. O Pacifismo e a Comunidade Mundial estão arraigados fundamentalmente 
na escritura cristã (Novo Testamento), ao passo que a Guerra Justa e a Guerra Total têm 
raízes fundamentalmente nas escrituras hebraicas (Antigo Testamento). Hoje, há um diálogo 
saudável entre defensores da “Justa Paz”, do “Justo Policiamento”, e da “Responsabilidade 
de Proteger”, sobre o uso da violência para proteger os inocentes.

Vamos agora nos voltar para uma breve discussão de cada tradição. Em cada caso, 
eu discutirei como a escritura cristã se relaciona com a abordagem e com a história da 
abordagem.

1 PACIFISMO
O Pacifismo é uma filosofia pessoal e social que busca a conversão dos inimigos 

através do amor e da não-violência ativa.

3 Para uma discussão das quatro tradições sobre guerra e paz, ver meu livro: Joseph J. Fahey. War and the Christian 
Conscience: Where Do You Stand. Orbis Books, 2005.
4 A Comunidade Mundial, apesar de criminalizar a guerra, usará polícia e às vezes violência para manter a ordem social.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 54

ESCRITURA: Embora haja um forte apoio à paz nas escrituras hebraicas, os 
pacifistas acreditam que há um apoio mais forte à sua posição nas escrituras cristãs (Novo 
Testamento). Eles sustentam que as “boas novas do reino” (Mateus 4:23) que Jesus pregou 
foram as de que a pacificação era central para o evangelho5. Os Pacifistas sustentam que 
as bem-aventuranças no Sermão da Montanha contêm o plano para uma sociedade cristã, 
especialmente: “Bem-aventurados são os pacificadores, pois eles serão chamados filhos 
de Deus” (5:9). E Jesus pede aos seus seguidores para amarem até mesmo os inimigos:

“Tendes ouvido o que foi dito: Amarás o teu próximo e poderás odiar teu 
inimigo. Eu, porém, vos digo: amai vossos inimigos, fazei bem aos que vos 
odeiam, orai pelos que vos perseguem. Deste modo sereis os filhos de vosso 
Pai do céu”. (Mateus 5:43-45)

Jesus também fala da reconciliação com os inimigos:

“Se estás, portanto, para fazer a tua oferta diante do altar e te lembrares de 
que teu irmão tem alguma coisa contra ti, deixa lá a tua oferta diante do altar 
e vai primeiro reconciliar-te com teu irmão; só então vem fazer a tua oferta.” 
(Mateus 5:23-24)

Assim, os pacifistas argumentam que os cristãos são chamados a um padrão mais 
alto para lidar com o conflito humano, padrão baseado no amor e no perdão.

Mas e o conselho de Jesus para “oferecer a outra face” e para “não resistir àquele 
que é mau” no Sermão da Montanha? Será que Jesus estava realmente dizendo aos seus 
seguidores para não fazerem nada diante do mal?

Walter Wink, em Engaging the Powers6 [“Empenhando os Poderes”], argumenta que 
Jesus estava advogando uma “terceira via” entre a passividade e a violência. Wink sustenta 
que Jesus estava, na verdade, aconselhando a resistência não-violenta quando Jesus 
pediu aos seus seguidores para “oferecerem a outra face”, “darem a capa”, e “andarem dois 
mil passos” (Mateus 5:38-42). Ele conclui que Jesus estava aconselhando a humilhação 
pública e a resistência aos senhores de escravos, a cobradores de impostos e a soldados 
romanos.

Os pacifistas também sustentam que o conselho de São Paulo em Efésios 6:10-17, 
“revesti-vos da armadura de Deus”, demonstra a centralidade da resistência não-violenta 
na vida cristã. Paulo incita os cristãos a usar armas espirituais contra seus adversários: os 
cristãos devem usar a “espada do espírito”.

HISTÓRIA: O Pacifismo era o ponto de vista dominante para os cristãos desde o 
tempo de Jesus até o fim do quarto século e o começo do quinto século. Embora alguns 
estudiosos concluam que os cristãos não serviam no exército romano por causa de 
perseguição, o testemunho dos Primeiros Padres nos diz que o mandamento de Jesus 
para “amar seus inimigos” era a principal razão para a sua recusa de derramar sangue. Até 
mesmo soldados romanos se converteram ao cristianismo. São Martinho de Tours (316-397 
5 Ver William B. Frazier. How the God of Jesus Makes Peace. CreateSpace, 2017.
6 Walter Wink. Engaging the Powers: Discernment and Resistance in a World of Domination. Fortress Books, 1992.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 55

d.C.) era representativo quando afirmou: “Até aqui eu lhe servi como soldado, agora deixe-
me servir a Cristo... Sou um soldado de Cristo e não me é lícito lutar”.

Proscrições e exortações contra cristãos participarem de derramamento de 
sangue são encontradas em todo o ensinamento cristão primitivo. Elas incluem o Didache 
(composto entre 70 e 90 d.C.), Justino Mártir (100-165 d.C.), Tertuliano (160-220 d.C.), 
Orígenes (185-254 dC), Maximiliano (274-295 d.C.), os Cânones de Hipólito (séculos do 
terceiro ao quinto d.C.), e Pelágio (cerca de 350 a 420 d.C.). Lemos nos Cânones, por 
exemplo: “Do magistrado e do soldado: que eles não matem ninguém, mesmo que recebam 
a ordem para fazer isso; que não recebam coroas”.

Quando a participação na guerra foi legitimada para os cristãos principalmente 
através do ensinamento de Santo Agostinho de Hipona no quinto século, o pacifismo cristão 
permaneceu obrigatório para monges e clérigos até o nosso tempo. São Francisco de 
Assis (cerca de 1182-1226) fundou uma ordem mendicante dedicada à pobreza voluntária 
e ao pacifismo. A “Terceira Ordem” franciscana concedeu às pessoas leigas a isenção do 
serviço militar. A sua Regra afirmava: “Elas não devem pegar armas letais, nem portá-las, 
contra ninguém”.

O período que se seguiu à Reforma Protestante viu a ascensão das “Igrejas da 
Paz Históricas”: os anabatistas, a Sociedade de Amigos, e os Brethren (Irmãos). Essas 
igrejas pacifistas foram sujeitas à perseguição por governantes protestantes e católicos 
devido à sua recusa de participar de guerras. Até hoje, a objeção de consciência à guerra é 
considerada por alguns como covardia ou traição. Como o autor russo Petr Verigin afirmou: 
“O mais perigoso elemento no cristianismo, do ponto de vista da ordem estabelecida, é a 
recusa de matar um ser humano”.

No século 20, as trágicas guerras e a corrida armamentista internacional inspiraram 
quase todas as igrejas cristãs a examinar a sua longa tradição de aceitar a instituição da 
guerra. A Igreja Católica foi representativa quando os bispos do mundo em Gaudium et 
Spes, do Concílio Vaticano Segundo, declararam que devemos “fazer uma avaliação da 
guerra com uma atitude inteiramente nova” (80). Parte dessa nova atitude era um apoio 
ao pacifismo na forma de objeção de consciência à guerra, da parte dos católicos. Lemos 
em Gaudium et Spes: “não podemos deixar de elogiar aqueles que renunciam ao uso da 
violência na justificação de seus direitos”, e “parece certo que as leis façam provisões 
humanas em favor daqueles que, por razões de consciência, se recusam a portar armas, 
desde que, entretanto, eles aceitem alguma outra forma de serviço à comunidade humana” 
(78-79).

O Papa Francisco tem falado muito sobre paz. Ele afirmou em sua Mensagem do 
Dia Mundial da Paz de 2017: “Ser verdadeiros seguidores de Jesus hoje inclui também 
abraçar o seu ensinamento sobre a não-violência... Eu empenho a assistência da Igreja em 
todo esforço de construir a paz através da não-violência ativa e criativa” (8 dez. 2016; ver 
DENNIS, ed., 2018, pp. 221-229). Em abril de 2016, uma importante conferência sobre a 



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 56

“Não-violência e a Justa Paz” patrocinada pela Pace e Bene e pela Pax Christi International 
ocorreu no Vaticano e pediu que a igreja volte à “não-violência do evangelho” e “não use 
nem ensine a teoria da guerra justa” (ver An Appeal to the Catholic Church to Re-Commit to 
the Centrality of Gospel Nonviolence, em DENNIS, ed., 2018, pp. 17-26).

CONCLUSÃO: Os pacifistas sustentam que os inocentes devem ser protegidos e 
que o mal deve ser resistido através de meios que sejam persuasivos e coercitivos. Assim, 
o pacifismo emprega os vários métodos sociais, econômicos e políticos de não-violência 
ativa para restaurar a justiça7. Os pacifistas empregam o poder do amor para produzir a 
reconciliação com os inimigos.

2 GUERRA JUSTA
A guerra é uma instituição política que emprega métodos letais para resolver 

conflitos entre estados. As guerras podem ser internacionais (entre estados-nações) ou 
intranacionais (guerra civil ou revolução).

A guerra é uma instituição social relativamente nova que se tornou possível há 
10.000 anos com a evolução desde sociedades nômades para sociedades territoriais, e 
há 5.000 anos com os primeiros estados-cidades que requeriam governança civil. Assim, a 
territorialidade e a hierarquia criaram as condições para a guerra entre grandes entidades 
sociais que eram tribais, ou estados-cidades, ou impérios, ou estados-nações.

Registros antropológicos e históricos até mesmo das primeiras sociedades nos 
dizem que as guerras eram governadas pelo costume, ou pelos princípios, ou pela lei. 
Desenvolveu-se na Grécia antiga e na Roma antiga uma tradição que ficou conhecida 
como a Guerra Justa. A Guerra Justa, às vezes, é chamada de “teoria”, ou de “princípios”. 
No entanto, há um pressuposto contra a guerra no pensamento da Guerra Justa, visto que 
“a guerra como último recurso” se encontra em quase toda formulação da Guerra Justa.

ESCRITURA: A “Lei de Talião”, tal como se encontra no Código de Hamurabi do 
século 18 a.C., é baseada no princípio “olho por olho”. Isto é, a justa compensação por 
um crime deve se limitar a tomar apenas aquilo que resultou em um prejuízo. As escrituras 
hebraicas, embora permitam a violência, limitam o que pode ser feito a um oponente. 
Lemos no Levítico 24:19-20: “Se um homem ferir o seu próximo, assim como fez, assim se 
lhe fará a ele: fratura por fratura, olho por olho e dente por dente”. Exemplos desse princípio 
foram aplicados pelos judeus na guerra em passagens tais como: Deuteronômio 20:10-14, 
2 Reis 6:20-23, e 2 Crônicas 28:5-15. Como veremos, a guerra sem limitações, como na 
Guerra Total, também é encontrada nas escrituras hebraicas.

Defensores da Guerra Justa no cristianismo citam os seguintes textos para apoiar a 
sua crença de que Jesus apoiaria a Guerra Justa:

7 Ver 198 métodos de não-violência em Gene Sharp. The Politics of Nonviolent Action. Três Volumes. Porter Sargent, 
1973.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 57

Marcos 12:17: “Dai, pois, a César o que é de César e a Deus o que é de 
Deus”. Isso é interpretado no sentido de que Jesus estava pedindo aos seus 
seguidores para seguirem as leis de César e isso incluía o serviço militar.

Mateus 21:12: “Jesus entrou no templo e expulsou dali todos aqueles que 
se entregavam ao comércio. Derrubou as mesas dos cambistas e os bancos 
dos negociantes de pombas”. Isso é interpretado no sentido de que o próprio 
Jesus usou de violência ao expulsar os cambistas.

Mateus 10:34: “Não julgueis que vim trazer a paz à terra. Vim trazer não a 
paz, mas a espada”. Isso é interpretado no sentido de que Jesus aceitou a 
participação de seus seguidores na guerra.

Lucas 22:36: “E aquele que não tiver uma espada, venda sua capa para 
comprar uma”. Isso é interpretado no sentido de que Jesus mandou o uso de 
espadas para autodefesa enquanto em viagem.

Mateus 8:5-6: “Entrou Jesus em Cafarnaum. Um centurião veio a ele e lhe 
fez esta súplica: ‘Senhor, meu servo está em casa, de cama, paralítico, e 
sofre muito’”. Isso é interpretado no sentido de que Jesus, ao não condenar o 
soldado romano, aceitou de facto a profissão militar para os cristãos.

João 15:13: “Ninguém tem maior amor do que aquele que dá a sua vida por 
seus amigos”. Isso é interpretado no sentido de que Jesus elogia soldados 
que morrem em batalha.

Romanos 13:1: “Cada qual seja submisso às autoridades constituídas, porque 
não há autoridade que não venha de Deus; as que existem foram instituídas 
por Deus”. Isso é interpretado no sentido de que as pessoas devem obedecer 
ao chamado de seu governo ao serviço militar.

Embora cada uma dessas passagens deva ser interpretada no contexto histórico e 
cultural em que foi escrita, os defensores da Guerra Justa acreditam que elas podem ser 
interpretadas para justificar a participação cristã na guerra.

HISTÓRIA: A tradição da Guerra Justa dos filósofos romanos entra no cristianismo 
nos séculos 4 e 5. O pacifismo dos primeiros cristãos sobreviveu, mas gradualmente foi se 
localizando nos mosteiros e no estado clerical. Por que é que a igreja mudou a partir de 
um corpo de crentes que rejeitavam a violência e a guerra para um corpo que finalmente 
aceitou - com limitações - o derramamento de sangue na guerra?

Três razões explicam essa mudança8:
1. A união da Pax Christiana e a Pax Romana. Na medida em que os cristãos 
ganharam liberdade política e cidadania romana no quarto século, alguns vieram a 
ver a paz estabelecida pelo Império Romano como o veículo para a propagação da 
paz cristã.

2. Da filosofia semítica à filosofia platônica. Os semitas viam a pessoa humana 
como intrinsecamente boa, corpo e alma. A filosofia neoplatônica via o corpo 
humano material como um obstáculo à perfeição da alma. Isso influenciou Santo 
Agostinho de Hipona (354-430 d.C.), que sustentou que os humanos são uma 

8 Para uma fina discussão histórica desse assunto, ver Roland Bainton. Christian Attitudes toward War and Peace. 
Abingdon Books, 1960.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 58

“raça condenada” à “anarquia e luxúria”. A guerra que existia na “cidade terrena” 
caracterizava os filhos da Queda, ao passo que a paz existia na “cidade celestial”.

3. Dois Reinos: Roma e Deus. No começo do quinto século, os cristãos se tornaram 
cidadãos romanos e o cristianismo se tornou a religião oficial de Roma. A obrigação 
cristã em relação a Roma incluía o serviço militar, que antes havia sido rejeitado 
pelos cristãos quando eram perseguidos.

Santo Ambrósio de Milão (340-397 d.C.) e Santo Agostinho de Hipona (354-430 d.C.) 
introduziram na história cristã os princípios da Guerra Justa que haviam sido defendidos 
antes por Platão (cerca de 428-347 a.C.), Aristóteles (384-322 a.C.) e Cícero (106-43 d.C.). 
Ambrósio acreditava que a guerra deve defender os oprimidos, que pessoas inocentes 
não podem ser mortas, que a guerra deve ser legalmente declarada, e que monges e 
clérigos não podem derramar sangue. Agostinho sustentou que “o amor não impede uma 
severidade benevolente” e que “o amor aos inimigos não admite dispensa, mas o amor não 
exclui guerras de misericórdia executadas pelos bons”. Agostinho apoiou os princípios de 
Ambrósio e também endossou o dever da Igreja Católica de empregar a autoridade civil 
para combater heresias. A Guerra Justa estava agora estabelecida na história cristã.

A noção de Agostinho de que a guerra deve ser executada com uma atitude 
“pesarosa” levou a restrições à guerra que se encontram nos Livros Penitenciais medievais 
e na Paz de Deus e na Trégua de Deus. Os Penitenciais requeriam que os soldados 
fizessem penitência por derramar sangue mesmo em uma guerra declarada. A Paz de Deus 
restringia severamente aqueles que podiam lutar em guerras, ao passo que a Trégua de 
Deus proibia lutar durante uma boa parte do ano da Igreja. A guerra como “último recurso” 
dominava o período medieval.

O frade dominicano Santo Tomás de Aquino (1225-1274), na Suma Teológica, 
enunciou três princípios para uma Guerra Justa:

“Primeiro, a autoridade do soberano por cujo comando a guerra deve ser 
executada... Segundo, requer-se uma causa justa, isto é, que aqueles que 
são atacados, devam ser atacados porque merecem isso devido a alguma 
culpa... Terceiro, é necessário que os beligerantes devam ter uma intenção 
reta, para que pretendam realizar o bem ou evitar o mal” (II-II, q. 40, a. 1).

Santo Tomás também reconheceu que o abuso de poder, da parte de um governo, 
pode justificar uma revolução, da parte de seus súditos. Ele afirma em Do Reino, “em casos 
onde pertence de direito a uma comunidade providenciar um governante para si mesma, 
tal comunidade pode, sem injustiça, depor ou restringir um rei que ela nomeou, se ele 
abusar do poder real tiranicamente”. Fica claro que os cristãos têm um direito de derrubar 
governantes injustos através de meios revolucionários.

Os ataques militares aos povos nativos nas Américas pelos Conquistadores 
espanhóis no século 16 levaram Bartolomé de Las Casas (1484-1566) e outros missionários 
a invocar a Guerra Justa para impedir a perseguição aos índios no “novo mundo”. Em 



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 59

1537, o Papa Paulo III, que foi influenciado por Las Casas, declarou que os índios não 
deveriam ser privados de sua liberdade e que a conversão deve ocorrer pelo “exemplo 
de vida boa e santa” - não pela conquista militar. Em um desdobramento importante dos 
princípios da Guerra Justa, o dominicano Tommaso Caetano (1469-1543) influenciou 
Las Casas e outros a exigirem que os espanhóis invasores deviam “restituição” (também 
chamada “restauração”) aos índios de quem eles haviam roubado terra e recursos naturais. 
O protestante holandês Hugo Grotius (1583-1645), em seu Do Direito da Guerra e da Paz 
(1625), explicou os princípios da Guerra Justa em termos legais, e não teológicos, e assim 
forneceu o fundamento para o direito internacional.

Nos séculos que se seguiram, as numerosas guerras europeias de colonização 
raramente seguiram os princípios da Guerra Justa. Como os invasores europeus 
desumanizaram os povos que exploravam, muitos sustentavam que as regras da guerra não 
pertenciam a “selvagens” sub-humanos. Na verdade, muitos dos colonizadores invocavam 
a aprovação divina para a sua conquista, empregando assim as táticas da Guerra Total que 
serão discutidas logo a seguir. Mesmo hoje, quando algumas pessoas no Sul Global ouvem 
o termo “Guerra Justa”, elas pensam em guerras anárquicas de conquista.

As guerras do século 20 que empregaram armas atômicas, biológicas e químicas 
puseram um desafio especial à Guerra Justa. A Segunda Guerra Mundial, com seus 
ataques aéreos massivos e indiscriminados sobre cidades inteiras por todos os lados, fez 
com que muitos questionassem se a Guerra Justa poderia ser seguida em uma era em 
que a tecnologia permite o massacre integral de civis. A escritora inglesa Vera Brittain 
(1893-1970) chocou muitos com o seu relato detalhado do bombardeio inglês e americano 
sobre cidades alemãs em Massacre pelo Bombardeio. O jesuíta americano John C. Ford 
escreveu “A moralidade do Bombardeio por Obliteração” (Theological Studies, 1944), em 
que ele concluiu que o bombardeio por saturação era moralmente errado. Ele afirmou: 
“O bombardeio por obliteração, tal como definido, é um ataque imoral aos direitos dos 
inocentes”.

A Organização das Nações Unidas, que foi fundada em 1945 para prevenir a 
guerra, permitiu em algumas instâncias o uso de força militar “na medida em que possa ser 
necessária para manter ou restaurar a paz e a segurança internacionais” (Artigo 42). As 
principais igrejas cristãs reafirmaram o seu comprometimento com os princípios da Guerra 
Justa, apesar de que algumas começaram a advogar a criação de uma autoridade pública 
mundial que criminalizaria a guerra. Os bispos católicos do mundo em Gaudium et Spes 
afirmaram que “não se pode negar aos governos o direito à legítima defesa, uma vez 
que todos os meios de resolução pacífica tenham sido esgotados”, mas acrescentaram as 
advertências de que a defesa não permite a “subjugação de outras nações”, e nem que a 
guerra, uma vez iniciada, “significa que tudo é justo entre as partes em guerra” (Gaudium 
et Spes, 1965, 79).



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 60

Hoje, a Igreja Católica Romana continua a afirmar os princípios da Guerra Justa. O 
ensinamento da Guerra Justa existe no Catecismo da Igreja Católica e no Compêndio da 
Doutrina Social da Igreja. O Papa Francisco afirmou que “É lícito parar o agressor injusto”, 
e em abril de 2016 lembrou a uma conferência sobre a não-violência que “não se pode 
negar aos governos o direito à legítima defesa, uma vez que todos os meios de resolução 
pacífica tenham sido esgotados”.

CONCLUSÃO: A seguir está um resumo dos princípios da Guerra Justa que 
evoluíram desde o tempo de Santo Agostinho, pelo período medieval, e até o nosso tempo. 
Tradicionalmente, apenas o “Direito de ir à guerra” e a “Justa conduta na guerra” foram 
discutidos. A “Justiça após a guerra”, embora exista há séculos, só recentemente foi 
acrescentada aos princípios da Guerra Justa.

I. Direito de ir à guerra (Jus ad bellum)

(1) Causa justa. Uma guerra deve ser executada em defesa da vida humana 
“inocente” ou para proteger direitos violados.

(2) Autoridade apropriada. A autoridade legalmente constituída de uma nação deve 
declarar a guerra. O direito internacional deve ser respeitado.

(3) Intenção reta. A intenção deve ser restaurar a paz. A vingança é proibida.

(4) Último recurso. Todas as alternativas pacíficas devem ser esgotadas antes que 
a guerra seja declarada.

II. Justa conduta na guerra (Ius in Bello)

(5) Probabilidade de sucesso. Uma guerra deve ser vencível.

(6) Justa conduta. Somente combatentes militares ativos são alvos legítimos na 
guerra. Civis não podem ser mortos.

(7) Proporcionalidade. O bem a ser alcançado deve exceder o mal que é feito na 
guerra.

III. Justiça após a guerra (Ius Post Bellum)

(8) Justo término. Deve-se negociar uma rendição “condicional”, e não “incondicional”.

(9) Restituição. Um vitorioso na guerra tem uma obrigação moral de reparar ou 
“restaurar” o dano feito durante a guerra às pessoas inocentes e à infraestrutura da 
nação.

Variações desses princípios continuam a existir no direito nacional e internacional 
e são usadas pelas forças militares em todo o mundo. Eles são ensinados em academias 
militares. Os princípios da Guerra Justa têm sido adaptados para o trabalho policial para o 
uso com perturbações civis e na conduta de oficiais da polícia. As maiores igrejas cristãs do 
mundo, incluindo a Igreja Católica Romana, incluem esses princípios em seu ensinamento 
ético a respeito da conduta da guerra. A discussão desenvolvida recentemente sobre 
“Policiamento Justo” contém elementos do Pacifismo e da Guerra Justa9.

9 Ver Gerald W. Schlabach. Just Policing, Not War. Liturgical Press, 2008.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 61

3 GUERRA TOTAL
A Guerra Total sustenta que a guerra é nobre e gloriosa, e a vitória na batalha requer 

a aniquilação da população civil do inimigo. A Guerra Total também acredita que a guerra é 
o estado normal das coisas humanas, e os esforços a favor da paz são sinais de fraqueza 
e traição. Ela difere, portanto, de maneira significante, da Guerra Justa, que requer que a 
guerra seja um último recurso e iniciada com uma atitude “pesarosa”. Consequentemente, 
as únicas regras na Guerra Total são aquelas que requerem ódio, vingança e aniquilação 
total. As sociedades que acreditam na Guerra Total têm os guerreiros em alta estima e 
consideram a violência como sinônimo de virilidade. Os que acreditam na Guerra Total 
também tendem a apoiar estados policiais totalitários que às vezes se chamam “Estado de 
Segurança Nacional”10.

ESCRITURA: Os textos que apoiam a Guerra Total são encontrados quase 
exclusivamente nas escrituras hebraicas. Essa passagem do Deuteronômio é representativa:

“Quanto às cidades daqueles povos cuja possessão te dá o Senhor, teu Deus, 
não deixarás nelas alma viva. Segundo a ordem do Senhor, teu Deus, votarás 
ao interdito os hiteus, os amorreus, os cananeus, os ferezeus, os heveus e os 
jebuseus” (20:16-17. Ver também Deuteronômio 20:10-18, e Josué 8:24-28).

É bom lembrar que o Deus das escrituras hebraicas também é um Deus que 
aconselha o amor e o perdão entre as pessoas. Mas há um «Deus guerreiro» que é 
defendido pelos seguidores da Guerra Total.

Nas escrituras cristãs, os defensores da Guerra Total usam muitos dos mesmos 
textos que foram mencionados na discussão da Guerra Justa. Poucos, entretanto, desses 
textos sugerem qualquer coisa que lembre a aniquilação dos inimigos. O livro do Apocalipse 
é usado com maior frequência para justificar a Guerra Total entre os cristãos. Cristãos 
fundamentalistas que interpretam literalmente a Bíblia acreditam que há um Deus guerreiro 
encontrado no Novo Testamento.

O livro do Apocalipse lida com a vitória final de Deus sobre Satanás e é famoso 
pelos “quatro Cavaleiros do Apocalipse: Guerra, Fome, Peste e Guerra” (Apocalipse 6). O 
Apocalipse descreve a “segunda vinda de Cristo”, quando Jesus retornará à terra e iniciará 
o “fim dos tempos”. Então, os “justos” serão levados corporalmente no “arrebatamento”. 
Então, a “grande tribulação” durará sete anos, quando os “santos” formarão um exército e 
derrotarão a besta e as forças do mal. Cristo, então, irá governar por mil anos (“milenialismo 
cristão”). Então, Satanás retornará para lutar a batalha final com Cristo. Ele perderá essa 
batalha e será condenado ao Inferno para sempre. Então, o “juízo final” ocorrerá e Deus 
recompensará os bons com o Paraíso e condenará os maus ao Inferno. Uma “guerra 
cósmica” é inevitável quando Cristo governará com toda a sua glória. Assim, a violência e a 
destruição divinamente autorizadas desempenham um papel importante para aqueles que 
acreditam na Guerra Total.

10 Para uma discussão do Estado de Segurança Nacional e a proposta de um governo mundial, ver Gerald e Patricia 
Mische. Toward A Human World Order: Beyond the National Security Straitjacket. Paulist Press, 1977.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 62

HISTÓRIA: Nos primeiros mil anos da história cristã, os cristãos ou se recusavam 
a lutar em guerras, ou eles lutavam com remorso. Isso mudou dramaticamente em 1095, 
quando o Papa Urbano II, no Concílio de Clermont na França, inaugurou as Cruzadas. Em 
suas palavras:

“Ó, que desgraça, se uma raça [Islã] tão desprezada, degenerada e escrava 
dos demônios conquistar assim um povo fortificado com a fé no Deus 
onipotente e resplandecente com o nome de Cristo! Ó, quantas repreensões 
se amontoarão sobre vocês pelo próprio Senhor, se vocês não ajudarem 
aqueles que, como vocês, são contados na Fé Cristã!”

A essa afirmação, a assembleia gritava “Deus Vult” (“Deus o queira”) e os cristãos 
partiam para combater os “infiéis” islâmicos no Oriente Médio. Os cruzados vestiam grandes 
cruzes em seu peito para simbolizar a bênção de Deus nessa Guerra Santa. Embora o 
chamado inicial para as Cruzadas fosse para defender cristãos em Jerusalém, isso mudou 
rapidamente para uma guerra que punia o Islã em toda parte e, o mais importante, colhia 
recompensas econômicas dos territórios conquistados. Com as Cruzadas, o cristianismo 
agora embarcava em Guerras Santas executadas “em nome de Deus, para o ganho de 
Deus, e para a glória de Deus”.

Até mesmo monges, padres e mulheres participaram nas oito Cruzadas que 
ocorreram entre 1095 e 1291. Houve também Cruzadas menores, incluindo duas Cruzadas 
de Crianças que nunca alcançaram a Terra Santa, visto que as crianças se afogaram ou 
foram vendidas como escravas. As Cruzadas foram defendidas por papas e clérigos e até 
mesmo monges como São Bernardo de Claraval (1090-1153), que afirmou: “Vão adiante, 
portanto, com convicção, ó Cavaleiros, e com espírito destemido expulsem os inimigos da 
cruz de Cristo”.

Só a primeira Cruzada alcançou Jerusalém e todas as outras fracassaram em seus 
objetivos militares. Os muçulmanos resistiram. Mas as Cruzadas abriram as portas para 
o comércio internacional, para o serviço bancário e para o surgimento de ordens militares 
como os Cavaleiros Templários, os Cavaleiros de Malta e os Cavaleiros Teutônicos. Os 
europeus cristãos agora entenderam que existiam riquezas abundantes para além de suas 
terras. Era apenas uma questão de tempo até que o ideal cruzadista fosse aplicado à 
colonização da África, da Ásia e das terras que vieram a ser chamadas de Américas.

As Cruzadas também persistiram na Europa na forma de Inquisições contra hereges 
e bruxas. Na primeira parte do século 13, em 1209, o Papa Inocêncio III declarou uma 
Cruzada, não contra sarracenos (muçulmanos) no Oriente Médio, mas contra uma seita 
cristã pacifista no sul da França, os cátaros, onde “padres, mulheres, crianças e velhos” 
foram massacrados. Houve três grandes Inquisições: (1) a Inquisição Medieval contra a 
França, a Alemanha e a Itália; (2) as Inquisições Espanholas contra os judeus e os mouros 
(muçulmanos); e (3) A Inquisição Romana contra protestantes e católicos dissidentes.

Os Inquisidores Romanos acompanharam os Conquistadores ao “novo mundo” após 
a invasão militar das terras nativas no Caribe por Cristóvão Colombo em 1492. A tradição 



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 63

da Guerra Santa que se originou com as Cruzadas continuou nos séculos que se seguiram, 
enquanto cristãos escravizavam africanos e povos “colonizados” na Ásia e nas Américas 
também. A colonização cristã é entendida melhor dentro do quadro da Guerra Total.

No século 20, elementos do pensamento da Guerra Santa podem ser encontrados 
nos Estados de Segurança Fascistas que existiram na Itália, na Alemanha, na Espanha, em 
Portugal e no Japão. Embora poucos desses movimentos fossem explicitamente cristãos, a 
noção de que a guerra é gloriosa, de que os guerreiros são exemplos nacionais, e a noção 
do estado totalitário, ressoam fortemente com a Guerra Total.

Por causa de avanços na tecnologia e da ausência de escrúpulos morais, na 
Segunda Guerra Mundial foram usadas armas que aniquilaram cidades inteiras com 
suas populações. O bombardeio por saturação (também chamado de “bombardeio de 
carpete”) foi usado pelos americanos contra os japoneses e pelos britânicos e americanos 
contra a Alemanha. Isso foi a Guerra Total contra populações civis. Escolas, hospitais, 
asilos de idosos e igrejas foram bombardeados com pessoas dentro deles. Quando as 
bombas atômicas foram usadas em Hiroshima e Nagasaki, as pessoas saudaram e poucos 
protestaram. Após a Segunda Guerra Mundial, os Estados Unidos e a União Soviética 
formularam uma política de “Destruição Mutuamente Assegurada” para deter cada um 
desses dois países em relação a um primeiro ataque. Os líderes dessas duas nações 
estavam preparados para ordenar que bombas e mísseis chovessem nas cidades de cada 
uma dessas duas nações. Não havia defesa contra tal ataque, embora houvesse planos 
para abrigar um pequeno número de oficiais do governo em cavernas nas montanhas.

Quando a crise dos mísseis cubanos ocorreu em 1962, um católico, John F. Kennedy, 
anunciou que ele estava preparado para ordenar um “ataque retaliatório completo” sobre 
a União Soviética, se eles atacassem os Estados Unidos. O mundo estava à beira da 
aniquilação nuclear. O Papa João XXIII ajudou a terminar a crise através de mediação, 
e em abril de 1963 lançou Pacem in Terris (“Paz na Terra”), que pedia a eliminação de 
armas nucleares, desarmamento e a criação de uma “autoridade pública” internacional que 
pudesse banir a guerra em si mesma. A Igreja Católica falou contra a Guerra Total.

Em 8 de agosto de 2017, o presidente Donald Trump usou a linguagem da Guerra 
Total quando discursou sobre a posse de armas nucleares pela Coréia do Norte. Ele 
afirmou: “Eles serão tratados com fogo e fúria como o mundo nunca viu”. O mundo viu 
a aniquilação de cidades inteiras pelo bombardeio aéreo e pela destruição nuclear de 
Nagasaki e Hiroshima. O presidente Trump prometeu que um ataque sobre a Coréia do 
Norte seria pior que isso. Essa é a linguagem da Guerra Total.

CONCLUSÃO: A Guerra Total se originou na Europa com as Cruzadas, na medida 
em que “Guerras Santas” se tornaram a norma para a Igreja Católica nos séculos que se 
seguiram. Hoje, só alguns cristãos fundamentalistas apoiam a Guerra Total, ao passo que 
o conceito e as táticas têm sido condenados fortemente pelo Vaticano.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 64

4 COMUNIDADE MUNDIAL
A Comunidade Mundial é uma união democrática internacional de estados que irá 

abolir a guerra, defender os direitos humanos, assegurar justiça econômica e social para 
todos, e proteger o meio ambiente. Os defensores da Comunidade Mundial acreditam que 
é apenas uma questão de tempo até que os mais de 200 estados nações do mundo se 
unam em uma União Global que será governada por uma Carta Mundial (Constituição).

ESCRITURA: Os defensores da Comunidade Mundial na tradição cristã acreditam 
que Deus quer a unidade das nações. Eles são inspirados pela passagem em Isaías que 
fala da paz global:

“No fim dos tempos acontecerá que o monte da casa do Senhor estará 
colocado à frente das montanhas, e dominará as colinas. Para aí acorrerão 
todas as gentes [...] Ele será o juiz das nações, o governador de muitos povos. 
De suas espadas forjarão relhas de arados, e de suas lanças, foices. Uma 
nação não levantará a espada contra outra, e não se arrastarão mais para a 
guerra.” (Isaías 2:2-4)

Os defensores da Comunidade Global argumentam que os profetas hebreus 
oferecem uma visão de uma sociedade universal baseada na justiça e na renúncia à 
violência.

Nas escrituras cristãs, a Comunidade Mundial acredita que as palavras que Jesus 
usou para definir o seu ministério são um chamado à justiça universal:

“O Espírito do Senhor está sobre mim, porque me ungiu; e enviou-me para 
anunciar a Boa-Nova aos pobres, para sarar os contritos de coração, para 
anunciar aos cativos a redenção, aos cegos a restauração da vista, para pôr 
em liberdade os cativos, para publicar o ano da graça do Senhor.” (Lucas 
4:18-19)

O mundo em que Jesus gostaria que seus seguidores vivessem era caracterizado 
pela justiça e pelo amor pelas pessoas em todos os lugares. Os defensores da Comunidade 
Mundial são inspirados pelo mandamento de Jesus, “Ide, pois, e ensinai a todas as nações” 
(Mateus 28:19), que descreve a universalidade da mensagem cristã. Ademais, fica claro 
a partir das interações dele com os não-judeus que ele inclui a todos em sua mensagem 
messiânica. Os cristãos devem construir um mundo que não conhece fronteiras.

HISTÓRIA: A lei natural iria ter um grande papel na história da ética cristã. 
Influenciado por Aristóteles e os estóicos, Santo Tomás de Aquino (1225-1274) sustentou 
que “a lei natural não é senão a participação da criatura racional na lei eterna”. Assim, 
ensinou ele, todas as pessoas têm uma inclinação natural para fazer o bem e viver em 
comunidade. Ademais, nós somos “animais sociais”, que funcionam melhor quando vivemos 
harmoniosamente com os outros. Os defensores da Comunidade Mundial acreditam que 
um mundo governado pela filosofia da lei natural e por uma Carta Global (constituição) é 
não apenas possível, mas necessário para que o planeta sobreviva.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 65

Com a invasão colombiana do velho mundo dos índios Taino em 1492, levantou-se a 
questão: “Será que os índios têm almas?” Se não tinham, eles poderiam ser escravizados 
e tratados como bestas de carga. Se tinham almas, então deveriam ser respeitados como 
pessoas. Os invasores europeus, entretanto, escolheram negar as almas dos índios. 
Houve uma resistência a isso desde o início, na forma de um frade dominicano, Antonio 
de Montesinos, que em 1511 d.C. chocou os colonizadores espanhóis afirmando: “Vocês 
todos estão em pecado mortal! Vocês vivem nele e morrem nele. Por quê? Por causa da 
crueldade e tirania que vocês usam com essas pessoas inocentes [índios Taino]”. Nem 
todos os primeiros missionários concordaram com Montesinos e a escravidão continuou.

Bartolomé de Las Casas (1484-1566) inicialmente possuiu escravos em Cuba e 
até pediu a importação de escravos da África, tão logo as pessoas nativas começaram a 
morrer. Foi preciso grande coragem, portanto, para que ele admitisse esse grande pecado 
e se arrependesse desse grave mal. Las Casas se tornou um frade dominicano e passou 
o resto de sua vida buscando libertar os índios, restaurar a terra e a dignidade deles, e 
pedir para que o direito internacional protegesse os direitos dos povos nativos. Las Casas 
enunciou os fundamentos filosóficos e teológicos do que veio a se chamar de “direito das 
nações”.

Há quatro aspectos do pensamento de Las Casas que são fundadores para a 
Comunidade Mundial11:

1. O Direito das Nações. Por causa de sua crença na lei natural, Las Casas 
sustentou que os índios eram seres humanos que eram sujeitos às mesmas leis 
que governavam os espanhóis. Portanto, o direito internacional governava a todos, 
e não apenas os europeus.

2. Rejeição da Guerra. Las Casas rejeitou a guerra contra os índios baseando-se 
nos princípios da Guerra Justa. Ele fez a acusação de que os espanhóis estavam 
fazendo guerras agressivas contra os índios por “ganância” e “ouro”, e elas devem 
ser condenadas.

3. O Caminho Pacífico de Cristo. Las Casas afirmou simplesmente: “Cristo não é 
violento. Ele é pacífico com todos”. Em O Único Modo (1550), ele afirmou que “é 
através de armas espirituais que as pessoas cristãs devem ser formadas... pela fé, 
esperança e caridade, virtudes da alma livre apenas”.

4. Justiça Restauradora. Las Casas confiou na antiga tradição de Aristóteles, Cícero, 
Agostinho e Tomás de Aquino, segundo a qual uma pessoa tem uma obrigação 
moral de restaurar bens roubados e de reparar prejuízos feitos a outros. Assim, ele 
acrescenta aos princípios tradicionais da Guerra Justa uma terceira categoria, a 
“Justiça Após a Guerra” (Ius post bellum).

O pensamento de Las Casas sobre a moralidade pós-guerra e sobre o direito 
internacional influenciou e repercutiu fortemente em Francisco de Vitoria (1486-1546), 

11 Para uma discussão completa da vida de Las Casas, ver Gustavo Gutierrez. Las Casas: In Search of the Poor of 
Jesus Christ. Orbis Books, 1995.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 66

Francisco Borgia (1510-1572), Francisco Suárez (1548-1617), Hugo Grotius (1583-
1645), e Immanuel Kant (1724-1804), tendo todos formulado leis da guerra e paz que são 
fundadoras para as relações internacionais hoje. Kant, em Paz Perpétua, afirmou que “o 
direito das nações deve se fundar em uma federação de estados livres” e ele é considerado 
como o filósofo fundador da União Europeia.

A Comunidade Mundial se desenvolveu gradualmente desde a luta de Las Casas 
para libertar os índios, desde a luta para abolir a escravidão africana e para terminar o 
colonialismo, até as lutas pelos direitos dos trabalhadores, direitos civis e direitos das 
mulheres. Todas essas lutas de libertação são de caráter internacional e elas só podem ser 
efetivamente resolvidas através de um mundo que seja governado por um sistema jurídico 
internacional com poderes de polícia suficientes para garantir a lei.

Embora a Liga das Nações tenha fracassado, as Convenções de Genebra tiveram 
êxito em assegurar direitos humanos através de acordo internacional. A Organização das 
Nações Unidas, fundada em 1945 por 50 nações, agora conta com mais de 200 membros 
e se tornou uma casa legal para muitas nações pequenas que seriam sem voz e sem 
poder sem ela. Ela só se tornará verdadeiramente efetiva quando as nações consentirem 
livremente com a criação de uma Carta Mundial que governará todas.

PAPA JOÃO: Na tradição católica romana, a publicação da encíclica histórica de 
1963 do Papa São João XXIII, Pacem in Terris (“Paz na Terra”) é uma adoção formal da 
Comunidade Mundial. O Papa João afirmou que, em uma era atômica, “é contrário à razão 
sustentar que a guerra seja agora uma maneira adequada para restaurar direitos que 
foram violados”. Em vez da guerra, ele afirmou que “a própria ordem moral” exige que uma 
“autoridade pública mundial” seja criada para resolver problemas para promover o “bem 
comum universal”.

Há cinco temas em Pacem in Terris que são relevantes para a Comunidade Mundial:
1. As nações têm uma obrigação moral de terminar a corrida armamentista, de abolir 
armas nucleares e de se desarmar.

2. O bem comum universal exige que problemas internacionais sejam resolvidos por 
uma autoridade pública global.

3. A autoridade pública mundial deve ser livremente escolhida e não imposta pela 
guerra.

4. A autoridade mundial deve respeitar os direitos dos estados individuais.

5. A Organização das Nações Unidas e a Declaração Universal dos Direitos 
Humanos (1948) são elogiadas como “um passo importante no caminho em direção 
à organização jurídico-política de todos os povos do mundo”.

Essa citação de Pacem in Terris serve como um resumo desses pontos:



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 67

“O bem comum universal levanta hoje problemas de dimensão mundial 
que não podem ser enfrentados e resolvidos adequadamente senão por 
poderes públicos que possuam autoridade, estruturas e meios de idênticas 
proporções, isto é, de poderes públicos que estejam em condições de agir de 
modo eficiente no plano mundial.” (136)

Se as nações do mundo escolherem a governança global, os exércitos serão 
substituídos por forças policiais para garantir o governo das leis. Se um estado-nação 
atacar outro, os líderes serão presos e julgados em um sistema judicial global. Mas guerras 
nacionais são altamente improváveis não apenas devido às sanções, mas também devido 
a uma economia compartilhada e uma cultura colaborativa. Culturas individuais podem 
prosperar sob a Comunidade Mundial, visto que serão protegidas pela lei e pelo respeito 
da comunidade.

Em 1962, o Papa João chamou o Concílio Vaticano Segundo (1962-1965) e os 
bispos católicos romanos do mundo pediram “o estabelecimento de uma autoridade pública 
universal reconhecida como tal por todos, e dotada de poder efetivo para proteger, em 
nome de todos, a segurança, o respeito pela justiça e o respeito pelos direitos” (Gaudium 
et Spes, 82).

CONCLUSÃO: A Comunidade Mundial foi o sonho de profetas, poetas e filósofos 
há milênios. Hoje, o governo mundial está rapidamente se tornando uma necessidade 
devido à interdependência econômica e social. Talvez a necessidade mais urgente para 
a Comunidade Mundial seja a destruição do meio ambiente que só pode ser resolvida 
através da cooperação internacional em concerto e sanções legais que sejam vinculantes 
para todos.

RESUMO
Todas essas quatro abordagens são encontradas não apenas dentro da tradição 

cristã, mas também em outras tradições seculares e religiosas. Algumas dessas abordagens 
coincidem: por exemplo, as abordagens Pacifista e da Guerra Justa podem ser encontradas 
na abordagem da Comunidade Mundial. Todas essas abordagens, exceto a da Guerra 
Total, que são compartilhadas por filosofias seculares e outras tradições religiosas, são 
uma excelente base para o diálogo e para a ação conjunta pela paz e justiça no mundo.

REFERÊNCIAS
ALLMAN, M.J., and T. L. WINRIGHT. After the Smoke Clears: The Just War Tradition and Post War 
Justice. Maryknoll, New York: Orbis Books, 2010.

BAINTON, R. Christian Attitudes toward War and Peace. Nashville, TN: Abingdon Press, 1960.

FAHEY, J.J. War and the Christian Conscience: Where Do You Stand? Maryknoll, New York: Orbis Books, 
2005.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 4 68

FRAZIER, W.B. How the God of Jesus Makes Peace. New York, NY: CreateSpace, 2017.

GUTIERREZ, G. Las Casas: In Search of the Poor of Christ. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1995.

KURTZ, L., ed. The Warrior and the Pacifist: Competing Motifs in Buddhism, Judaism, Christianity, and 
Islam. New York, NY: Routledge, 2018.

MISCHE, G., and P. MISCHE. Toward a Human World Order: Beyond the National Security Straitjacket. 
Mahwah, NJ: Paulist Press, 1977.

PONTIFICAL COUNCIL FOR JUSTICE AND PEACE. Compendium of the Social Doctrine of the Church. 
Washington, DC: USCCB, 2004.

SCHLABACH, G.W. Just Policing, Not War. Collegeville, MN: Liturgical Press, 2008.

SHARP, G. The Politics of Nonviolent Action. Boston, MA: Porter Sargent, 1973.

TOFT, M.D., PHILPOTT, D., and SHAH, T.S.. God’s Century: Resurgent Religion and Global Politics. New 
York, NY: W.W. Norton, 2011.

WINK, W. Engaging the Powers: Discernment and Resistance in a World of Domination. Minneapolis, 
MN: Fortress Books, 1992.


	
	CAPA01
	CAPA2
	CAPA03
	CAPA04




