CAPITULO 4

UMA VISAO GERAL DE QUATRO TRADICOES
SOBRE GUERRA E PAZ NA HISTORIA CRISTA!

Autor: Joseph J. Fahey?

Traducéao: André Ricardo Randazzo
Gomes

RESUMO: Este ensaio examina quatro
tradicbes sobre guerra e paz que se
desenvolveram na histéria cristd. Séo
elas: Pacifismo, Guerra Justa, Guerra
Total, e Comunidade Mundial. O Pacifismo
caracterizou os primeiros cristaos; a Guerra
Justa apareceu no fim do quarto século € no
quinto século; a Guerra Total, no século 11; e
a Comunidade Mundial comegou no século
16. Todas as quatro posicdes continuam
hoje e sé&o sustentadas por pessoas que
sinceramente se chamam a si mesmas de
cristas.

PALAVRAS-CHAVE: Guerra; Paz; Filosofia
Crista; Filosofia Medieval.

Data de aceite: 02/06/2025

AN OVERVIEW OF FOUR
TRADITIONS ON WAR AND PEACE
IN CHRISTIAN HISTORY

ABSTRACT: This essay examines four
traditions on war and peace that have
developed in Christian history. They are:
Pacifism, Just War, Total War, and World
Community.1 Pacifism characterized the
earliest Christians; Just War appeared in the
late fourth and fifth centuries; Total War in
the eleventh century; and World Community
began in the sixteenth century. All four
positions continue today and are held by

people who sincerely call themselves
Christian.
KEYWORDS: War; Peace; Christian

Philosophy; Medieval Philosophy.

" FAHEY, Joseph J. An Overview of Four Traditions on War and Peace in Christian History. The Journal of Social En-
counters, Vol. 2, Issue 1, 2018, pp. 7-21. Disponivel em: <https://digitalcommons.csbsju.edu/social_encounters/vol2/
iss1/2>. Acesso em: 03 mar. 2025.

2 Joseph Fahey recebeu o seu Bacharelado (BA) em Filosofia e 0 Mestrado (MA) em Teologia do Seminario Maryknoll
e tem um Doutorado (Ph.D.) em Etica Social Cristd pela Universidade New York. Ele serviu como professor de Estu-
dos Religiosos na Faculdade Manhattan (1966-2016) e co-fundou os programas de bacharelado em Estudos da Paz
e Estudos do Trabalho da faculdade. Ele serviu como Secretario Geral da Pax Christi USA e no conselho nacional da
Fellowship of Reconciliation. Ele é autor do livro War and the Christian Conscience: Where Do You Stand, Orbis Books,
2005. Para discutir este ensaio, entre em contato com Joseph em: josephjfahey @gmail.com

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

52



INTRODUCAO

Globalmente, o envolvimento crescente de atores religiosos em conflitos violentos
e em esforgos de construcdo da paz, descrito em detalhe por Toft, Philpott e Shah (2011),
levou a um aumento na atencao as visdes sobre a violéncia e a paz nas maiores tradi¢cdes
religiosas do mundo (ver KURTZ, et al.,, 2018). Na Igreja Catoblica, vemos um debate
crescente sobre a possibilidade de aceitagéo da abordagem da Guerra Justa (DENNIS, ed.,
2018). Neste ensaio, eu explorarei quatro abordagens sobre a guerra e a paz encontradas
na tradicao crista: Pacifismo, Guerra Justa, Guerra Total, e Comunidade Mundial®. Podem-
se encontrar abordagens semelhantes no pensamento secular e em outras grandes
tradicdes religiosas (ver KURTZ, et al., 2018).

Essas quatro abordagens na tradicdo cristd tém importantes semelhangcas e
diferengas. O Pacifismo e a Comunidade Mundial complementam uma a outra, visto que
empregam métodos nao violentos de pacificacdo, ao passo que a Guerra Justa e a Guerra
Total tém em comum o uso de métodos violentos que ferem ou matam seus oponentes.
Cada posicao, entretanto, é distinta: o Pacifismo se aplica fundamentalmente ao testemunho
cristdo pessoal e civil, ao passo que a Comunidade Mundial lida com a criagdo de uma
ordem internacional politica e econémica para assegurar relagdes pacificas entre estados*.
A Guerra Justa emprega violéncia limitada para assegurar a justica entre grupos e nagoes,
mas faz isso estritamente como Gltimo recurso e com uma atitude “pesarosa”. A Guerra
Total emprega violéncia indiscriminada para subjugar o oponente e ela considera a guerra
como um sinal de virilidade, fortaleza e orgulho nacional.

Todas as quatro tradi¢cdes, em alguma medida, empregam o poder e a coerg¢ao para
fazer a paz. A passividade, ou a inagéo, ou o siléncio, diante da injustica néo tém lugar na
teologia crista. O Pacifismo e a Comunidade Mundial estéo arraigados fundamentalmente
na escritura crista (Novo Testamento), ao passo que a Guerra Justa e a Guerra Total tém
raizes fundamentalmente nas escrituras hebraicas (Antigo Testamento). Hoje, hd um dialogo
saudavel entre defensores da “Justa Paz”, do “Justo Policiamento”, e da “Responsabilidade
de Proteger”, sobre o0 uso da violéncia para proteger os inocentes.

Vamos agora nos voltar para uma breve discussdo de cada tradicdo. Em cada caso,
eu discutirei como a escritura cristd se relaciona com a abordagem e com a histéria da

abordagem.

1 PACIFISMO

O Pacifismo é uma filosofia pessoal e social que busca a converséo dos inimigos

através do amor e da nao-violéncia ativa.

3 Para uma discussédo das quatro tradicdes sobre guerra e paz, ver meu livro: Joseph J. Fahey. War and the Christian
Conscience: Where Do You Stand. Orbis Books, 2005.
4 A Comunidade Mundial, apesar de criminalizar a guerra, usara policia e as vezes violéncia para manter a ordem social.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

53



ESCRITURA: Embora haja um forte apoio a paz nas escrituras hebraicas, os
pacifistas acreditam que h& um apoio mais forte a sua posi¢ao nas escrituras cristas (Novo
Testamento). Eles sustentam que as “boas novas do reino” (Mateus 4:23) que Jesus pregou
foram as de que a pacificagdo era central para o evangelho®. Os Pacifistas sustentam que
as bem-aventurancas no Sermao da Montanha contém o plano para uma sociedade crista,
especialmente: “Bem-aventurados sao os pacificadores, pois eles serdo chamados filhos

de Deus” (5:9). E Jesus pede aos seus seguidores para amarem até mesmo 0s inimigos:

“Tendes ouvido o que foi dito: Amaras o teu proximo e poderas odiar teu
inimigo. Eu, porém, vos digo: amai vossos inimigos, fazei bem aos que vos
odeiam, orai pelos que vos perseguem. Deste modo sereis os filhos de vosso
Pai do céu”. (Mateus 5:43-45)

Jesus também fala da reconciliagdo com os inimigos:

“Se estas, portanto, para fazer a tua oferta diante do altar e te lembrares de
que teu irmdo tem alguma coisa contra ti, deixa & a tua oferta diante do altar
e vai primeiro reconciliar-te com teu irmao; s6 entdo vem fazer a tua oferta.”
(Mateus 5:23-24)

Assim, os pacifistas argumentam que os cristdos sdo chamados a um padrédo mais
alto para lidar com o conflito humano, padrao baseado no amor e no perdao.

Mas e o conselho de Jesus para “oferecer a outra face” e para “néo resistir aquele
que € mau” no Serméao da Montanha? Sera que Jesus estava realmente dizendo aos seus
seguidores para nao fazerem nada diante do mal?

Walter Wink, em Engaging the Powers® [“‘Empenhando os Poderes”], argumenta que
Jesus estava advogando uma “terceira via” entre a passividade e a violéncia. Wink sustenta
que Jesus estava, na verdade, aconselhando a resisténcia ndo-violenta quando Jesus
pediu aos seus seguidores para “oferecerem a outra face”, “darem a capa”, e “andarem dois
mil passos” (Mateus 5:38-42). Ele conclui que Jesus estava aconselhando a humilhacao
publica e a resisténcia aos senhores de escravos, a cobradores de impostos e a soldados
romanos.

Os pacifistas também sustentam que o conselho de Sdo Paulo em Efésios 6:10-17,
“revesti-vos da armadura de Deus”, demonstra a centralidade da resisténcia nao-violenta
na vida crista. Paulo incita os cristdos a usar armas espirituais contra seus adversarios: os
cristdos devem usar a “espada do espirito”.

HISTORIA: O Pacifismo era o ponto de vista dominante para os cristdos desde o
tempo de Jesus até o fim do quarto século e o comeco do quinto século. Embora alguns
estudiosos concluam que os cristdos ndo serviam no exército romano por causa de
perseguicdo, o testemunho dos Primeiros Padres nos diz que o mandamento de Jesus
para “amar seus inimigos” era a principal razao para a sua recusa de derramar sangue. Até
mesmo soldados romanos se converteram ao cristianismo. Sao Martinho de Tours (316-397

5 Ver William B. Frazier. How the God of Jesus Makes Peace. CreateSpace, 2017.
5 Walter Wink. Engaging the Powers: Discernment and Resistance in a World of Domination. Fortress Books, 1992.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

54



d.C.) era representativo quando afirmou: “Até aqui eu lhe servi como soldado, agora deixe-
me servir a Cristo... Sou um soldado de Cristo e ndo me ¢ licito lutar”.

Proscricbes e exortacbes contra cristdos participarem de derramamento de
sangue sdo encontradas em todo o ensinamento cristdo primitivo. Elas incluem o Didache
(composto entre 70 e 90 d.C.), Justino Martir (100-165 d.C.), Tertuliano (160-220 d.C.),
Origenes (185-254 dC), Maximiliano (274-295 d.C.), os Canones de Hipdlito (séculos do
terceiro ao quinto d.C.), e Pelagio (cerca de 350 a 420 d.C.). Lemos nos Céanones, por
exemplo: “Do magistrado e do soldado: que eles ndo matem ninguém, mesmo que recebam
a ordem para fazer isso; que nao recebam coroas”.

Quando a participagdo na guerra foi legitimada para os cristdos principalmente
através do ensinamento de Santo Agostinho de Hipona no quinto século, o pacifismo cristdo
permaneceu obrigatério para monges e clérigos até o nosso tempo. Sdo Francisco de
Assis (cerca de 1182-1226) fundou uma ordem mendicante dedicada a pobreza voluntaria
e ao pacifismo. A “Terceira Ordem” franciscana concedeu as pessoas leigas a isengdo do
servico militar. A sua Regra afirmava: “Elas ndo devem pegar armas letais, nem porta-las,
contra ninguém”.

O periodo que se seguiu a Reforma Protestante viu a ascensado das “Igrejas da
Paz Histéricas”: os anabatistas, a Sociedade de Amigos, e os Brethren (Irm&os). Essas
igrejas pacifistas foram sujeitas a perseguicdo por governantes protestantes e catélicos
devido a sua recusa de participar de guerras. Até hoje, a obje¢@o de consciéncia a guerra é
considerada por alguns como covardia ou traicdo. Como o autor russo Petr Verigin afirmou:
“O mais perigoso elemento no cristianismo, do ponto de vista da ordem estabelecida, é a
recusa de matar um ser humano”.

No século 20, as tragicas guerras e a corrida armamentista internacional inspiraram
quase todas as igrejas cristds a examinar a sua longa tradicdo de aceitar a instituicdo da
guerra. A Igreja Catolica foi representativa quando os bispos do mundo em Gaudium et
Spes, do Concilio Vaticano Segundo, declararam que devemos “fazer uma avaliagdo da
guerra com uma atitude inteiramente nova” (80). Parte dessa nova atitude era um apoio
ao pacifismo na forma de objegcéo de consciéncia a guerra, da parte dos catélicos. Lemos
em Gaudium et Spes: “ndo podemos deixar de elogiar aqueles que renunciam ao uso da
violéncia na justificacdo de seus direitos”, e “parece certo que as leis fagam provisdes
humanas em favor daqueles que, por razées de consciéncia, se recusam a portar armas,
desde que, entretanto, eles aceitem alguma outra forma de servico a comunidade humana”
(78-79).

O Papa Francisco tem falado muito sobre paz. Ele afirmou em sua Mensagem do
Dia Mundial da Paz de 2017: “Ser verdadeiros seguidores de Jesus hoje inclui também
abracar o seu ensinamento sobre a ndo-violéncia... Eu empenho a assisténcia da Igreja em
todo esfor¢co de construir a paz através da ndo-violéncia ativa e criativa” (8 dez. 2016; ver
DENNIS, ed., 2018, pp. 221-229). Em abril de 2016, uma importante conferéncia sobre a

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

55



“Nao-violéncia e a Justa Paz” patrocinada pela Pace e Bene e pela Pax Christi International
ocorreu no Vaticano e pediu que a igreja volte a “ndo-violéncia do evangelho” e “néo use
nem ensine a teoria da guerra justa” (ver An Appeal to the Catholic Church to Re-Commit to
the Centrality of Gospel Nonviolence, em DENNIS, ed., 2018, pp. 17-26).

CONCLUSAO: Os pacifistas sustentam que os inocentes devem ser protegidos e
que o mal deve ser resistido através de meios que sejam persuasivos e coercitivos. Assim,
o pacifismo emprega os varios métodos sociais, econdmicos e politicos de nédo-violéncia
ativa para restaurar a justica’. Os pacifistas empregam o poder do amor para produzir a

reconciliagdo com 0s inimigos.

2 GUERRA JUSTA

A guerra é uma instituicdo politica que emprega métodos letais para resolver
conflitos entre estados. As guerras podem ser intemacionais (entre estados-nacdes) ou
intranacionais (guerra civil ou revolugéo).

A guerra é uma instituicdo social relativamente nova que se tornou possivel ha
10.000 anos com a evolugdo desde sociedades némades para sociedades territoriais, e
ha 5.000 anos com os primeiros estados-cidades que requeriam governanga civil. Assim, a
territorialidade e a hierarquia criaram as condi¢des para a guerra entre grandes entidades
sociais que eram tribais, ou estados-cidades, ou impérios, ou estados-nagdes.

Registros antropolégicos e historicos até mesmo das primeiras sociedades nos
dizem que as guerras eram governadas pelo costume, ou pelos principios, ou pela lei.
Desenvolveu-se na Grécia antiga e na Roma antiga uma tradicdo que ficou conhecida
como a Guerra Justa. A Guerra Justa, as vezes, é chamada de “teoria”, ou de “principios”.
No entanto, ha um pressuposto contra a guerra no pensamento da Guerra Justa, visto que
“a guerra como ultimo recurso” se encontra em quase toda formulagédo da Guerra Justa.

ESCRITURA: A “Lei de Talidao”, tal como se encontra no Cédigo de Hamurabi do
século 18 a.C., é baseada no principio “olho por olho”. Isto €, a justa compensacao por
um crime deve se limitar a tomar apenas aquilo que resultou em um prejuizo. As escrituras
hebraicas, embora permitam a violéncia, limitam o que pode ser feito a um oponente.
Lemos no Levitico 24:19-20: “Se um homem ferir o seu pr6ximo, assim como fez, assim se
Ihe fara a ele: fratura por fratura, olho por olho e dente por dente”. Exemplos desse principio
foram aplicados pelos judeus na guerra em passagens tais como: Deuteronémio 20:10-14,
2 Reis 6:20-23, e 2 Crobnicas 28:5-15. Como veremos, a guerra sem limitagbes, como na
Guerra Total, também é encontrada nas escrituras hebraicas.

Defensores da Guerra Justa no cristianismo citam os seguintes textos para apoiar a
sua crencga de que Jesus apoiaria a Guerra Justa:

7 Ver 198 métodos de ndo-violéncia em Gene Sharp. The Politics of Nonviolent Action. Trés Volumes. Porter Sargent,
1973.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

56



Marcos 12:17: “Dai, pois, a César o que é de César e a Deus o que é de
Deus”. Isso ¢é interpretado no sentido de que Jesus estava pedindo aos seus
seguidores para seguirem as leis de César e isso incluia o servigo militar.

Mateus 21:12: “Jesus entrou no templo e expulsou dali todos aqueles que
se entregavam ao comércio. Derrubou as mesas dos cambistas e os bancos
dos negociantes de pombas”. Isso é interpretado no sentido de que o proprio
Jesus usou de violéncia ao expulsar os cambistas.

Mateus 10:34: “Nao julgueis que vim trazer a paz a terra. Vim trazer ndo a
paz, mas a espada’. Isso é interpretado no sentido de que Jesus aceitou a
participacao de seus seguidores na guerra.

Lucas 22:36: “E aquele que nao tiver uma espada, venda sua capa para
comprar uma”. Isso € interpretado no sentido de que Jesus mandou o uso de
espadas para autodefesa enquanto em viagem.

Mateus 8:5-6: “Entrou Jesus em Cafarnaum. Um centurido veio a ele e lhe
fez esta suplica: ‘Senhor, meu servo estd em casa, de cama, paralitico, e
sofre muito™. Isso é interpretado no sentido de que Jesus, ao ndo condenar o
soldado romano, aceitou de facto a profissao militar para os cristaos.

Jodo 15:13: “Ninguém tem maior amor do que aquele que d& a sua vida por
seus amigos”. Isso é interpretado no sentido de que Jesus elogia soldados
que morrem em batalha.

Romanos 13:1: “Cada qual seja submisso as autoridades constituidas, porque
n&o ha autoridade que ndo venha de Deus; as que existem foram instituidas
por Deus”. Isso é interpretado no sentido de que as pessoas devem obedecer
ao chamado de seu governo ao servigo militar.

Embora cada uma dessas passagens deva ser interpretada no contexto histérico e
cultural em que foi escrita, os defensores da Guerra Justa acreditam que elas podem ser
interpretadas para justificar a participagéo cristad na guerra.

HISTORIA: A tradicdo da Guerra Justa dos filésofos romanos entra no cristianismo
nos séculos 4 e 5. O pacifismo dos primeiros cristdos sobreviveu, mas gradualmente foi se
localizando nos mosteiros e no estado clerical. Por que é que a igreja mudou a partir de
um corpo de crentes que rejeitavam a violéncia e a guerra para um corpo que finalmente
aceitou - com limitagbes - o derramamento de sangue na guerra?

Trés razdes explicam essa mudanca®:

1. A unido da Pax Christiana e a Pax Romana. Na medida em que os cristdos
ganharam liberdade politica e cidadania romana no quarto século, alguns vieram a
ver a paz estabelecida pelo Império Romano como o veiculo para a propagagéo da
paz crista.

2. Da filosofia semitica a filosofia platénica. Os semitas viam a pessoa humana
como intrinsecamente boa, corpo e alma. A filosofia neoplatonica via o corpo
humano material como um obstaculo a perfeicdo da alma. Isso influenciou Santo
Agostinho de Hipona (354-430 d.C.), que sustentou que os humanos s&o uma

8 Para uma fina discussao histérica desse assunto, ver Roland Bainton. Christian Attitudes toward War and Peace.
Abingdon Books, 1960.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

57



“raca condenada” a “anarquia e luxuria”. A guerra que existia na “cidade terrena”
caracterizava os filhos da Queda, ao passo que a paz existia na “cidade celestial”.

3. Dois Reinos: Roma e Deus. No comeco do quinto século, os cristdos se tornaram
cidaddos romanos e o cristianismo se tornou a religido oficial de Roma. A obrigagéo
cristd em relacdo a Roma incluia o servigo militar, que antes havia sido rejeitado
pelos cristdos quando eram perseguidos.

Santo Ambrésio de Milao (340-397 d.C.) e Santo Agostinho de Hipona (354-430d.C.)
introduziram na histéria crista os principios da Guerra Justa que haviam sido defendidos
antes por Platédo (cerca de 428-347 a.C.), Aristoteles (384-322 a.C.) e Cicero (106-43 d.C.).
Ambrosio acreditava que a guerra deve defender os oprimidos, que pessoas inocentes
ndo podem ser mortas, que a guerra deve ser legalmente declarada, e que monges e
clérigos ndo podem derramar sangue. Agostinho sustentou que “o amor ndo impede uma
severidade benevolente” e que “0 amor aos inimigos nao admite dispensa, mas 0 amor nao
exclui guerras de misericordia executadas pelos bons”. Agostinho apoiou os principios de
Ambrosio e também endossou o dever da Igreja Catélica de empregar a autoridade civil
para combater heresias. A Guerra Justa estava agora estabelecida na historia crista.

A nocéo de Agostinho de que a guerra deve ser executada com uma atitude
“pesarosa” levou a restricoes a guerra que se encontram nos Livros Penitenciais medievais
e na Paz de Deus e na Trégua de Deus. Os Penitenciais requeriam que os soldados
fizessem peniténcia por derramar sangue mesmo em uma guerra declarada. A Paz de Deus
restringia severamente aqueles que podiam lutar em guerras, ao passo que a Trégua de
Deus proibia lutar durante uma boa parte do ano da Igreja. A guerra como “Ultimo recurso”
dominava o periodo medieval.

O frade dominicano Santo Tomas de Aquino (1225-1274), na Suma Teolodgica,
enunciou trés principios para uma Guerra Justa:

“Primeiro, a autoridade do soberano por cujo comando a guerra deve ser
executada... Segundo, requer-se uma causa justa, isto €, que aqueles que
sdo atacados, devam ser atacados porque merecem isso devido a alguma
culpa... Terceiro, € necessario que os beligerantes devam ter uma intencao
reta, para que pretendam realizar o bem ou evitar o mal” (lI-1l, g. 40, a. 1).
Santo Tomas também reconheceu que o abuso de poder, da parte de um governo,
pode justificar uma revolugao, da parte de seus suditos. Ele afirma em Do Reino, “em casos
onde pertence de direito a uma comunidade providenciar um governante para si mesma,
tal comunidade pode, sem injusti¢ca, depor ou restringir um rei que ela nomeou, se ele
abusar do poder real tiranicamente”. Fica claro que os cristdos tém um direito de derrubar
governantes injustos através de meios revolucionarios.
Os ataques militares aos povos nativos nas Américas pelos Conquistadores
espanhois no século 16 levaram Bartolomé de Las Casas (1484-1566) e outros missionarios
a invocar a Guerra Justa para impedir a perseguicdo aos indios no “novo mundo”. Em

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

58



1537, o Papa Paulo lll, que foi influenciado por Las Casas, declarou que os indios ndo
deveriam ser privados de sua liberdade e que a conversédo deve ocorrer pelo “exemplo
de vida boa e santa” - ndo pela conquista militar. Em um desdobramento importante dos
principios da Guerra Justa, o dominicano Tommaso Caetano (1469-1543) influenciou
Las Casas e outros a exigirem que 0os espanhois invasores deviam “restituicdo” (também
chamada “restauracé@o”) aos indios de quem eles haviam roubado terra e recursos naturais.
O protestante holandés Hugo Grotius (1583-1645), em seu Do Direito da Guerra e da Paz
(1625), explicou os principios da Guerra Justa em termos legais, e néo teoldgicos, e assim
forneceu o fundamento para o direito internacional.

Nos séculos que se seguiram, as numerosas guerras europeias de coloniza¢ao
raramente seguiram os principios da Guerra Justa. Como 0s invasores europeus
desumanizaram os povos que exploravam, muitos sustentavam que as regras da guerra ndo
pertenciam a “selvagens” sub-humanos. Na verdade, muitos dos colonizadores invocavam
a aprovagéo divina para a sua conquista, empregando assim as taticas da Guerra Total que
seréo discutidas logo a seguir. Mesmo hoje, quando algumas pessoas no Sul Global ouvem
o termo “Guerra Justa”, elas pensam em guerras anarquicas de conquista.

As guerras do século 20 que empregaram armas atémicas, biolégicas e quimicas
puseram um desafio especial a Guerra Justa. A Segunda Guerra Mundial, com seus
ataques aéreos massivos e indiscriminados sobre cidades inteiras por todos os lados, fez
com que muitos questionassem se a Guerra Justa poderia ser seguida em uma era em
que a tecnologia permite o massacre integral de civis. A escritora inglesa Vera Brittain
(1893-1970) chocou muitos com o seu relato detalhado do bombardeio inglés e americano
sobre cidades alemas em Massacre pelo Bombardeio. O jesuita americano John C. Ford
escreveu “A moralidade do Bombardeio por Obliteragdo” (Theological Studies, 1944), em
que ele concluiu que o bombardeio por saturacdo era moralmente errado. Ele afirmou:
“O bombardeio por obliteragdo, tal como definido, € um ataque imoral aos direitos dos
inocentes”.

A Organizagdo das Nagdes Unidas, que foi fundada em 1945 para prevenir a
guerra, permitiu em algumas instancias o uso de forga militar “na medida em que possa ser
necessaria para manter ou restaurar a paz e a segurancga internacionais” (Artigo 42). As
principais igrejas cristas reafirmaram o seu comprometimento com os principios da Guerra
Justa, apesar de que algumas comecaram a advogar a criagdo de uma autoridade publica
mundial que criminalizaria a guerra. Os bispos cato6licos do mundo em Gaudium et Spes
afirmaram que “ndo se pode negar aos governos o direito a legitima defesa, uma vez
que todos os meios de resolugéo pacifica tenham sido esgotados”, mas acrescentaram as
adverténcias de que a defesa nédo permite a “subjugacé@o de outras nagbes”, e nem que a
guerra, uma vez iniciada, “significa que tudo € justo entre as partes em guerra” (Gaudium
et Spes, 1965, 79).

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

59



Hoje, a Igreja Catdlica Romana continua a afirmar os principios da Guerra Justa. O
ensinamento da Guerra Justa existe no Catecismo da Igreja Catolica e no Compéndio da
Doutrina Social da Igreja. O Papa Francisco afirmou que “E licito parar o agressor injusto”,
e em abril de 2016 lembrou a uma conferéncia sobre a nédo-violéncia que “nédo se pode
negar aos governos o direito a legitima defesa, uma vez que todos os meios de resolucédo
pacifica tenham sido esgotados”.

CONCLUSAO: A seguir esta um resumo dos principios da Guerra Justa que
evoluiram desde o tempo de Santo Agostinho, pelo periodo medieval, e até o nosso tempo.
Tradicionalmente, apenas o “Direito de ir & guerra” e a “Justa conduta na guerra” foram
discutidos. A “Justica ap6s a guerra”, embora exista ha séculos, sb6 recentemente foi
acrescentada aos principios da Guerra Justa.

I. Direito de ir a guerra (Jus ad bellum)

(1) Causa justa. Uma guerra deve ser executada em defesa da vida humana
“inocente” ou para proteger direitos violados.

(2) Autoridade apropriada. A autoridade legalmente constituida de uma nagéo deve
declarar a guerra. O direito internacional deve ser respeitado.

(3) Intengdo reta. A intencéo deve ser restaurar a paz. A vinganca é proibida.

(4) Ultimo recurso. Todas as alternativas pacificas devem ser esgotadas antes que
a guerra seja declarada.

II. Justa conduta na guerra (lus in Bello)
(5) Probabilidade de sucesso. Uma guerra deve ser vencivel.

(6) Justa conduta. Somente combatentes militares ativos sdo alvos legitimos na
guerra. Civis ndo podem ser mortos.

(7) Proporcionalidade. O bem a ser alcancado deve exceder o mal que é feito na
guerra.

Ill. Justica ap6s a guerra (lus Post Bellum)
(8) Justo término. Deve-se negociar uma rendi¢ao “condicional”, e ndo “incondicional”.

(9) Restituicdo. Um vitorioso na guerra tem uma obrigacdo moral de reparar ou
“restaurar” o dano feito durante a guerra as pessoas inocentes e a infraestrutura da
nacao.
Variagbes desses principios continuam a existir no direito nacional e internacional
e sd@o usadas pelas forgas militares em todo o mundo. Eles s&o ensinados em academias
militares. Os principios da Guerra Justa tém sido adaptados para o trabalho policial para o
uso com perturbagdes civis e na conduta de oficiais da policia. As maiores igrejas cristas do
mundo, incluindo a Igreja Catélica Romana, incluem esses principios em seu ensinamento
ético a respeito da conduta da guerra. A discussdo desenvolvida recentemente sobre
“Policiamento Justo” contém elementos do Pacifismo e da Guerra Justa®.

 Ver Gerald W. Schlabach. Just Policing, Not War. Liturgical Press, 2008.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

60



3 GUERRA TOTAL

A Guerra Total sustenta que a guerra € nobre e gloriosa, e a vitdria na batalha requer
a aniquilagdo da populacao civil do inimigo. A Guerra Total também acredita que a guerra é
o estado normal das coisas humanas, e os esforgos a favor da paz séo sinais de fraqueza
e traicdo. Ela difere, portanto, de maneira significante, da Guerra Justa, que requer que a
guerra seja um ultimo recurso e iniciada com uma atitude “pesarosa”. Consequentemente,
as Unicas regras na Guerra Total sdo aquelas que requerem édio, vinganga e aniquilagéo
total. As sociedades que acreditam na Guerra Total tém os guerreiros em alta estima e
consideram a violéncia como sindénimo de virilidade. Os que acreditam na Guerra Total
também tendem a apoiar estados policiais totalitarios que as vezes se chamam “Estado de
Seguranga Nacional™.
ESCRITURA: Os textos que apoiam a Guerra Total sdo encontrados quase
exclusivamente nas escrituras hebraicas. Essa passagem do Deuteronémio é representativa:
“Quanto as cidades daqueles povos cuja possesséo te da o Senhor, teu Deus,
néo deixaras nelas alma viva. Segundo a ordem do Senhor, teu Deus, votaras

ao interdito os hiteus, os amorreus, 0s cananeus, 0s ferezeus, 0s heveus e 0s
jebuseus” (20:16-17. Ver também Deuteronémio 20:10-18, e Josué 8:24-28).

E bom lembrar que o Deus das escrituras hebraicas também é um Deus que
aconselha o amor e o perdédo entre as pessoas. Mas ha um «Deus guerreiro» que é
defendido pelos seguidores da Guerra Total.

Nas escrituras cristds, os defensores da Guerra Total usam muitos dos mesmos
textos que foram mencionados na discussao da Guerra Justa. Poucos, entretanto, desses
textos sugerem qualquer coisa que lembre a aniquilagéo dos inimigos. O livro do Apocalipse
é usado com maior frequéncia para justificar a Guerra Total entre os cristdos. Cristdos
fundamentalistas que interpretam literalmente a Biblia acreditam que ha um Deus guerreiro
encontrado no Novo Testamento.

O livro do Apocalipse lida com a vitdria final de Deus sobre Satanas e é famoso
pelos “quatro Cavaleiros do Apocalipse: Guerra, Fome, Peste e Guerra” (Apocalipse 6). O
Apocalipse descreve a “segunda vinda de Cristo”, quando Jesus retornara a terra e iniciara
o “fim dos tempos”. Entdo, os “justos” serdo levados corporalmente no “arrebatamento”.
Entéo, a “grande tribulagdo” duraréa sete anos, quando os “santos” formardo um exército e
derrotardo a besta e as forcas do mal. Cristo, entéo, ira governar por mil anos (“milenialismo
cristdo”). Entdo, Satanas retornara para lutar a batalha final com Cristo. Ele perdera essa
batalha e sera condenado ao Inferno para sempre. Entéo, o “juizo final” ocorrera e Deus
recompensara os bons com o Paraiso e condenara os maus ao Inferno. Uma “guerra
cosmica” é inevitavel quando Cristo governara com toda a sua gléria. Assim, a violéncia e a
destruicdo divinamente autorizadas desempenham um papel importante para aqueles que
acreditam na Guerra Total.

© Para uma discusséo do Estado de Seguranca Nacional e a proposta de um governo mundial, ver Gerald e Patricia
Mische. Toward A Human World Order: Beyond the National Security Straitjacket. Paulist Press, 1977.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

61



HISTORIA: Nos primeiros mil anos da historia cristd, os cristdos ou se recusavam
a lutar em guerras, ou eles lutavam com remorso. Isso mudou dramaticamente em 1095,
quando o Papa Urbano Il, no Concilio de Clermont na Franga, inaugurou as Cruzadas. Em
suas palavras:

“O, que desgraca, se uma raca [Isla] tao desprezada, degenerada e escrava
dos demodnios conquistar assim um povo fortificado com a fé no Deus
onipotente e resplandecente com o nome de Cristo! O, quantas repreensdes
se amontoardo sobre vocés pelo préprio Senhor, se vocés nao ajudarem
aqueles que, como vocés, sdo contados na Fé Crista!l”

A essa afirmacéo, a assembleia gritava “Deus Vult’ (“Deus o queira”) e os cristdos
partiam para combater os “infiéis” islamicos no Oriente Médio. Os cruzados vestiam grandes
cruzes em seu peito para simbolizar a béncdo de Deus nessa Guerra Santa. Embora o
chamado inicial para as Cruzadas fosse para defender cristdos em Jerusalém, isso mudou
rapidamente para uma guerra que punia o Isla em toda parte e, o mais importante, colhia
recompensas econdmicas dos territorios conquistados. Com as Cruzadas, o cristianismo
agora embarcava em Guerras Santas executadas “em nome de Deus, para o ganho de
Deus, e para a gléria de Deus”.

Até mesmo monges, padres e mulheres participaram nas oito Cruzadas que
ocorreram entre 1095 e 1291. Houve também Cruzadas menores, incluindo duas Cruzadas
de Criangas que nunca alcancaram a Terra Santa, visto que as criancas se afogaram ou
foram vendidas como escravas. As Cruzadas foram defendidas por papas e clérigos e até
mesmo monges como Sao Bernardo de Claraval (1090-1153), que afirmou: “Vao adiante,
portanto, com convicg¢ao, 6 Cavaleiros, e com espirito destemido expulsem os inimigos da
cruz de Cristo”.

S6 a primeira Cruzada alcangou Jerusalém e todas as outras fracassaram em seus
objetivos militares. Os mugulmanos resistiram. Mas as Cruzadas abriram as portas para
0 comércio internacional, para o servi¢co bancario e para o surgimento de ordens militares
como os Cavaleiros Templérios, os Cavaleiros de Malta e os Cavaleiros Teutbnicos. Os
europeus cristdos agora entenderam que existiam riquezas abundantes para além de suas
terras. Era apenas uma questdo de tempo até que o ideal cruzadista fosse aplicado a
colonizagédo da Africa, da Asia e das terras que vieram a ser chamadas de Américas.

As Cruzadas também persistiram na Europa na forma de Inquisi¢des contra hereges
e bruxas. Na primeira parte do século 13, em 1209, o Papa Inocéncio lll declarou uma
Cruzada, ndo contra sarracenos (mugulmanos) no Oriente Médio, mas contra uma seita
cristé pacifista no sul da Franca, os céataros, onde “padres, mulheres, criancas e velhos”
foram massacrados. Houve trés grandes Inquisi¢des: (1) a Inquisicdo Medieval contra a
Franca, a Alemanha e a Itélia; (2) as Inquisicbes Espanholas contra os judeus e os mouros
(mugulmanos); e (3) A Inquisicdo Romana contra protestantes e catolicos dissidentes.

Os Inquisidores Romanos acompanharam os Conquistadores ao “novo mundo” apés

a invasao militar das terras nativas no Caribe por Cristovao Colombo em 1492. A tradicéo

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

62



da Guerra Santa que se originou com as Cruzadas continuou nos séculos que se seguiram,
enquanto cristdos escravizavam africanos e povos “colonizados” na Asia e nas Américas
também. A colonizacéo crista é entendida melhor dentro do quadro da Guerra Total.

No século 20, elementos do pensamento da Guerra Santa podem ser encontrados
nos Estados de Seguranca Fascistas que existiram na Itélia, na Alemanha, na Espanha, em
Portugal e no Jap&o. Embora poucos desses movimentos fossem explicitamente cristéos, a
nocao de que a guerra é gloriosa, de que 0s guerreiros sdo exemplos nacionais, e a no¢ao
do estado totalitario, ressoam fortemente com a Guerra Total.

Por causa de avangos na tecnologia e da auséncia de escripulos morais, na
Segunda Guerra Mundial foram usadas armas que aniquilaram cidades inteiras com
suas populacdes. O bombardeio por saturagdo (também chamado de “bombardeio de
carpete”) foi usado pelos americanos contra os japoneses e pelos britanicos e americanos
contra a Alemanha. Isso foi a Guerra Total contra populagbes civis. Escolas, hospitais,
asilos de idosos e igrejas foram bombardeados com pessoas dentro deles. Quando as
bombas atémicas foram usadas em Hiroshima e Nagasaki, as pessoas saudaram e poucos
protestaram. Apdés a Segunda Guerra Mundial, os Estados Unidos e a Unido Soviética
formularam uma politica de “Destruicdo Mutuamente Assegurada” para deter cada um
desses dois paises em relagdo a um primeiro ataque. Os lideres dessas duas nagbes
estavam preparados para ordenar que bombas e misseis chovessem nas cidades de cada
uma dessas duas nacdes. Nao havia defesa contra tal ataque, embora houvesse planos
para abrigar um pequeno numero de oficiais do governo em cavernas nas montanhas.

Quando a crise dos misseis cubanos ocorreu em 1962, um catoélico, John F. Kennedy,
anunciou que ele estava preparado para ordenar um “ataque retaliatério completo” sobre
a Unido Soviética, se eles atacassem os Estados Unidos. O mundo estava a beira da
aniquilacéo nuclear. O Papa Jodo XXIII ajudou a terminar a crise através de mediacao,
e em abril de 1963 lancou Pacem in Terris (“Paz na Terra”), que pedia a elimina¢do de
armas nucleares, desarmamento e a criagdo de uma “autoridade publica” internacional que
pudesse banir a guerra em si mesma. A Igreja Catolica falou contra a Guerra Total.

Em 8 de agosto de 2017, o presidente Donald Trump usou a linguagem da Guerra
Total quando discursou sobre a posse de armas nucleares pela Coréia do Norte. Ele
afirmou: “Eles seréo tratados com fogo e faria como o mundo nunca viu”. O mundo viu
a aniquilacdo de cidades inteiras pelo bombardeio aéreo e pela destruicdo nuclear de
Nagasaki e Hiroshima. O presidente Trump prometeu que um ataque sobre a Coréia do
Norte seria pior que isso. Essa € a linguagem da Guerra Total.

CONCLUSAO: A Guerra Total se originou na Europa com as Cruzadas, na medida
em que “Guerras Santas” se tornaram a norma para a Igreja Catélica nos séculos que se
seguiram. Hoje, s6 alguns cristdos fundamentalistas apoiam a Guerra Total, ao passo que
o conceito e as taticas tém sido condenados fortemente pelo Vaticano.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

63



4 COMUNIDADE MUNDIAL

A Comunidade Mundial é uma unido democratica internacional de estados que ira
abolir a guerra, defender os direitos humanos, assegurar justica econémica e social para
todos, e proteger o meio ambiente. Os defensores da Comunidade Mundial acreditam que
€ apenas uma questdo de tempo até que os mais de 200 estados nagdes do mundo se
unam em uma Unido Global que seréa governada por uma Carta Mundial (Constitui¢cdo).

ESCRITURA: Os defensores da Comunidade Mundial na tradicdo crista acreditam
que Deus quer a unidade das nagdes. Eles sdo inspirados pela passagem em Isaias que
fala da paz global:

“No fim dos tempos acontecerd que o monte da casa do Senhor estara
colocado a frente das montanhas, e dominara as colinas. Para ai acorreréo
todas as gentes [...] Ele seré o juiz das nagdes, o governador de muitos povos.
De suas espadas forjardo relhas de arados, e de suas langas, foices. Uma
nacéo nao levantara a espada contra outra, € n&o se arrastarao mais para a
guerra.” (Isafas 2:2-4)

Os defensores da Comunidade Global argumentam que os profetas hebreus
oferecem uma visdo de uma sociedade universal baseada na justica e na renlncia a
violéncia.

Nas escrituras cristas, a Comunidade Mundial acredita que as palavras que Jesus
usou para definir o seu ministério sdo um chamado a justica universal:

“O Espirito do Senhor esté sobre mim, porque me ungiu; e enviou-me para
anunciar a Boa-Nova aos pobres, para sarar os contritos de coracdo, para
anunciar aos cativos a redencdo, aos cegos a restauracao da vista, para por
em liberdade os cativos, para publicar o ano da graca do Senhor.” (Lucas
4:18-19)

O mundo em que Jesus gostaria que seus seguidores vivessem era caracterizado
pela justica e pelo amor pelas pessoas em todos os lugares. Os defensores da Comunidade
Mundial sdo inspirados pelo mandamento de Jesus, “Ide, pois, e ensinai a todas as nagdes”
(Mateus 28:19), que descreve a universalidade da mensagem cristd. Ademais, fica claro
a partir das interagbes dele com os nao-judeus que ele inclui a todos em sua mensagem
messianica. Os cristdos devem construir um mundo que néo conhece fronteiras.

HISTORIA: A lei natural iria ter um grande papel na histéria da ética crista.
Influenciado por Aristoteles e os estoicos, Santo Tomas de Aquino (1225-1274) sustentou
que “a lei natural ndo é sendo a participagdo da criatura racional na lei eterna”. Assim,
ensinou ele, todas as pessoas tém uma inclinagdo natural para fazer o bem e viver em
comunidade. Ademais, nés somos “animais sociais”, que funcionam melhor quando vivemos
harmoniosamente com os outros. Os defensores da Comunidade Mundial acreditam que
um mundo governado pela filosofia da lei natural e por uma Carta Global (constituicéo) &
ndo apenas possivel, mas necessario para que o planeta sobreviva.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

64



Com a invasédo colombiana do velho mundo dos indios Taino em 1492, levantou-se a
questao: “Sera que os indios tém almas?” Se nao tinham, eles poderiam ser escravizados
e tratados como bestas de carga. Se tinham almas, entdo deveriam ser respeitados como
pessoas. Os invasores europeus, entretanto, escolheram negar as almas dos indios.
Houve uma resisténcia a isso desde o inicio, na forma de um frade dominicano, Antonio
de Montesinos, que em 1511 d.C. chocou os colonizadores espanhois afirmando: “Vocés
todos estdo em pecado mortal! Vocés vivem nele e morrem nele. Por qué? Por causa da
crueldade e tirania que vocés usam com essas pessoas inocentes [indios Taino]”. Nem
todos os primeiros missionarios concordaram com Montesinos e a escravidao continuou.

Bartolomé de Las Casas (1484-1566) inicialmente possuiu escravos em Cuba e
até pediu a importacdo de escravos da Africa, tdo logo as pessoas nativas comecaram a
morrer. Foi preciso grande coragem, portanto, para que ele admitisse esse grande pecado
e se arrependesse desse grave mal. Las Casas se tornou um frade dominicano e passou
o resto de sua vida buscando libertar os indios, restaurar a terra e a dignidade deles, e
pedir para que o direito internacional protegesse os direitos dos povos nativos. Las Casas
enunciou os fundamentos filoséficos e teoldgicos do que veio a se chamar de “direito das
nacoes”.

Ha quatro aspectos do pensamento de Las Casas que sdo fundadores para a
Comunidade Mundial'':

1. O Direito das Nacdes. Por causa de sua crenca na lei natural, Las Casas
sustentou que os indios eram seres humanos que eram sujeitos as mesmas leis

gue governavam os espanhois. Portanto, o direito internacional governava a todos,
€ ndo apenas 0s europeus.

2. Rejeicdo da Guerra. Las Casas rejeitou a guerra contra os indios baseando-se
nos principios da Guerra Justa. Ele fez a acusagdo de que os espanhois estavam
fazendo guerras agressivas contra os indios por “ganéncia” e “ouro”, e elas devem
ser condenadas.

3. O Caminho Pacifico de Cristo. Las Casas afirmou simplesmente: “Cristo ndo é
violento. Ele é pacifico com todos”. Em O Unico Modo (1550), ele afirmou que “é
através de armas espirituais que as pessoas cristas devem ser formadas... pela fé,
esperanca e caridade, virtudes da alma livre apenas”.

4. Justica Restauradora. Las Casas confiou na antiga tradicao de Aristoteles, Cicero,
Agostinho e Tomas de Aquino, segundo a qual uma pessoa tem uma obrigacéo
moral de restaurar bens roubados e de reparar prejuizos feitos a outros. Assim, ele
acrescenta aos principios tradicionais da Guerra Justa uma terceira categoria, a
“Justica Ap6s a Guerra” (lus post bellum).

O pensamento de Las Casas sobre a moralidade pds-guerra e sobre o direito
internacional influenciou e repercutiu fortemente em Francisco de Vitoria (1486-1546),

" Para uma discussdo completa da vida de Las Casas, ver Gustavo Gutierrez. Las Casas: In Search of the Poor of
Jesus Christ. Orbis Books, 1995.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

65



Francisco Borgia (1510-1572), Francisco Suarez (1548-1617), Hugo Grotius (1583-
1645), e Immanuel Kant (1724-1804), tendo todos formulado leis da guerra e paz que séo
fundadoras para as relagdes internacionais hoje. Kant, em Paz Perpétua, afirmou que “o
direito das nacgbes deve se fundar em uma federagao de estados livres” e ele é considerado
como o filsofo fundador da Unido Europeia.

A Comunidade Mundial se desenvolveu gradualmente desde a luta de Las Casas
para libertar os indios, desde a luta para abolir a escravidao africana e para terminar o
colonialismo, até as lutas pelos direitos dos trabalhadores, direitos civis e direitos das
mulheres. Todas essas lutas de libertacao séo de carater internacional e elas s6 podem ser
efetivamente resolvidas através de um mundo que seja governado por um sistema juridico
internacional com poderes de policia suficientes para garantir a lei.

Embora a Liga das Nagdes tenha fracassado, as Convencdes de Genebra tiveram
éxito em assegurar direitos humanos através de acordo internacional. A Organiza¢do das
Nacoes Unidas, fundada em 1945 por 50 na¢des, agora conta com mais de 200 membros
e se tornou uma casa legal para muitas nacbes pequenas que seriam sem voz € sem
poder sem ela. Ela s se tornard verdadeiramente efetiva quando as nag¢des consentirem
livremente com a criagdo de uma Carta Mundial que governara todas.

PAPA JOAO: Na tradicdo catdlica romana, a publicagdo da enciclica histérica de
1963 do Papa Sao Joao XXIll, Pacem in Terris (“Paz na Terra”) € uma adogao formal da
Comunidade Mundial. O Papa Joao afirmou que, em uma era atémica, “é contrario a razédo
sustentar que a guerra seja agora uma maneira adequada para restaurar direitos que
foram violados”. Em vez da guerra, ele afirmou que “a prépria ordem moral” exige que uma
“autoridade publica mundial” seja criada para resolver problemas para promover o “bem
comum universal”.

Ha cinco temas em Pacem in Terris que sao relevantes para a Comunidade Mundial:

1. As nacdes tém uma obrigacao moral de terminar a corrida armamentista, de abolir
armas nucleares e de se desarmar.

2. O bem comum universal exige que problemas internacionais sejam resolvidos por
uma autoridade publica global.

3. A autoridade publica mundial deve ser livremente escolhida e ndo imposta pela
guerra.

4. A autoridade mundial deve respeitar os direitos dos estados individuais.

5. A Organizagéo das Nacgdes Unidas e a Declaragdo Universal dos Direitos
Humanos (1948) s&o elogiadas como “um passo importante no caminho em dire¢éo
a organizagao juridico-politica de todos os povos do mundo”.

Essa citacéo de Pacem in Terris serve como um resumo desses pontos:

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4

66



“O bem comum universal levanta hoje problemas de dimensdo mundial
que ndo podem ser enfrentados e resolvidos adequadamente sendo por
poderes publicos que possuam autoridade, estruturas e meios de idénticas
propor¢oes, isto €, de poderes publicos que estejam em condi¢cdes de agir de
modo eficiente no plano mundial.” (136)

Se as nagdes do mundo escolherem a governanga global, os exércitos serdo
substituidos por forgas policiais para garantir o governo das leis. Se um estado-nagéao
atacar outro, os lideres serdo presos e julgados em um sistema judicial global. Mas guerras
nacionais séo altamente improvaveis ndo apenas devido as san¢des, mas também devido
a uma economia compartilhada e uma cultura colaborativa. Culturas individuais podem
prosperar sob a Comunidade Mundial, visto que seréo protegidas pela lei e pelo respeito
da comunidade.

Em 1962, o Papa Jodo chamou o Concilio Vaticano Segundo (1962-1965) e os
bispos catélicos romanos do mundo pediram “o estabelecimento de uma autoridade publica
universal reconhecida como tal por todos, e dotada de poder efetivo para proteger, em
nome de todos, a seguranga, o respeito pela justica e o respeito pelos direitos” (Gaudium
et Spes, 82).

CONCLUSAO: A Comunidade Mundial foi o sonho de profetas, poetas e fil6sofos
ha milénios. Hoje, o governo mundial esta rapidamente se tornando uma necessidade
devido a interdependéncia econdmica e social. Talvez a necessidade mais urgente para
a Comunidade Mundial seja a destruicdo do meio ambiente que s6 pode ser resolvida
através da cooperacdo internacional em concerto e sangbes legais que sejam vinculantes
para todos.

RESUMO

Todas essas quatro abordagens s&o encontradas ndo apenas dentro da tradicdo
cristd, mas também em outras tradi¢cdes seculares e religiosas. Algumas dessas abordagens
coincidem: por exemplo, as abordagens Pacifista e da Guerra Justa podem ser encontradas
na abordagem da Comunidade Mundial. Todas essas abordagens, exceto a da Guerra
Total, que s@o compartilhadas por filosofias seculares e outras tradi¢cdes religiosas, séo

uma excelente base para o dialogo e para a agdo conjunta pela paz e justica no mundo.

REFERENCIAS

ALLMAN, M.J., and T. L. WINRIGHT. After the Smoke Clears: The Just War Tradition and Post War
Justice. Maryknoll, New York: Orbis Books, 2010.

BAINTON, R. Christian Attitudes toward War and Peace. Nashville, TN: Abingdon Press, 1960.

FAHEY, J.J. War and the Christian Conscience: Where Do You Stand? Maryknoll, New York: Orbis Books,
2005.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4



FRAZIER, W.B. How the God of Jesus Makes Peace. New York, NY: CreateSpace, 2017.
GUTIERREZ, G. Las Casas: In Search of the Poor of Christ. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1995.

KURTZ, L., ed. The Warrior and the Pacifist: Competing Motifs in Buddhism, Judaism, Christianity, and
Islam. New York, NY: Routledge, 2018.

MISCHE, G., and P. MISCHE. Toward a Human World Order: Beyond the National Security Straitjacket.
Mahwah, NJ: Paulist Press, 1977.

PONTIFICAL COUNCIL FOR JUSTICE AND PEACE. Compendium of the Social Doctrine of the Church.
Washington, DC: USCCB, 2004.

SCHLABACH, G.W. Just Policing, Not War. Collegeville, MN: Liturgical Press, 2008.
SHARP, G. The Politics of Nonviolent Action. Boston, MA: Porter Sargent, 1973.

TOFT, M.D., PHILPOTT, D., and SHAH, T.S.. God's Century: Resurgent Religion and Global Politics. New
York, NY: W.W. Norton, 2011.

WINK, W. Engaging the Powers: Discernment and Resistance in a World of Domination. Minneapolis,
MN: Fortress Books, 1992.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 4 68



	
	CAPA01
	CAPA2
	CAPA03
	CAPA04




