CAPITULO 3

TOMAS DE AQUINO E A INFIDELIDADE NA
APOLOGIA DE LAS CASAS (C. 6-27)

André Ricardo Randazzo Gomes

RESUMO: Neste artigo, procurarei estudar
como Bartolomeu de Las Casas (1484-1566)
usa algumas doutrinas de Tomas de Aquino
em uma parte de sua obra Apologia. Esta
obra foi escrita por Las Casas para refutar
quatro argumentos que um contemporaneo
seu, chamado Juan Ginés de Sepulveda,
prop6s para defender que as guerras dos
espanhois contra os indios eram justas.
Pretendo examinar como Las Casas usa
a doutrina de Tomas de Aquino sobre a
infidelidade em geral ao tratar do segundo
argumento de Sepulveda, que afirma que
tais guerras séo justas, porque os indios
cometem os crimes de idolatria e contra a
lei natural. Farei uma exposi¢do dos textos
pertinentes da Suma de Teologia de Tomas
de Aquino e da Apologia de Las Casas.
Concluirei dizendo que Las Casas conhece
bem nédo s6 a Suma de Teologia, mas
muitas outras fontes, e a sua interpretacéo
de Tomas € viavel, embora ndo seja a Unica
possivel.

Data de aceite: 02/06/2025

THOMAS AQUINAS AND UNBELIEF
IN LAS CASAS’S APOLOGIA (C. 6-27)

ABSTRACT: In this article, | will seek to
study how Bartolomé de Las Casas (1484-
1566) uses some doctrines of Thomas
Aquinas in a part of his work Defense. This
work was written by Las Casas in order to
refute four arguments that a contemporary
of his, called Juan Ginés de Sepulveda,
proposed to defend that the wars of the
Spanish against the Indians were just. |
intend to examine how Las Casas uses the
doctrine of Thomas Aquinas about unbelief
in general in treating of the second argument
of Sepulveda, that affirms that such wars are
just, because the Indians commit the crimes
of idolatry and against the natural law. | will
make an exposition of the pertinent texts of
the Summa of Theology of Thomas Aquinas
and of the Defense of Las Casas. | will
conclude by saying that Las Casas knows
well not only the Summa of Theology, but
many other sources, and his interpretation
of Thomas is viable, although it is not the
only one possible.

PALAVRAS-CHAVE: Controvérsia: Guerra: ~ KEYWORDS:  Controversy;  Idolatry;
. I . Thomism; Unbelief; War.

Idolatria; Infidelidade; Tomismo.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

35



INTRODUCAO

Bartolomeu de Las Casas (1484-1566) € conhecido como o defensor dos indios.
Ele foi um espanhol, membro da Ordem Dominicana, e bispo no continente americano.
Ademais, ele escreveu muitos livros nos quais procura esclarecer como os espanhois
deveriam e como nado deveriam relacionar-se com os indios que viviam nas terras recém-
descobertas. Ha alguns estudiosos' dos dias de hoje que estudaram o entendimento que
Las Casas tinha a respeito da doutrina de Aristételes sobre os “escravos por natureza”, que
alguns adversarios de Las Casas citavam para justificar que se fizessem guerras contra os
indios. No entanto, ha poucos estudos que exploram a compreenséo que Las Casas tinha
das doutrinas de Tomas de Aquino, que foi um ilustre dominicano.

Neste artigo, procurarei estudar como Las Casas, em sua obra intitulada Apologia,
usa a doutrina de Tomés de Aquino sobre a infidelidade em geral para refutar um determinado
argumento que um contemporaneo seu, Juan Ginés de Sepulveda, prop6s para sustentar
que as guerras contra os indios eram justas. Sepulveda escreveu um livro no qual apresenta
quatro argumentos em favor de tais guerras. O primeiro argumento afirma que os indios séo
barbaros, incultos, e escravos por natureza. O segundo, que os indios cometem os crimes
de idolatria e contra a lei natural. O terceiro, que os indios praticam o sacrificio humano e
o canibalismo. E o quarto, que a guerra contra os indios limpa o caminho para a pregacéao
da fé cristd. Las Casas escreveu a obra Apologia para refutar esses quatro argumentos.
Ela tem 63 capitulos. Eu procurarei examinar os capitulos de 6 a 27, nos quais Las Casas
trata inteiramente do segundo argumento, fazendo mencgées a textos de Tomas de Aquino
e a outros. Primeiramente, exporei os textos pertinentes da Suma de Teologia de Tomas de
Aquino, e posteriormente, os textos pertinentes da Apologia.

Em todo este trabalho, usarei a tradugdo? em inglés da Apologia feita por Stafford
Poole e intitulada In Defense of the Indians: The Defense of the Most Reverend Lord, Don
Fray Bartolomé de Las Casas, of the Order of Preachers, Late Bishop of Chiapa, Against the
Persecutors and Slanderers of the Peoples of the New World Discovered Across the Seas
- Em Defesa dos Indios: A Defesa do Reverendissimo Senhor Dom Frei Bartolomeu de Las
Casas, da Ordem dos Pregadores, Antigo Bispo de Chiapa, Contra os Perseguidores e
Difamadores dos Povos do Novo Mundo Descobertos no Além-Mar.

Ha dois dominicanos que enfatizam que Bartolomeu de Las Casas conhecia bem
a Suma de Teologia e particularmente a questdo sobre a infidelidade em geral (lI-11, g.

"HANKE, L. Aristotle and the American Indians: A study in race prejudice in the modern world. Bloomington & Londres:
Indiana University Press, 1959; GUTIERREZ, J. L. Aristételes em Valladolid. Sdo Paulo: Editora Mackenzie, 2007;
TOSI, G. Aristoteles e o Novo Mundo: A controvérsia sobre a conquista da América (1510-1573). Rio de Janeiro: Editora
Lumen Juris, 2021.

2LAS CASAS, B. In defense of the Indians. The defense of the most reverend lord, Don Fray Bartolomé de Las Casas, of
the Order of Preachers, late Bishop of Chiapa, against the persecutors and slanderers of the peoples of the New World
discovered across the sea. Translated and edited by Stafford Poole. Foreword by Martin E. Marty. DeKalb: Northern
lllinois University Press, 1992.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

36



10). S&o eles: o brasileiro Carlos Josaphat® e o espanhol Venancio Carro*. E ha um autor
americano, Thomas Francis Xavier Varacalli, que escreveu uma dissertacao doutoral® na
qual examina Bartolomeu de Las Casas como um fil6sofo politico tomista. A dissertacéo
argumenta que Las Casas intencionalmente se baseou na filosofia de Tomas de Aquino
a fim de apresentar uma robusta antropologia filoséfica que fosse capaz de defender a
racionalidade e o autogoverno dos indios. Las Casas usa Tomas e a tradi¢éo classica para
refutar a nogcéo de que os indios sdo escravos naturais, para sustentar a bondade inerente
da politica, para proteger os reinos indigenas das reivindicagdes imperiais e do poder direto
do papado, e para condenar as guerras injustas na Conquista espanhola das Américas. O
tomismo de Las Casas é particularmente importante, porque fornece uma alternativa ao
seu grande contemporaneo Francisco de Vitéria. Enquanto o tomismo de Vitéria defende
certos aspectos da Conquista através do direito das gentes, o tomismo de Las Casas
conduz a uma condenagédo mais abrangente da Conquista. Uma das razdes pelas quais
o tomismo de Las Casas é singular é que Las Casas n&o aprendeu o tomismo a partir do
sistema universitario. Ele nunca estudou em Paris ou Salamanca. Ao invés disso, recebeu
sua instrugdo tomista em uma confraria dominicana. Embora Las Casas tivesse lido Vitoria
e correspondido com varios tomistas, ele ndo foi diretamente afetado pelas nuances da
Escola de Salamanca. Ao invés disso, ele articula um novo tipo de tomismo.

A fim de apresentar o contexto historico® em que a Apologia foi escrita, exporei a
seguir o Sumario ou Argumento da obra que o proprio Las Casas colocou no inicio dela
(pp- 7-9)

Em 1542, o imperador Carlos, rei da Espanha, foi informado de que os espanhdis
estavam massacrando, oprimindo e escravizando os indios, os quais, por decreto do papa,
pertencem ao império soberano de Castela e Ledo. Por isso, ele convocou em Valladolid
uma assembleia solene. Chamando varios homens especialistas e eruditos, encarregou-
os de determinar se as atrocidades relatadas eram verdadeiras e de recomendar um
plano adequado pelo qual tais males possam ser evitados. Por muitos dias esse assunto
foi discutido em grandes debates, e ao final foram decretadas certas leis pelas quais as
expedigcOes militares contra os indios, que em espanhol se chamam conquistas, fossem
proibidas. Ao mesmo tempo, foram dadas ordens para que fossem libertados todos os
indios que haviam sido escravizados através dos repartimientos ou encomiendas (uma
invencao satanica e inédita) quando a terra foi dividida. Ademais, todos os indios deveriam
ser colocados sob a autoridade dos reis da Espanha, e os seus governantes naturais
deveriam reter seu poder e jurisdicdo.

3 JOSAPHAT, C. Paradigma teolégico de Toméas de Aquino. Sabedoria e arte de questionar, verificar, debater e dialogar.
Chaves de leitura da Suma de Teologia. Sao Paulo: Paulus, 2012.

4 CARRO, V. Los postulados teologico-juridicos de Bartolomé de Las Casas. Sus aciertos, sus olvidos y sus fallos, ante
los maestros Francisco de Vitoria y Domingo de Soto. Anuario de Estudios Americanos, v. 23, 1966, 109-246.

5 VARACALLI, T. F. X. The Thomism of Bartolomé de Las Casas and the Indians of the New World. Dissertagéo (Douto-
rado em Filosofia), Louisiana State University and Agricultural and Mechanical College, Baton Rouge, 2016.

% Para mais informagdes sobre tal contexto historico, ver: HANKE, L. All mankind is one: A study of the disputation be-
tween Bartolomé de Las Casas and Juan Ginés de Sepulveda on the religious and intellectual capacity of the American
Indians. DeKalb: Northern lllinois University Press, 1974.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

37



Essa iniciativa despertou a ira dos espanhoéis cuja riqueza crescia através de seus
atos de violéncia, roubo e pilhagem praticados contra os indios. Indignados, reclamaram
que o imperador estava roubando a sua propriedade, como se esta fosse legitima. Como
resultado, alguns deles se rebelaram contra o imperador. Outros procuraram homens de
reputacé@o erudita para atacar as leis imperiais com argumentos legais sélidos, a fim de
convencer o imperador para que as leis fossem abolidas ou ao menos suspensas. E isso foi
0 que aconteceu com algumas leis, ndo porque fossem injustas, mas porque o imperador
temia uma insurreicéo ainda mais violenta.

Esses espanhdis encontraram um defensor de sua opinido em um homem erudito,
embora nado erudito o suficiente, chamado Ginés Sepulveda, o cronista real, que compés
um pequeno livro, embelezado com flores de eloquéncia, intitulado Sobre As Justas Causas
da Guerra. Neste livro, ele ataca as Novas Leis, sem as citar explicitamente, e defende as
guerras passadas e futuras dos espanhdis contra os indios e aprova a escravidao, isto €,
a encomienda.

Sepullveda propde alguns argumentos falsos que favorecem os anseios mais
gananciosos dos tiranos, distorcendo textos dos livros sagrados e das doutrinas dos
filosofos e padres mais santos e sabios. Baseando-se nas falsas acusacgoes feitas sobre os
indios pelos inimigos deles, isto €, os espanhdis, ele falsamente difama a maior parte da
raca humana que a providéncia divina espalhou pelas vastas extensées das indias.

Quando soube que tal livro havia sido escrito por Sepulveda e pdde ler um sumario
em espanhol dele, o bispo de Chiapa escreveu a seguinte Apologia ou Defesa dos indios.
Ele a dedicou ao principe Felipe, que na época foi nomeado por seu pai Carlos para
governar este reino. A Apologia ou Defesa inclui a resposta aos quatro argumentos pelos
quais Sepulveda defende as expedi¢cbes espanholas e os repartimientos. Quando o bispo
refutou Sepulveda na Universidade de Alcala de Henares e toda ela condenou a opinidao
de Sepulveda e a proibiu de ser publicada, a disputa entre o bispo e Sepulveda chegou
aos ouvidos do imperador. No ano de 1551, o imperador mandou que juristas e te6logos
notaveis se reunissem com os membros do Conselho das indias para ouvir o bispo e
Sepulveda e decidir o que seria melhor para o interesse publico.

Primeiro, Sepulveda teve a oportunidade de falar por um dia. E depois eles ouviram o
bispo falar por cinco dias. O bispo leu a sua Apologia ou Defesa inteira, capitulo por capitulo.
Finalmente, ap6s muito debate, a comisséo julgou que as expedi¢des sdo malignas, ilegais,
injustas e, portanto, devem ser banidas no futuro. Entretanto, quanto aos repartimientos,
eles nao proferiram decisdo, porque ainda havia rebelido de alguns opressores nos reinos
do Peru, e outras provincias estavam num estado de confuséo.

Isto posto, podemos comecar o estudo’.

7 Qutras obras relevantes de Las Casas quanto ao assunto deste artigo séo: LAS CASAS, B. Unico modo de atrair todos
0s povos a verdadeira religido. Obras completas |. Coordenagéo geral, introdugées e notas de Frei Carlos Josaphat.
Tradugao de Noelia Gigli e Hélio Lucas. Sdo Paulo: Paulus, 2005; LAS CASAS, B. Liberdade e justica para os povos da
América. Oito Tratados Impressos em Sevilha em 1552. Obras completas Il. Coordenacédo geral, introdugdes e notas de

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

38



1 AINFIDELIDADE EM GERAL NA SUMA DE TEOLOGIA

A seguir, irei expor o conteudo de uma questdo da Suma de Teologia de Tomas de
Aquino, situada na Segunda Parte da Segunda Parte: a questdo 10, sobre a infidelidade
em geral. No prélogo dessa parte da obra, Tomas anuncia que tratara das trés virtudes
teologais (fé, esperanca e caridade) e das quatro virtudes cardeais (prudéncia, justica,
fortaleza e temperancga). E em cada virtude, procedera do seguinte modo: (1) tratara da
propria virtude, (2) do dom que corresponde a ela, (3) dos vicios que se opdem a ela, e (4)
dos preceitos afirmativos e negativos relacionados a ela. A questéo 10, sobre a infidelidade
em geral, se enquadra entre os vicios que se opdem a virtude da fé. No entanto, néo
serd possivel, nem necessario, expor o conteudo total de todos os doze artigos dessa
questdo. Em vez disso, procurarei expor os pontos essenciais dos artigos que Las Casas
cita explicitamente em sua obra. Apresentarei uma leitura bem préxima da traducdo em
portugués da Suma de Teologia®. Podemos agora proceder a exposigao.

Na questdo 10, o artigo 1 pergunta: a infidelidade é pecado? A resposta é afirmativa.
A infidelidade pode ser entendida de dois modos. Primeiramente, no sentido de pura
negacéo, e assim se diz que infiel &€ aquele que ndo tem fé. De outro modo, entende-se a
infidelidade como oposicao a fé, recusando-se a prestar ouvidos a fé ou desprezando-a. E
neste sentido a infidelidade € pecado. Considerada no sentido de pura negagéo, como no
caso daqueles que jamais ouviram falar das verdades da fé, a infidelidade ndo tem razdo de
pecado, mas de punicao, pois tal ignorancia das coisas divinas é consequéncia do pecado
do primeiro pai. Os que assim séao infiéis sdo condenados por causa de outros pecados,
que ndo podem ser perdoados sem a fé, mas nédo por causa do pecado de infidelidade.

Em resposta a trés objecdes, Toméas faz alguns esclarecimentos adicionais. Em
certo sentido, a infidelidade € contra a natureza, pois ndo é proprio da natureza opor-se
a inspiracao interior e a pregacao exterior da verdade. Considerada no sentido de pura
negacéo, a infidelidade néo é pecado, pois ndo é voluntaria e nem pode ser evitada. A
infidelidade, enquanto pecado, nasce do pecado da soberba, que induz o homem a néo
submeter seu intelecto as regras da fé e a sadia compreensao dos Padres.

O artigo 2 pergunta: a infidelidade esta no intelecto como em seu sujeito? A resposta
€ afirmativa.

O artigo 3 pergunta: a infidelidade é o maior dos pecados? A resposta € afirmativa.

O artigo 4 pergunta: toda acéo do infiel é pecado? A resposta é negativa.

O artigo 5 pergunta: ha vérias espécies de infidelidade? A resposta é afirmativa.

O artigo 6 pergunta: a infidelidade dos gentios ou dos pagéos € mais grave que as
outras? A resposta é negativa.

O artigo 7 pergunta: deve-se disputar publicamente com os infiéis? A resposta é
afirmativa.

Frei Carlos Josaphat. Tradugdo de Hélio Lucas et al. Sdo Paulo: Paulus, 2010.
8 TOMAS DE AQUINO. Suma Teoldgica. Volume 5. Coordenagéo geral de Carlos-Josaphat Pinto de Oliveira, OP. Sao
Paulo: Edi¢cdes Loyola, 2012.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

39



O artigo 8 pergunta: os infiéis devem ser compelidos a aceitar a fé? A resposta é
afirmativa. Entre os infiéis, h4 os que nunca receberam a fé, como os gentios e os judeus. E
eles de nenhum modo sao compelidos a fé para crer, pois crer é ato da vontade. No entanto,
se os fiéis tiverem poder para tanto, devem compelir os infiéis a ndo Ihes impedirem a fé
com blasfémias, sugestdes maldosas ou ainda por abertas perseguicdes. E por isso que
os fiéis cristdos frequentemente movem guerra aos infiéis, ndo para obrigé-los a crer, mas
para compeli-los a ndo impedir a fé em Cristo. Mesmo que os cristdos mantivessem os
infiéis vencidos e cativos, Ihes deixariam a liberdade de querer crer ou ndo. Porém, outros
séo infiéis que outrora tiveram fé e a professam, como os hereges e os apéstatas. E esses
devem ser forcados, mesmo fisicamente, a cumprir 0 que prometeram e a conservar o que
uma vez receberam.

O artigo 9 pergunta: pode-se ter comunh&o com os infiéis? A resposta é negativa. A
Igreja ndo proibe aos fiéis a comunh&do com os infiéis, pagéos ou judeus, que de nenhum
modo receberam a fé dos cristédos, porque ndo tem como julga-los por um julgamento
espiritual, mas temporal, em determinado caso, quando, vivendo entre cristdos, cometam
alguma falta e sejam punidos pelos fiéis temporalmente. Mas a titulo de pena, a Igreja proibe
aos fiéis ter comunhao com os infiéis que se desviaram da fé recebida, ou corrompendo-a
como os hereges, ou abandonando-a totalmente como os apostatas.

Em resposta a uma objecéo (a 2%), Tomas faz um esclarecimento adicional. A
Igreja ndo profere sentenca contra os infiéis infligindo-lhes uma pena espiritual. Ela tem
competéncia, entretanto, sobre alguns dentre eles para infligir uma pena temporal. Por
isso, a Igreja, as vezes, por causa de faltas especiais, priva alguns infiéis da comunhao
com os fiéis.

O artigo 10 pergunta: podem os infiéis ter autoridade ou dominio sobre os fiéis? A
resposta é negativa.

O artigo 11 pergunta: os ritos dos infiéis devem ser tolerados? A resposta é
afirmativa. Os ritos dos infiéis pagéos, que nada de verdade ou de utilidade apresentam,
nao devem ser tolerados a ndo ser para evitar algum mal, isto €, o escandalo ou o dissidio
que poderiam provir ou o impedimento da salvacéo daqueles que, aos poucos, se tolerados,
se converteriam a fé. Por isso, também os ritos de heréticos e de pagaos a Igreja as vezes
tolerou, quando era grande a multidao de infiéis.

O artigo 12 pergunta: os filhos dos judeus e demais infiéis devem ser batizados
contra a vontade dos pais? Aresposta € negativa. A pratica da Igreja tem méxima autoridade
que deve ser sempre e em tudo seguida. A propria doutrina dos doutores catolicos encontra
na Igreja a sua autoridade. Por isso, deve-se apoiar mais na autoridade da Igreja do que
na de Agostinho ou Jerénimo ou de qualquer doutor. Mas nunca foi uso da Igreja batizar os
filhos de judeus contra a vontade dos pais. Parece, portanto, perigoso introduzir essa nova
proposta, contra o costume da Igreja.

A propésito, é pertinente também expor os pontos essenciais de um outro artigo de
uma outra questdo da Suma de Teologia: o artigo 1 da questdo 40 da Segunda Parte da

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

40



Segunda Parte. Essa questéo 40 é sobre a guerra e se enquadra entre os vicios que se
opdem a virtude da caridade. O seu artigo 1 € bem conhecido e pressuposto por Bartolomeu
de Las Casas e Juan Ginés de Sepulveda. Ha um livro® sobre o tema da guerra e da paz
em Tomés de Aquino, e ha um livro' e um artigo" que permitem considerar a visdo de
Tomas sobre a guerra e a paz entre quatro perspectivas sobre a guerra e a paz que foram
propostas na histéria do cristianismo.

Na questdo 40, o artigo 1 pergunta: guerrear é sempre um pecado? A resposta
€ negativa. Para que uma guerra seja justa, sdo requeridas trés condi¢cbes. Primeira: a
autoridade do principe, sob cuja ordem deve-se fazer a guerra. Nao compete a uma pessoa
privada declarar uma guerra, pois pode fazer valer seu direito no tribunal de seu superior.
O cuidado dos negbcios publicos foi confiado aos principes, e a eles compete velar pelo
bem publico da cidade, do reino, ou da provincia submetida a sua autoridade. Assim como
os principes defendem o bem publico licitamente pela espada contra os perturbadores
internos, assim também compete-lhes defendé-lo pela espada da guerra contra os inimigos
exteriores. Segunda: uma causa justa. Requer-se que o inimigo seja atacado em razéo
de alguma culpa ou injustica. Terceira: uma reta inten¢cdo naqueles que fazem a guerra,
para que se pretenda promover o bem ou evitar o mal. Mesmo se for legitima a autoridade
daquele que declara a guerra e justa a sua causa, pode acontecer, contudo, que a guerra
se torne ilicita por causa de uma intengéo ma.

2 TOMAS DE AQUINO E A INFIDELIDADE NA APOLOGIA (C. 6-27)

A seguir, irei expor o conteudo de uma parte da Apologia de Bartolomeu de Las
Casas, abrangendo os capitulos de 6 a 27 dessa obra. Nessa parte, Las Casas procura
refutar o segundo argumento de Juan Ginés de Sepulveda. De acordo com Las Casas,
no resumo que faz da posigcéo inteira de Sepulveda (pp. 11-16), tal argumento tem quatro
pontos. O argumento diz que, no Antigo Testamento, Deus ordenou guerras justas contra
nagdes idblatras. Ademais, o santo Cipriano faz o0 mesmo argumento a partir do Antigo
Testamento. Ademais, a opinido mais comum entre os doutores € a de que os pagaos que
nédo observam a lei natural podem ser punidos pelos cristédos. E, por fim, Caetano esta
correto ao dizer que nédo se pode fazer guerra aos infiéis em razédo da infidelidade deles,
mas nos podemos concluir que pode-se fazer guerra aos infiéis em razéo da idolatria deles.
No entanto, ndo sera possivel, nem necessario, expor o conteudo total de tais capitulos da
Apologia. Em vez disso, procurarei expor 0s pontos essenciais deles, com destaque para
as citagdes diretas das obras de Tomas de Aquino, principalmente a Suma de Teologia.
Passemos a exposicéo.

9 REICHBERG, G. Thomas Aquinas on war and peace. Cambridge: Cambridge University Press, 2017.

© FAHEY, J. War and the Christian conscience: Where do you stand? Maryknoll, NY: Orbis Books, 2005.

" FAHEY, J. Uma visdo geral de quatro tradicdes sobre guerra e paz na histéria crista. Perspectivas, v. 8(3), 2023,
224-246.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

41



Capitulo 6: os infiéis que jamais adotaram a fé em Cristo e que ndo séo suditos de
cristdos ndo podem ser punidos pelos cristdos, nem pela Igreja, por nenhum crime (p. 55).

Os infiéis que nunca aceitaram a fé em Cristo ndo sdo sujeitos em ato, mas apenas
em poténcia ou habito, a Cristo e a Igreja, como diz Toméas de Aquino' (p. 60).

Capitulo 7: Tomas de Aquino (Suma de Teologia, II-1l, q. 12, a. 2, co.) afirma:
“Nao cabe a Igreja punir a infidelidade dos que nunca receberam a fé, segundo aquilo do
Apostolo: ‘E que tenho eu de julgar os de fora?’ (1Cor 5,12)” (p. 64).

Nao compete a Igreja extirpar a idolatria pela forca, nem punir os idélatras (p. 65).

Tomas de Aquino afirma que os pagaos devem ser tolerados e atraidos a fé, e néo
compelidos pela violéncia (Suma de Teologia, lI-ll, q. 10, a. 11, co.). Ensinar é cristéo,
compelir é tirénico (p. 69).

Capitulo 8: apresentam-se seis argumentos, de uma série de dez, no sentido de
sustentar que nem a Igreja, nem os governantes cristdos podem punir pagéos idolatras (p.
71).

No sexto argumento, afirma-se: todo aquele que ensina que a infidelidade dos
pagéos nao pode ser punida pela Igreja deve admitir também que a idolatria dos pagaos
nao pode ser punida pela Igreja, pois a idolatria vem junto com a infidelidade e € um pecado
menor que a infidelidade (p. 78).

Capitulo 9: apresenta-se o sétimo argumento. Quando os infiéis id6latras que nunca
ouviram sobre a fé cristd cometem pecados fora dos territorios cristdos, nem a Igreja e nem
0s seus membros podem puni-los, pois ndo tém jurisdicdo sobre eles (p. 84).

Capitulo 10: apresentam-se os argumentos oitavo, nono e décimo. Décimo
argumento: no caso dos infiéis que nunca adotaram a fé crista, a conversao deles deve
comecar ndo com a punicao de seus pecados, mas com uma oferta de perddo e uma
exortaca@o a peniténcia, como se |é em Lucas 24,47-49 (pp. 87-88).

O primeiro e principal meio pelo qual as pessoas sdo salvas é paixao do Filho de
Deus, enquanto o segundo meio, pressupondo a graga divina, é a pregacgéo do evangelho
de acordo com o mandamento, a forma e a instrugdo dados por Cristo (p. 89).

Capitulo 11: assim como o evangelho deve ser anunciado a gregos, latinos, citas,
barbaros, etc., assim também nenhuma distincdo deve ser feita em relacdo a qualquer
nagéo, nao importando o quanto estiver envolvida em crimes temerarios e vicios horriveis
de idolatria ou qualquer outro tipo de mal (p. 94).

Capitulo 12: tudo o que foi dito anteriormente é apoiado pelas palavras de Tomas
de Aquino (Suma de Teologia, 1I-1l, q. 10, a. 12, co.): “A pratica da Igreja tem méaxima
autoridade que deve ser sempre e em tudo seguida. [...] Por isso, deve-se apoiar mais na
autoridade da Igreja do que na de Agostinho ou Jerénimo ou de qualquer doutor”. Nunca a

2 Suma de Teologia, lll, g. 8, a. 3, ad 1: “Os infiéis, embora ndo pertengam a Igreja em ato, a ela pertencem em poténcia.
Essa poténcia tem um duplo fundamento: primeiro e principalmente, no poder de Cristo, que é suficiente para a salvacdo
de todo 0 mundo; em segundo lugar, na liberdade de arbitrio”.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

42



Igreja comecou a difundir a verdade do evangelho pela punicdo dos pecados dos pagaos.
Ao invés disso, atraiu os pagaos a fé pela gentileza, suavidade e caridade, oferecendo o
perdao de todos os pecados. A Igreja entende que Cristo reservou a si mesmo o julgamento
de tais pecados e nado conferiu tal julgamento a ela (p. 98).

Capitulo 13: Sepulveda afirma que se deve fazer guerra aos indios, porque, nos
livros do Deuterondmio e Josué, Deus ordenou a destruicéo das sete na¢des que habitavam
a Terra Prometida. No entanto, deve-se responder que Deus ndo ordenou a destruicdo de
todas as outras nagdes do mundo, que eram todas id6latras. Deus s6 ordenou a destruicéo
de algumas nag0es id6latras, porque havia nelas alguma causa especial (habitar a Terra
Prometida), e ndo apenas a idolatria (pp. 104-105).

Capitulo 14: Sepulveda também afirma que, segundo Sao Cipriano, toda nacao
idolatra deve ser exterminada. Logo, Sepulveda conclui que se deve fazer guerra aos
indios (p. 112). Em resposta, deve-se dizer que as palavras de Cipriano constituem uma
exortaca@o a que os catolicos perseverem na fé crista que eles adotaram. Cipriano, ao citar
o Deuteronémio, se refere aqueles que, uma vez tendo ouvido e adotado a verdade do
evangelho, retornaram a idolatria, e por isso deviam ser punidos. Os indios, no entanto,
jamais ouviram a verdade do evangelho (p. 114-115).

Capitulo 15: inicio da explicagdo dos seis casos em que a Igreja pode punir os
pagéos (p. 116).

Deve-se pressupor que ha trés maneiras pelas quais a Igreja pode exercer jurisdicao
temporal sobre infiéis™. A primeira € quando os infiéis estdo habitualmente ou em ato
sujeitos a Igreja ou a algum membro da Igreja. Os hereges se incluem aqui. Os judeus
e mouros que sao suditos de governantes cristdos também se incluem aqui. A segunda
€ quando a Igreja tem habitualmente jurisdicdo contenciosa sobre os infiéis, somente na
medida em que possa reduzir essa jurisdicao ao ato quando ocorre um caso ou quando ha
uma causa continua (p. 117).

Portanto, a Igreja pode exercer jurisdicdo contenciosa sobre todos os infiéis de
qualquer tipo em seis casos. O primeiro caso € se os infiéis injustamente possuem reinos
dos quais injustamente despojaram uma nacgéo crista, especialmente se cristdos vivem
neles (pp. 118-119).

O segundo caso é se os pagdos praticam a idolatria em provincias que antes
estavam sob jurisdicao crista (p. 119).

Os exemplos do Antigo Testamento de punicao divina a pagaos devem ser admirados
e nao imitados. E certos pecados foram punidos por Deus logo no inicio, para dar um
exemplo severo as futuras pessoas (p. 121).

Capitulo 16: quando Inocéncio IV diz que, se um pagédo pecar contra a lei natural
ou adorar idolos, ele pode ser punido pelo papa, ele ndo pretende falar de todos os infiéis,
mas apenas dos infiéis que vivem em terras que antes pertenciam a cristdos ou dos infiéis
que sao suditos de fato e de direito de governantes cristdos (p. 125).

'3 A terceira maneira sera vista no capitulo 37, que nao sera estudado neste artigo.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

43



Capitulo 17: concluséo: seria ilegitimo punir os indios, a0 menos por um julgamento
humano, meramente porque adoram idolos. Nenhuma pessoa pode ser punida, a0 menos
por um julgamento humano, se ela € insuperavelmente ou provavelmente ignorante de que
o ato que ela realiza € proibido ou de que o ato que ela deixa de realizar é exigido, mesmo
que isso esteja relacionado com a fé (p. 127).

Capitulo 18: no entanto, ha uma afirmagéo de Sdo Jodo Damasceno de que o
conhecimento sobre Deus esta naturalmente implantado nas mentes dos homens, e o
primeiro conhecimento sobre Deus é que Deus existe. Logo, a existéncia de Deus é uma
verdade autoevidente (p. 130).

Deve-se responder que é verdade que um conhecimento vago e comum sobre Deus
esta naturalmente implantado nas mentes dos homens. Mas a respeito de quem ele ¢,
ou se ele & um ou muitos, isso ndo é conhecido a partir dessa considera¢gdo comum. E a
proposicéo de que Deus existe ndo é autoevidente, mas precisa ser demonstrada a partir
do que é conhecido melhor por nés, ou seja, a partir dos efeitos, como ensina Tomas de
Aquino na Suma de Teologia, |, g. 2, a. 1 (p. 131).

A proposi¢éo de que os infiéis negativos (como os indios) s@o insuperavelmente
ignorantes é tomada de Agostinho e Toméas de Aquino (Suma de Teologia, -1, . 10, a. 1).
Segundo eles, tais infiéis sdo condenados ndo porque carecem de fé, a qual nunca lhes foi
pregada, mas por causa de outros pecados deles que ndo podem ser perdoados sem a fé.
A proposicéo de que hd um s6 Deus é um assunto de fé, e como tais idélatras ndo podem
ser instruidos sobre a verdade da fé pelos seus préprios esforcos ou pelos seus anciaos,
segue-se que eles sao insuperavelmente ignorantes da existéncia de Deus e mais ainda de
que Deus é trino e uno (p. 132).

Os infiéis negativos (como os indios) ndo sé@o obrigados a acreditar, a ndo ser que
a fé Ihes seja plenamente apresentada e explicada por ministros adequados, nos quais
qualquer pessoa prudente deveria confiar por causa do exemplo brilhante de suas vidas. A
razao para isso € que as verdades de fé estédo inteiramente acima das faculdades naturais
do homem. Por isso, uma pessoa s6 deve acreditar nelas da maneira que lhe for possivel,
ou seja, por meio de suficientes testemunhos, que podem ser ou um milagre realizado
para confirmar tal ensinamento, ou razées eficazes que conduzem a crenga, ou outra coisa
que realize a fungdo de um milagre. Ha uma coisa suficientemente eficaz: a vida crista e
irrepreensivel dos pregadores, pela qual os mistérios da fé se tornam acreditaveis (pp.
133-134).

Capitulo 19: no entanto, ha um argumento que afirma o seguinte: ndo hé ignorancia
insuperavel a respeito das coisas que sdo de fé e da lei divina e necessarias a salvacéo,
porque, se os infiéis fizerem o que esté neles, Deus prontamente os iluminaria pela graca,
como diz Tomas de Aquino. Portanto, se eles nédo forem iluminados, a culpa é deles, por

* De Veritate, q. 14, a. 11, ad 1: “Pois pertence a providéncia de Deus providenciar para cada homem as coisas ne-
cessarias a salvacédo, desde que o homem, de sua parte, ndo coloque obstaculos. Pois, se alguém fosse criado de

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

44



ndo fazerem o que esta neles, e assim eles pecam. E entdo, em razdo desse pecado,
eles podem ser punidos, até mesmo por um tribunal humano. A isto se responde assim:
em primeiro lugar, como diz Tomas de Aquino's, uma pessoa € auxiliada por Deus de trés
modos para acreditar (por um chamado interior, pelo ensino e pregacao exterior, ou por
milagres exteriores). Portanto, se uma pessoa néo é auxiliada por Deus de nenhum modo,
ela ndo peca ao nao acreditar ou ao ndo receber a graga, pois neste caso a vontade de
Deus nao € ilumina-la. Em segundo lugar, mesmo que haja pecado no infiel negativo, a
punicdo por esse pecado é reservada apenas ao julgamento divino. Ademais, é dificil ou
impossivel a um juiz humano distinguir entre aqueles que sédo acometidos por ignorancia
insuperavel e aqueles que nao o sao, visto tratar-se de pecado oculto (pp. 137-139).

Capitulo 20: o tedlogo Agostinho de Ancona afirma que todas as criaturas sédo
sujeitas ao papa (p. 141).

Aisto se responde que o papa ndo pode governar 0s anjos ou todas as pessoas, pois
ndo governa as pessoas que alcancaram o fim, isto €, os cidadaos bem-aventurados da
cidade celestial. Ele tem poder apenas sobre os peregrinos, isto é, aqueles que se esforcam
na diregéo do reino celestial pela fé. Os infiéis ndo séo peregrinos, mas viandantes. O papa
nao tem poder em ato sobre estes (p. 143).

Os indios sao imunes, direta ou indiretamente, as penas espirituais e mais ainda as
penas temporais que 0 papa possa querer impor a eles (p. 147).

Capitulo 21: o que foi dito no capitulo anterior estd em acordo com o que Tomas
de Aquino afirma na Suma de Teologia, 1I-1l, g. 10, a. 9: a Igreja nao tem como fazer um
julgamento espiritual sobre os infiéis que nunca receberam a fé crista, mas pode fazer um
julgamento temporal quando eles cometem algum crime enquanto vivem entre os cristaos
e sdo punidos pelos cristaos temporalmente. Ademais, a Igreja ndo inflige pena espiritual
aos infiéis, mas pode infligir a alguns deles uma pena temporal (p. 150).

Tomas de Aquino ensina que a Igreja nao tem jurisdicao geral sobre todos os infiéis,
mas tem apenas jurisdicdo contenciosa sobre alguns infiéis. A Igreja ndo se intromete
indiscriminadamente a julgar os crimes de todos os infiéis, nem todos os seus crimes, nem
em todos os casos (pp. 150-151).

Os imperadores romanos ndo eram senhores do mundo inteiro, mesmo quando o
poder romano era mais amplo pelo mundo. E hoje o Império Romano néo se estende, nem
de fato nem de direito, para além das fronteiras da Igreja Catélica (p. 152).

Capitulo 22: Agostinho de Ancona também afirma que os pagaos que pecam contra
a natureza podem ser punidos pelo papa, porque uma pessoa pode justamente ser punida
por causa da violacdo de uma lei que ela aceita. Os pagédos aceitam a lei natural e o papa &

tal maneira na floresta ou entre lobos e seguisse a condugéo da raz&o natural com um desejo pelo que é bom e uma
aversao ao mal, deve-se certamente sustentar que Deus, por uma inspiracao interior, revelaria as coisas que devem ser
acreditadas por necessidade, ou ele enviaria algum pregador da fé, como enviou Pedro a Cornélio (Atos 10) [traducéo
feita a partir do texto em inglés que esta na obra traduzida de Las Casas].

s Quodilibet Il, g. 4, a. 1, co.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

45



o guardido da lei natural. Logo, o papa pode punir todos os pagéos que violam a lei natural
(p. 154).

Ha trés respostas a isso. A primeira € que muitos crimes abominaveis sao cometidos
contra a lei natural e a lei divina positiva, cujo defensor primario é o papa e cujo defensor
secundario é o juiz competente. E a obrigagdo deles punir esses crimes em seus suditos.
Porém, em muitos casos, nem o papa, hem qualquer outro juiz tém o poder para punir tais
crimes mesmo em seus proprios suditos, porque esses crimes pertencem expressamente
ao julgamento divino (pp. 154-155).

Capitulo 23: a segunda resposta € que Deus néo indicou apenas o papa como o
guardido da lei natural, mas também reis, principes e juizes, mesmo que sejam pagaos.
Assim, um infiel que ndo observa a lei natural deve ser punido ndo por um governante
estrangeiro, mas pelo seu préprio governante (pp. 158-159).

E a terceira resposta é que a Igreja néo pune os crimes dos infiéis que séo sujeitos a
ela ou aos seus membros, se os crimes forem cometidos precisamente contra Deus, exceto
no caso de serem prejudiciais a religido crista (p. 160).

Capitulo 24: ademais, Agostinho de Ancona argumenta que os infiéis foram julgados
e condenados pela Igreja. A isto se responde que, se ele quer dizer que a Igreja julga e
condena os pagaos com julgamento catélico, julgando pela certeza de sua fé que eles
serdo condenados ao fogo eterno, ndo negamos, pois fora da Igreja ndo ha salvagéo.
Porém, ela néao os julga ou condena por um julgamento de jurisdicdo contenciosa, de tal
modo que ela possa puni-los por crimes que estejam fora dos seis casos que estdo sendo
enumerados (p. 163).

O terceiro caso de jurisdicdo contenciosa € se os infiéis blasfemam a Cristo, ou
aos santos, ou a religido cristd, com malicia, com conhecimento e com insulto, por 6dio e
desprezo da verdade crista. No entanto, se os pagaos falam de maneira blasfema sobre
a religido crista, sem saber o que fazem, mas apenas por ira em relacdo aos cristaos
que os maltrataram e prejudicaram, como os indios da provincia de Jalisco, eles nédo séo
blasfemos (p. 165).

Alguns argumentam que a idolatria € uma blasfémia contra Deus, e por isso se pode
fazer guerra aos id6latras, como parece admitir Tomas de Aquino na Suma de Teologia,
II-1l, g. 10, a. 8, co'™®. A isto se responde que a idolatria pode ser uma blasfémia, mas nédo
cabe a Igreja punir os id6latras. Tomas se refere ao caso daqueles que, com conhecimento
e malicia, sdo blasfemos e obstruem a pregagdo do evangelho, com a intengédo de que
ninguém o receba. Caetano e Francisco de Vitéria explicam, em seus comentarios, essa
passagem da Suma de Teologia. A Igreja ndo pune toda e qualquer blasfémia, como ritos
e cerimdnias de seitas infiéis, nem mesmo quando séo suditos de cristdos (pp. 166-167).

Capitulo 25: 0 quarto caso é se os pagaos impedem deliberadamente a difusdo da fé

e se, por palavra ou ato, atacam aqueles que desejam adotar a fé ou que ja a adotaram, ou

6 Suma de Teologia, lI-1l, g. 10, a. 8, co.: “Séo, porém, compelidos pelos fiéis, se eles tiverem poder para tanto, a ndo
lhes impedirem a fé, com blasfémias, sugestdes maldosas ou ainda por abertas persegui¢oes”.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

46



se tentam fazer isso por solicitacdes e suborno. Infiéis desse tipo séo os turcos e mouros,
que nao desconhecem os ensinamentos cristdos (pp. 168-171).

Os indios mataram alguns pregadores da fé, ndo porque eram pregadores, mas
porque eram espanhdis, que estavam na companhia de homens armados e violentos, que
infligiram muitos danos aos indios, dando uma justa causa a estes (p. 172).

A guerra contra os infiéis s6 pode ser justa quando somente 0s governantes ou reis
impedem maliciosamente a pregacao do evangelho. Mas, se tanto os governantes quanto
0s suditos se recusam a ouvir ou receber os pregadores cristdos, entdo ndo podem ser
obrigados pela guerra a deixar estes entrar (p. 172-173).

Se os pregadores sdo acompanhados pelo estrondo das armas ao entrarem para
anunciar o evangelho para qualquer povo, por esse mesmo fato se tornam indignos de ter
suas palavras acreditadas. O evangelho ndo tem nada a ver com armas de fogo. O arauto
do evangelho ndo tem nada a ver com ladrdes armados (p. 173).

O homem é obrigado a acreditar, na medida em que Deus o ajude a acreditar. Deus
0 ajuda a acreditar por inspiracéo oculta, pelo ensino, ou por milagres. Interpretamos essas
trés coisas como milagres de Deus. Se elas faltarem, o mundo inteiro estaria desculpado,
caso nao acreditasse (p. 174).

Capitulo 26: poder-se-ia alegar que a Igreja tem a obrigacdo de pregar o evangelho
a todas as nagdes, e por isso podemos compeli-las a ouvir a verdade do evangelho. No
entanto, ndo podemos forgar os infiéis a ouvir o evangelho, por quatro razdes. Primeira,
como os infiéis ndo podem ser forgados a receber a fé, muito menos podem ser forcados a
ouvir as palavras do evangelho, que sdao o caminho para a fé. Segunda, como a Igreja nunca
forca os infiéis que sdo seus sujeitos (como os judeus e 0s sarracenos que sao suditos
de governantes cristdos) a ouvir a palavra de Deus, os infiéis que ndo sdo seus sujeitos
nem de direito nem de fato ndo devem ser forcados a ouvir a palavra de Deus. Terceira,
onde quer que o evangelho seja pregado, considera-se que o mandamento de Cristo foi
cumprido, e aqueles que ndo querem ouvir os pregadores trazem a culpa a si mesmos e
prestarao contas a Deus. Quarta, Cristo ndo ensinou que aqueles que se recusam a ouvir o
evangelho devem ser forcados ou punidos, mas que ele reservara para si mesmo a punicao
deles no dia do juizo (pp. 175-177).

Sem nenhuma arma, mas apenas com a palavra de Cristo e com suavidade, Las
Casas levou a fé algumas provincias de Tecultan que séo parte do reino da Guatemala (p.
180).

Capitulo 27: o quinto caso em que a Igreja pode reduzir ao ato a jurisdicdo
contenciosa é se os infiéis invadirem as nossas provincias, como costumam fazer os turcos
e os sarracenos. Pertence a lei natural a autodefesa contra inimigos publicos. Tomas de
Aquino se refere aos casos terceiro, quarto e quinto na Suma de Teologia, lI-Il, g. 10, a. 8,
co'. (pp. 183-185).

7 Suma de Teologia, lI-1l, g. 10, a. 8, co.: “Séo, porém, compelidos pelos fiéis, se eles tiverem poder para tanto, a ndo
lhes impedirem a fé, com blasfémias, sugestdes maldosas, ou ainda por abertas persegui¢des. E por isso os fiéis cris-

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

47



CONSIDERACOES FINAIS

Dividirei os vinte e dois capitulos vistos acima em dez partes sequenciais, a fim de
apresentar um resumo deles.

Primeira parte (c. 6-7): duas afirmacgdes. Os infiéis que jamais adotaram a fé crista
e que nao sao suditos de cristdos ndo podem ser punidos pelos cristdos, nem pela Igreja,
por nenhum crime. N&o compete a Igreja extirpar a idolatria pela forca.

Segunda parte (c. 8-10): dez argumentos em favor da afirmagéo: nem a Igreja, nem
0s governantes cristdos podem punir pagaos iddlatras.

Terceira parte (c. 11-12): confirmacédo dos dez argumentos. O evangelho deve ser
anunciado pacificamente a todas as nacdes, sem distingéo. A préatica da Igreja tem maxima
autoridade, e uma das praticas da Igreja sempre foi pregar a verdade do evangelho pela
gentileza, suavidade e caridade, oferecendo o perdao de todos os pecados. O julgamento
de tais pecados é reservado a Cristo.

Quarta parte (c. 13-14): refutacéo de argumentos feitos a partir do Antigo Testamento.
Deus néo ordenou a guerra contra algumas nagdes idolatras por causa da idolatria apenas,
mas por uma outra causa especial (habitar a Terra Prometida). E Deus ordenou a guerra
contra algumas nacoes idblatras, porque ja tinham recebido a fé e retornaram a idolatria
antiga.

Quinta parte (c. 15-16): primeiro e segundo caso. H& seis casos em que a Igreja
pode punir os pagdos ao exercer uma jurisdicdo contenciosa. O primeiro caso € se 0s
infiéis injustamente possuem reinos dos quais injustamente despojaram uma nacéo crista.
O segundo caso é se 0s pagaos praticam a idolatria em provincias que antes estavam sob
jurisdicao crista.

Sexta parte (c. 17-19): ndo se pode punir uma pessoa, se ela é insuperavelmente ou
provavelmente ignorante de que realiza um ato proibido ou deixa de realizar um ato exigido,
mesmo que isso esteja relacionado com a fé. O conhecimento da existéncia de Deus nédo
€ autoevidente. Os indios s&o insuperavelmente ignorantes de que Deus é trino e uno.
Mesmo que haja pecado no infiel negativo, a punicao por esse pecado é reservada apenas
ao julgamento divino. E é dificil ou impossivel a um juiz humano distinguir entre aqueles
que sao acometidos por ignorancia insuperavel e aqueles que nédo o sao, visto tratar-se de
pecado oculto.

Sétima parte (c. 20-24): refutacdo de opinides de Agostinho de Ancona. O papa
ndo tem poder em ato sobre os infiéis, como os indios, e ndo pode puni-los com penas
espirituais e temporais. Tomas de Aquino ensina que a Igreja ndo tem jurisdicéo geral sobre
todos os infiéis, mas tem apenas jurisdicdo contenciosa sobre alguns infiéis. O imperador
romano nao € senhor do mundo inteiro. Um infiel que nao observa a lei natural deve ser
punido n&o por um governante estrangeiro, mas pelo seu préprio governante. Alguns crimes
contra a lei natural pertencem apenas ao julgamento divino.

tdos movem frequentemente guerra aos infiéis, ndo para obriga-los a crer [...], mas para compeli-los a ndo impedir a
fé em Cristo”.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

48



Oitava parte (c. 24): terceiro caso. O terceiro caso de jurisdicdo contenciosa é
se os infiéis blasfemam a Cristo, ou aos santos, ou a religido cristd, com malicia, com
conhecimento e com insulto, por 6dio e desprezo da verdade crista. A idolatria pode ser
uma blasfémia, mas ndo cabe a Igreja punir os idolatras.

Nona parte (c. 25-27): quarto caso. O quarto caso é se 0s pagdos impedem
deliberadamente a difus@o da fé e se, por palavra ou ato, atacam aqueles que desejam
adotar a fé ou que ja a adotaram. A Igreja tem a obrigagcéo de pregar o evangelho a todas
as nagdes, mas nao pode forgar os infiéis a ouvir o evangelho.

Décima parte (c. 27): quinto caso. O quinto caso é se os infiéis invadem as provincias
dos cristdos; a autodefesa pertence a lei natural.

Apos ter estudado todos esses vinte e dois capitulos, pude entender que as fontes
que Las Casas cita sdo muitas e variadas, com prioridade para as Sagradas Escrituras
(principalmente o Novo Testamento), seguidas dos doutores catdlicos, como Tomas de
Aquino, seguidos dos filésofos, como Aristételes. Toda a constru¢do argumentativa de
Las Casas busca fazer uma harmonizagédo das varias fontes e uma rejeicdo de certos
argumentos de outros autores ou uma refutacdo de certas interpreta¢cdes das mesmas
fontes. Las Casas mostra que conhece ndo apenas a parte moral e pratica da Suma de
Teologia, isto €, a Segunda Parte, e certamente a questdo sobre a infidelidade em geral,
mas também a Primeira e a Terceira, além de muitas outras obras de Tomas. O uso que Las
Casas faz das doutrinas de Tomas de Aquino é legitimo, pois a interpretagéo que ele faz de
tais doutrinas é viavel, embora néao seja a Unica possivel. Segundo Carlos Josaphat, essa
interpretacdo é a boa chave de leitura da Suma de Teologia.

Quero, entao, finalizar sintetizando as palavras de Carlos Josaphat'® sobre a relacao
entre Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas.

Bartolomeu de Las Casas nao fez da Suma de Teologia um martelo esmagador
de heresias. Sua atitude audaciosa e criativa estd em ndo confundir o valor e o rigor da
doutrina com qualquer ortodoxia intolerante e excludente. Ele apregoa que “o Unico modo
de transmitir a verdadeira religidao” é a estima de todos os parceiros que ai estdo em
busca da verdade. Concretamente, o anincio do evangelho aos indios da América exige
a confianca na liberdade, na capacidade de inteligéncia e acolhida desses jovens povos,
de quem espera a construgdo do novo modelo de uma Igreja, sem as taras da ambicéo de
poder, de prestigio e de riqueza que desfigurava a cristandade na metrépole dominadora.
Las Casas parece ter mostrado simplesmente que o paradigma filoséfico e teolodgico do seu
mestre medieval se afirma mais sélido e mais fecundo quando os horizontes do mundo se
alargam e os povos se veem na necessidade de se entender sobre o essencial, na busca
da justica e de um direito internacional.

Com Francisco de Vitoria e mais ainda com Las Casas, a mensagem de Tomas

passou a revelar a imensa riqueza de suas virtualidades. Mais do que nas estreitezas

'8 Ver o livro de Josaphat (pp. 880-881), citado na introdugdo deste artigo.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

49



do mundo feudal e do ortodoxismo medieval, o0 mestre resplandece na originalidade de
seu génio, quando posto a prova pelas interrogacdes cruciais da modernidade e pelos
desafios do Novo Mundo. Entéo, os discipulos nédo repetem o mestre. Sustentam apenas
que ele ensinou a enfrentar as questdes essenciais do destino histérico e transcendente
da humanidade. Desses pioneiros vem a sugestéo que faz da teologia uma ponte entre o
Velho e o Novo Mundo. Uma boa chave de leitura da Suma de Teologia foi reclamada pela
América e pode ser encontrada nas licbes académicas do professor Francisco de Vitéria
e em sua Escola de Salamanca. Mas foi na América que esta chave foi forjada com arte,
inteligéncia e, sobretudo, com muito trabalho. A Suma de Tomas refulge para a América
e para 0 mundo na luta e nos escritos do te6logo missionario, estudioso e militante, frei
Bartolomeu de Las Casas.

REFERENCIAS

CARRO, Venancio. Los postulados teologico-juridicos de Bartolomé de Las Casas. Sus aciertos, sus
olvidos y sus fallos, ante los maestros Francisco de Vitoria y Domingo de Soto. Anuario de Estudios
Americanos, v. 23, 1966, 109-246.

FAHEY, Joseph. Uma visao geral de quatro tradicdes sobre guerra e paz na histéria crista. Perspectivas,
V. 8(3), 2023, 224-246.

. War and the Christian conscience: Where do you stand? Maryknoll, NY: Orbis Books, 2005.
GUTIERREZ, Jorge Luis. Aristételes em Valladolid. So Paulo: Editora Mackenzie, 2007.

HANKE, Lewis. All mankind is one: A study of the disputation between Bartolomé de Las Casas and Juan
Ginés de Sepulveda on the religious and intellectual capacity of the American Indians. DeKalb: Northern
lllinois University Press, 1974.

. Aristotle and the American Indians: A study in race prejudice in the modern world.
Bloomington & Londres: Indiana University Press, 1959.

JOSAPHAT, Carlos. Paradigma teoldgico de Tomas de Aquino. Sabedoria e arte de questionar, verificar,
debater e dialogar. Chaves de leitura da Suma de Teologia. Sao Paulo: Paulus, 2012.

LAS CASAS, Bartolomeu de. In defense of the Indians. The defense of the most reverend lord, Don Fray
Bartolomé de Las Casas, of the Order of Preachers, late Bishop of Chiapa, against the persecutors and
slanderers of the peoples of the New World discovered across the sea. Translated and edited by Stafford
Poole. Foreword by Martin E. Marty. DeKalb: Northern lllinois University Press, 1992.

. Liberdade e justica para os povos da América. Oito Tratados Impressos em Sevilha em
1552. Obras completas Il. Coordenacgéo geral, introducdes e notas de Frei Carlos Josaphat. Tradugéo de
Hélio Lucas et al. Sdo Paulo: Paulus, 2010.

. Unico modo de atrair todos os povos a verdadeira religido. Obras completas . Coordenacéo
geral, introducdes e notas de Frei Carlos Josaphat. Tradugéo de Noelia Gigli e Hélio Lucas. Séo Paulo:
Paulus, 2005.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3

50



REICHBERG, Gregory. Thomas Aquinas on war and peace. Cambridge: Cambridge University Press,
2017.

TOMAS DE AQUINO. Suma Teolégica. Volume 5. Coordenacgdo geral de Carlos-Josaphat Pinto de
Oliveira, OP. Sao Paulo: Edig¢des Loyola, 2012.

TOSI, Giuseppe. Aristoteles e o Novo Mundo: A controvérsia sobre a conquista da América (1510-1573).
Rio de Janeiro: Editora Lumen Juris, 2021.

VARACALLI, Thomas Francis Xavier. The Thomism of Bartolomé de Las Casas and the Indians of
the New World. Dissertacdo (Doutorado em Filosofia), Louisiana State University and Agricultural and
Mechanical College, Baton Rouge, 2016.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 3 51



	
	CAPA01
	CAPA2
	CAPA03
	CAPA04




