
Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 35

Data de aceite: 02/06/2025

CAPÍTULO 3

 

TOMÁS DE AQUINO E A INFIDELIDADE NA 
APOLOGIA DE LAS CASAS (C. 6-27) 

André Ricardo Randazzo Gomes

RESUMO: Neste artigo, procurarei estudar 
como Bartolomeu de Las Casas (1484-1566) 
usa algumas doutrinas de Tomás de Aquino 
em uma parte de sua obra Apologia. Esta 
obra foi escrita por Las Casas para refutar 
quatro argumentos que um contemporâneo 
seu, chamado Juan Ginés de Sepúlveda, 
propôs para defender que as guerras dos 
espanhóis contra os índios eram justas. 
Pretendo examinar como Las Casas usa 
a doutrina de Tomás de Aquino sobre a 
infidelidade em geral ao tratar do segundo 
argumento de Sepúlveda, que afirma que 
tais guerras são justas, porque os índios 
cometem os crimes de idolatria e contra a 
lei natural. Farei uma exposição dos textos 
pertinentes da Suma de Teologia de Tomás 
de Aquino e da Apologia de Las Casas. 
Concluirei dizendo que Las Casas conhece 
bem não só a Suma de Teologia, mas 
muitas outras fontes, e a sua interpretação 
de Tomás é viável, embora não seja a única 
possível.
PALAVRAS-CHAVE: Controvérsia; Guerra; 
Idolatria; Infidelidade; Tomismo.

THOMAS AQUINAS AND UNBELIEF 
IN LAS CASAS’S APOLOGIA (C. 6-27)
ABSTRACT: In this article, I will seek to 
study how Bartolomé de Las Casas (1484-
1566) uses some doctrines of Thomas 
Aquinas in a part of his work Defense. This 
work was written by Las Casas in order to 
refute four arguments that a contemporary 
of his, called Juan Ginés de Sepúlveda, 
proposed to defend that the wars of the 
Spanish against the Indians were just. I 
intend to examine how Las Casas uses the 
doctrine of Thomas Aquinas about unbelief 
in general in treating of the second argument 
of Sepúlveda, that affirms that such wars are 
just, because the Indians commit the crimes 
of idolatry and against the natural law. I will 
make an exposition of the pertinent texts of 
the Summa of Theology of Thomas Aquinas 
and of the Defense of Las Casas. I will 
conclude by saying that Las Casas knows 
well not only the Summa of Theology, but 
many other sources, and his interpretation 
of Thomas is viable, although it is not the 
only one possible.
KEYWORDS: Controversy; Idolatry; 
Thomism; Unbelief; War.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 36

INTRODUÇÃO
Bartolomeu de Las Casas (1484-1566) é conhecido como o defensor dos índios. 

Ele foi um espanhol, membro da Ordem Dominicana, e bispo no continente americano. 
Ademais, ele escreveu muitos livros nos quais procura esclarecer como os espanhóis 
deveriam e como não deveriam relacionar-se com os índios que viviam nas terras recém-
descobertas. Há alguns estudiosos1 dos dias de hoje que estudaram o entendimento que 
Las Casas tinha a respeito da doutrina de Aristóteles sobre os “escravos por natureza”, que 
alguns adversários de Las Casas citavam para justificar que se fizessem guerras contra os 
índios. No entanto, há poucos estudos que exploram a compreensão que Las Casas tinha 
das doutrinas de Tomás de Aquino, que foi um ilustre dominicano.

Neste artigo, procurarei estudar como Las Casas, em sua obra intitulada Apologia, 
usa a doutrina de Tomás de Aquino sobre a infidelidade em geral para refutar um determinado 
argumento que um contemporâneo seu, Juan Ginés de Sepúlveda, propôs para sustentar 
que as guerras contra os índios eram justas. Sepúlveda escreveu um livro no qual apresenta 
quatro argumentos em favor de tais guerras. O primeiro argumento afirma que os índios são 
bárbaros, incultos, e escravos por natureza. O segundo, que os índios cometem os crimes 
de idolatria e contra a lei natural. O terceiro, que os índios praticam o sacrifício humano e 
o canibalismo. E o quarto, que a guerra contra os índios limpa o caminho para a pregação 
da fé cristã. Las Casas escreveu a obra Apologia para refutar esses quatro argumentos. 
Ela tem 63 capítulos. Eu procurarei examinar os capítulos de 6 a 27, nos quais Las Casas 
trata inteiramente do segundo argumento, fazendo menções a textos de Tomás de Aquino 
e a outros. Primeiramente, exporei os textos pertinentes da Suma de Teologia de Tomás de 
Aquino, e posteriormente, os textos pertinentes da Apologia.

Em todo este trabalho, usarei a tradução2 em inglês da Apologia feita por Stafford 
Poole e intitulada In Defense of the Indians: The Defense of the Most Reverend Lord, Don 
Fray Bartolomé de Las Casas, of the Order of Preachers, Late Bishop of Chiapa, Against the 
Persecutors and Slanderers of the Peoples of the New World Discovered Across the Seas 
- Em Defesa dos Índios: A Defesa do Reverendíssimo Senhor Dom Frei Bartolomeu de Las 
Casas, da Ordem dos Pregadores, Antigo Bispo de Chiapa, Contra os Perseguidores e 
Difamadores dos Povos do Novo Mundo Descobertos no Além-Mar.

Há dois dominicanos que enfatizam que Bartolomeu de Las Casas conhecia bem 
a Suma de Teologia e particularmente a questão sobre a infidelidade em geral (II-II, q. 

1 HANKE, L. Aristotle and the American Indians: A study in race prejudice in the modern world. Bloomington & Londres: 
Indiana University Press, 1959; GUTIÉRREZ, J. L. Aristóteles em Valladolid. São Paulo: Editora Mackenzie, 2007; 
TOSI, G. Aristóteles e o Novo Mundo: A controvérsia sobre a conquista da América (1510-1573). Rio de Janeiro: Editora 
Lumen Juris, 2021.
2 LAS CASAS, B. In defense of the Indians. The defense of the most reverend lord, Don Fray Bartolomé de Las Casas, of 
the Order of Preachers, late Bishop of Chiapa, against the persecutors and slanderers of the peoples of the New World 
discovered across the sea. Translated and edited by Stafford Poole. Foreword by Martin E. Marty. DeKalb: Northern 
Illinois University Press, 1992.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 37

10). São eles: o brasileiro Carlos Josaphat3 e o espanhol Venancio Carro4. E há um autor 
americano, Thomas Francis Xavier Varacalli, que escreveu uma dissertação doutoral5 na 
qual examina Bartolomeu de Las Casas como um filósofo político tomista. A dissertação 
argumenta que Las Casas intencionalmente se baseou na filosofia de Tomás de Aquino 
a fim de apresentar uma robusta antropologia filosófica que fosse capaz de defender a 
racionalidade e o autogoverno dos índios. Las Casas usa Tomás e a tradição clássica para 
refutar a noção de que os índios são escravos naturais, para sustentar a bondade inerente 
da política, para proteger os reinos indígenas das reivindicações imperiais e do poder direto 
do papado, e para condenar as guerras injustas na Conquista espanhola das Américas. O 
tomismo de Las Casas é particularmente importante, porque fornece uma alternativa ao 
seu grande contemporâneo Francisco de Vitória. Enquanto o tomismo de Vitória defende 
certos aspectos da Conquista através do direito das gentes, o tomismo de Las Casas 
conduz a uma condenação mais abrangente da Conquista. Uma das razões pelas quais 
o tomismo de Las Casas é singular é que Las Casas não aprendeu o tomismo a partir do 
sistema universitário. Ele nunca estudou em Paris ou Salamanca. Ao invés disso, recebeu 
sua instrução tomista em uma confraria dominicana. Embora Las Casas tivesse lido Vitória 
e correspondido com vários tomistas, ele não foi diretamente afetado pelas nuances da 
Escola de Salamanca. Ao invés disso, ele articula um novo tipo de tomismo.

A fim de apresentar o contexto histórico6 em que a Apologia foi escrita, exporei a 
seguir o Sumário ou Argumento da obra que o próprio Las Casas colocou no início dela 
(pp. 7-9)

Em 1542, o imperador Carlos, rei da Espanha, foi informado de que os espanhóis 
estavam massacrando, oprimindo e escravizando os índios, os quais, por decreto do papa, 
pertencem ao império soberano de Castela e Leão. Por isso, ele convocou em Valladolid 
uma assembleia solene. Chamando vários homens especialistas e eruditos, encarregou-
os de determinar se as atrocidades relatadas eram verdadeiras e de recomendar um 
plano adequado pelo qual tais males possam ser evitados. Por muitos dias esse assunto 
foi discutido em grandes debates, e ao final foram decretadas certas leis pelas quais as 
expedições militares contra os índios, que em espanhol se chamam conquistas, fossem 
proibidas. Ao mesmo tempo, foram dadas ordens para que fossem libertados todos os 
índios que haviam sido escravizados através dos repartimientos ou encomiendas (uma 
invenção satânica e inédita) quando a terra foi dividida. Ademais, todos os índios deveriam 
ser colocados sob a autoridade dos reis da Espanha, e os seus governantes naturais 
deveriam reter seu poder e jurisdição.
3 JOSAPHAT, C. Paradigma teológico de Tomás de Aquino. Sabedoria e arte de questionar, verificar, debater e dialogar. 
Chaves de leitura da Suma de Teologia. São Paulo: Paulus, 2012.
4 CARRO, V. Los postulados teológico-jurídicos de Bartolomé de Las Casas. Sus aciertos, sus olvidos y sus fallos, ante 
los maestros Francisco de Vitoria y Domingo de Soto. Anuario de Estudios Americanos, v. 23, 1966, 109-246.
5 VARACALLI, T. F. X. The Thomism of Bartolomé de Las Casas and the Indians of the New World. Dissertação (Douto-
rado em Filosofia), Louisiana State University and Agricultural and Mechanical College, Baton Rouge, 2016.
6 Para mais informações sobre tal contexto histórico, ver: HANKE, L. All mankind is one: A study of the disputation be-
tween Bartolomé de Las Casas and Juan Ginés de Sepúlveda on the religious and intellectual capacity of the American 
Indians. DeKalb: Northern Illinois University Press, 1974.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 38

Essa iniciativa despertou a ira dos espanhóis cuja riqueza crescia através de seus 
atos de violência, roubo e pilhagem praticados contra os índios. Indignados, reclamaram 
que o imperador estava roubando a sua propriedade, como se esta fosse legítima. Como 
resultado, alguns deles se rebelaram contra o imperador. Outros procuraram homens de 
reputação erudita para atacar as leis imperiais com argumentos legais sólidos, a fim de 
convencer o imperador para que as leis fossem abolidas ou ao menos suspensas. E isso foi 
o que aconteceu com algumas leis, não porque fossem injustas, mas porque o imperador 
temia uma insurreição ainda mais violenta.

Esses espanhóis encontraram um defensor de sua opinião em um homem erudito, 
embora não erudito o suficiente, chamado Ginés Sepúlveda, o cronista real, que compôs 
um pequeno livro, embelezado com flores de eloquência, intitulado Sobre As Justas Causas 
da Guerra. Neste livro, ele ataca as Novas Leis, sem as citar explicitamente, e defende as 
guerras passadas e futuras dos espanhóis contra os índios e aprova a escravidão, isto é, 
a encomienda.

Sepúlveda propõe alguns argumentos falsos que favorecem os anseios mais 
gananciosos dos tiranos, distorcendo textos dos livros sagrados e das doutrinas dos 
filósofos e padres mais santos e sábios. Baseando-se nas falsas acusações feitas sobre os 
índios pelos inimigos deles, isto é, os espanhóis, ele falsamente difama a maior parte da 
raça humana que a providência divina espalhou pelas vastas extensões das Índias.

Quando soube que tal livro havia sido escrito por Sepúlveda e pôde ler um sumário 
em espanhol dele, o bispo de Chiapa escreveu a seguinte Apologia ou Defesa dos índios. 
Ele a dedicou ao príncipe Felipe, que na época foi nomeado por seu pai Carlos para 
governar este reino. A Apologia ou Defesa inclui a resposta aos quatro argumentos pelos 
quais Sepúlveda defende as expedições espanholas e os repartimientos. Quando o bispo 
refutou Sepúlveda na Universidade de Alcalá de Henares e toda ela condenou a opinião 
de Sepúlveda e a proibiu de ser publicada, a disputa entre o bispo e Sepúlveda chegou 
aos ouvidos do imperador. No ano de 1551, o imperador mandou que juristas e teólogos 
notáveis se reunissem com os membros do Conselho das Índias para ouvir o bispo e 
Sepúlveda e decidir o que seria melhor para o interesse público.

Primeiro, Sepúlveda teve a oportunidade de falar por um dia. E depois eles ouviram o 
bispo falar por cinco dias. O bispo leu a sua Apologia ou Defesa inteira, capítulo por capítulo. 
Finalmente, após muito debate, a comissão julgou que as expedições são malignas, ilegais, 
injustas e, portanto, devem ser banidas no futuro. Entretanto, quanto aos repartimientos, 
eles não proferiram decisão, porque ainda havia rebelião de alguns opressores nos reinos 
do Peru, e outras províncias estavam num estado de confusão.

Isto posto, podemos começar o estudo7.

7 Outras obras relevantes de Las Casas quanto ao assunto deste artigo são: LAS CASAS, B. Único modo de atrair todos 
os povos à verdadeira religião. Obras completas I. Coordenação geral, introduções e notas de Frei Carlos Josaphat. 
Tradução de Noelia Gigli e Hélio Lucas. São Paulo: Paulus, 2005; LAS CASAS, B. Liberdade e justiça para os povos da 
América. Oito Tratados Impressos em Sevilha em 1552. Obras completas II. Coordenação geral, introduções e notas de 



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 39

1 A INFIDELIDADE EM GERAL NA SUMA DE TEOLOGIA
A seguir, irei expor o conteúdo de uma questão da Suma de Teologia de Tomás de 

Aquino, situada na Segunda Parte da Segunda Parte: a questão 10, sobre a infidelidade 
em geral. No prólogo dessa parte da obra, Tomás anuncia que tratará das três virtudes 
teologais (fé, esperança e caridade) e das quatro virtudes cardeais (prudência, justiça, 
fortaleza e temperança). E em cada virtude, procederá do seguinte modo: (1) tratará da 
própria virtude, (2) do dom que corresponde a ela, (3) dos vícios que se opõem a ela, e (4) 
dos preceitos afirmativos e negativos relacionados a ela. A questão 10, sobre a infidelidade 
em geral, se enquadra entre os vícios que se opõem à virtude da fé. No entanto, não 
será possível, nem necessário, expor o conteúdo total de todos os doze artigos dessa 
questão. Em vez disso, procurarei expor os pontos essenciais dos artigos que Las Casas 
cita explicitamente em sua obra. Apresentarei uma leitura bem próxima da tradução em 
português da Suma de Teologia8. Podemos agora proceder à exposição.

Na questão 10, o artigo 1 pergunta: a infidelidade é pecado? A resposta é afirmativa. 
A infidelidade pode ser entendida de dois modos. Primeiramente, no sentido de pura 
negação, e assim se diz que infiel é aquele que não tem fé. De outro modo, entende-se a 
infidelidade como oposição à fé, recusando-se a prestar ouvidos à fé ou desprezando-a. E 
neste sentido a infidelidade é pecado. Considerada no sentido de pura negação, como no 
caso daqueles que jamais ouviram falar das verdades da fé, a infidelidade não tem razão de 
pecado, mas de punição, pois tal ignorância das coisas divinas é consequência do pecado 
do primeiro pai. Os que assim são infiéis são condenados por causa de outros pecados, 
que não podem ser perdoados sem a fé, mas não por causa do pecado de infidelidade.

Em resposta a três objeções, Tomás faz alguns esclarecimentos adicionais. Em 
certo sentido, a infidelidade é contra a natureza, pois não é próprio da natureza opor-se 
à inspiração interior e à pregação exterior da verdade. Considerada no sentido de pura 
negação, a infidelidade não é pecado, pois não é voluntária e nem pode ser evitada. A 
infidelidade, enquanto pecado, nasce do pecado da soberba, que induz o homem a não 
submeter seu intelecto às regras da fé e à sadia compreensão dos Padres.

O artigo 2 pergunta: a infidelidade está no intelecto como em seu sujeito? A resposta 
é afirmativa.

O artigo 3 pergunta: a infidelidade é o maior dos pecados? A resposta é afirmativa.
O artigo 4 pergunta: toda ação do infiel é pecado? A resposta é negativa.
O artigo 5 pergunta: há várias espécies de infidelidade? A resposta é afirmativa.
O artigo 6 pergunta: a infidelidade dos gentios ou dos pagãos é mais grave que as 

outras? A resposta é negativa.
O artigo 7 pergunta: deve-se disputar publicamente com os infiéis? A resposta é 

afirmativa.
Frei Carlos Josaphat. Tradução de Hélio Lucas et al. São Paulo: Paulus, 2010.
8 TOMÁS DE AQUINO. Suma Teológica. Volume 5. Coordenação geral de Carlos-Josaphat Pinto de Oliveira, OP. São 
Paulo: Edições Loyola, 2012.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 40

O artigo 8 pergunta: os infiéis devem ser compelidos a aceitar a fé? A resposta é 
afirmativa. Entre os infiéis, há os que nunca receberam a fé, como os gentios e os judeus. E 
eles de nenhum modo são compelidos à fé para crer, pois crer é ato da vontade. No entanto, 
se os fiéis tiverem poder para tanto, devem compelir os infiéis a não lhes impedirem a fé 
com blasfêmias, sugestões maldosas ou ainda por abertas perseguições. É por isso que 
os fiéis cristãos frequentemente movem guerra aos infiéis, não para obrigá-los a crer, mas 
para compeli-los a não impedir a fé em Cristo. Mesmo que os cristãos mantivessem os 
infiéis vencidos e cativos, lhes deixariam a liberdade de querer crer ou não. Porém, outros 
são infiéis que outrora tiveram fé e a professam, como os hereges e os apóstatas. E esses 
devem ser forçados, mesmo fisicamente, a cumprir o que prometeram e a conservar o que 
uma vez receberam.

O artigo 9 pergunta: pode-se ter comunhão com os infiéis? A resposta é negativa. A 
Igreja não proíbe aos fiéis a comunhão com os infiéis, pagãos ou judeus, que de nenhum 
modo receberam a fé dos cristãos, porque não tem como julgá-los por um julgamento 
espiritual, mas temporal, em determinado caso, quando, vivendo entre cristãos, cometam 
alguma falta e sejam punidos pelos fiéis temporalmente. Mas a título de pena, a Igreja proíbe 
aos fiéis ter comunhão com os infiéis que se desviaram da fé recebida, ou corrompendo-a 
como os hereges, ou abandonando-a totalmente como os apóstatas.

Em resposta a uma objeção (a 2ª), Tomás faz um esclarecimento adicional. A 
Igreja não profere sentença contra os infiéis infligindo-lhes uma pena espiritual. Ela tem 
competência, entretanto, sobre alguns dentre eles para infligir uma pena temporal. Por 
isso, a Igreja, às vezes, por causa de faltas especiais, priva alguns infiéis da comunhão 
com os fiéis.

O artigo 10 pergunta: podem os infiéis ter autoridade ou domínio sobre os fiéis? A 
resposta é negativa.

O artigo 11 pergunta: os ritos dos infiéis devem ser tolerados? A resposta é 
afirmativa. Os ritos dos infiéis pagãos, que nada de verdade ou de utilidade apresentam, 
não devem ser tolerados a não ser para evitar algum mal, isto é, o escândalo ou o dissídio 
que poderiam provir ou o impedimento da salvação daqueles que, aos poucos, se tolerados, 
se converteriam à fé. Por isso, também os ritos de heréticos e de pagãos a Igreja às vezes 
tolerou, quando era grande a multidão de infiéis.

O artigo 12 pergunta: os filhos dos judeus e demais infiéis devem ser batizados 
contra a vontade dos pais? A resposta é negativa. A prática da Igreja tem máxima autoridade 
que deve ser sempre e em tudo seguida. A própria doutrina dos doutores católicos encontra 
na Igreja a sua autoridade. Por isso, deve-se apoiar mais na autoridade da Igreja do que 
na de Agostinho ou Jerônimo ou de qualquer doutor. Mas nunca foi uso da Igreja batizar os 
filhos de judeus contra a vontade dos pais. Parece, portanto, perigoso introduzir essa nova 
proposta, contra o costume da Igreja.

A propósito, é pertinente também expor os pontos essenciais de um outro artigo de 
uma outra questão da Suma de Teologia: o artigo 1 da questão 40 da Segunda Parte da 



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 41

Segunda Parte. Essa questão 40 é sobre a guerra e se enquadra entre os vícios que se 
opõem à virtude da caridade. O seu artigo 1 é bem conhecido e pressuposto por Bartolomeu 
de Las Casas e Juan Ginés de Sepúlveda. Há um livro9 sobre o tema da guerra e da paz 
em Tomás de Aquino, e há um livro10 e um artigo11 que permitem considerar a visão de 
Tomás sobre a guerra e a paz entre quatro perspectivas sobre a guerra e a paz que foram 
propostas na história do cristianismo.

Na questão 40, o artigo 1 pergunta: guerrear é sempre um pecado? A resposta 
é negativa. Para que uma guerra seja justa, são requeridas três condições. Primeira: a 
autoridade do príncipe, sob cuja ordem deve-se fazer a guerra. Não compete a uma pessoa 
privada declarar uma guerra, pois pode fazer valer seu direito no tribunal de seu superior. 
O cuidado dos negócios públicos foi confiado aos príncipes, e a eles compete velar pelo 
bem público da cidade, do reino, ou da província submetida à sua autoridade. Assim como 
os príncipes defendem o bem público licitamente pela espada contra os perturbadores 
internos, assim também compete-lhes defendê-lo pela espada da guerra contra os inimigos 
exteriores. Segunda: uma causa justa. Requer-se que o inimigo seja atacado em razão 
de alguma culpa ou injustiça. Terceira: uma reta intenção naqueles que fazem a guerra, 
para que se pretenda promover o bem ou evitar o mal. Mesmo se for legítima a autoridade 
daquele que declara a guerra e justa a sua causa, pode acontecer, contudo, que a guerra 
se torne ilícita por causa de uma intenção má.

2 TOMÁS DE AQUINO E A INFIDELIDADE NA APOLOGIA (C. 6-27)
A seguir, irei expor o conteúdo de uma parte da Apologia de Bartolomeu de Las 

Casas, abrangendo os capítulos de 6 a 27 dessa obra. Nessa parte, Las Casas procura 
refutar o segundo argumento de Juan Ginés de Sepúlveda. De acordo com Las Casas, 
no resumo que faz da posição inteira de Sepúlveda (pp. 11-16), tal argumento tem quatro 
pontos. O argumento diz que, no Antigo Testamento, Deus ordenou guerras justas contra 
nações idólatras. Ademais, o santo Cipriano faz o mesmo argumento a partir do Antigo 
Testamento. Ademais, a opinião mais comum entre os doutores é a de que os pagãos que 
não observam a lei natural podem ser punidos pelos cristãos. E, por fim, Caetano está 
correto ao dizer que não se pode fazer guerra aos infiéis em razão da infidelidade deles, 
mas nós podemos concluir que pode-se fazer guerra aos infiéis em razão da idolatria deles. 
No entanto, não será possível, nem necessário, expor o conteúdo total de tais capítulos da 
Apologia. Em vez disso, procurarei expor os pontos essenciais deles, com destaque para 
as citações diretas das obras de Tomás de Aquino, principalmente a Suma de Teologia. 
Passemos à exposição.

9 REICHBERG, G. Thomas Aquinas on war and peace. Cambridge: Cambridge University Press, 2017.
10 FAHEY, J. War and the Christian conscience: Where do you stand? Maryknoll, NY: Orbis Books, 2005.
11 FAHEY, J. Uma visão geral de quatro tradições sobre guerra e paz na história cristã. Perspectivas, v. 8(3), 2023, 
224-246.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 42

Capítulo 6: os infiéis que jamais adotaram a fé em Cristo e que não são súditos de 
cristãos não podem ser punidos pelos cristãos, nem pela Igreja, por nenhum crime (p. 55).

Os infiéis que nunca aceitaram a fé em Cristo não são sujeitos em ato, mas apenas 
em potência ou hábito, a Cristo e à Igreja, como diz Tomás de Aquino12 (p. 60).

Capítulo 7: Tomás de Aquino (Suma de Teologia, II-II, q. 12, a. 2, co.) afirma: 
“Não cabe à Igreja punir a infidelidade dos que nunca receberam a fé, segundo aquilo do 
Apóstolo: ‘E que tenho eu de julgar os de fora?’ (1Cor 5,12)” (p. 64).

Não compete à Igreja extirpar a idolatria pela força, nem punir os idólatras (p. 65).
Tomás de Aquino afirma que os pagãos devem ser tolerados e atraídos à fé, e não 

compelidos pela violência (Suma de Teologia, II-II, q. 10, a. 11, co.). Ensinar é cristão, 
compelir é tirânico (p. 69).

Capítulo 8: apresentam-se seis argumentos, de uma série de dez, no sentido de 
sustentar que nem a Igreja, nem os governantes cristãos podem punir pagãos idólatras (p. 
71).

No sexto argumento, afirma-se: todo aquele que ensina que a infidelidade dos 
pagãos não pode ser punida pela Igreja deve admitir também que a idolatria dos pagãos 
não pode ser punida pela Igreja, pois a idolatria vem junto com a infidelidade e é um pecado 
menor que a infidelidade (p. 78).

Capítulo 9: apresenta-se o sétimo argumento. Quando os infiéis idólatras que nunca 
ouviram sobre a fé cristã cometem pecados fora dos territórios cristãos, nem a Igreja e nem 
os seus membros podem puni-los, pois não têm jurisdição sobre eles (p. 84).

Capítulo 10: apresentam-se os argumentos oitavo, nono e décimo. Décimo 
argumento: no caso dos infiéis que nunca adotaram a fé cristã, a conversão deles deve 
começar não com a punição de seus pecados, mas com uma oferta de perdão e uma 
exortação à penitência, como se lê em Lucas 24,47-49 (pp. 87-88).

O primeiro e principal meio pelo qual as pessoas são salvas é paixão do Filho de 
Deus, enquanto o segundo meio, pressupondo a graça divina, é a pregação do evangelho 
de acordo com o mandamento, a forma e a instrução dados por Cristo (p. 89).

Capítulo 11: assim como o evangelho deve ser anunciado a gregos, latinos, citas, 
bárbaros, etc., assim também nenhuma distinção deve ser feita em relação a qualquer 
nação, não importando o quanto estiver envolvida em crimes temerários e vícios horríveis 
de idolatria ou qualquer outro tipo de mal (p. 94).

Capítulo 12: tudo o que foi dito anteriormente é apoiado pelas palavras de Tomás 
de Aquino (Suma de Teologia, II-II, q. 10, a. 12, co.): “A prática da Igreja tem máxima 
autoridade que deve ser sempre e em tudo seguida. [...] Por isso, deve-se apoiar mais na 
autoridade da Igreja do que na de Agostinho ou Jerônimo ou de qualquer doutor”. Nunca a 

12 Suma de Teologia, III, q. 8, a. 3, ad 1: “Os infiéis, embora não pertençam à Igreja em ato, a ela pertencem em potência. 
Essa potência tem um duplo fundamento: primeiro e principalmente, no poder de Cristo, que é suficiente para a salvação 
de todo o mundo; em segundo lugar, na liberdade de arbítrio”.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 43

Igreja começou a difundir a verdade do evangelho pela punição dos pecados dos pagãos. 
Ao invés disso, atraiu os pagãos à fé pela gentileza, suavidade e caridade, oferecendo o 
perdão de todos os pecados. A Igreja entende que Cristo reservou a si mesmo o julgamento 
de tais pecados e não conferiu tal julgamento a ela (p. 98).

Capítulo 13: Sepúlveda afirma que se deve fazer guerra aos índios, porque, nos 
livros do Deuteronômio e Josué, Deus ordenou a destruição das sete nações que habitavam 
a Terra Prometida. No entanto, deve-se responder que Deus não ordenou a destruição de 
todas as outras nações do mundo, que eram todas idólatras. Deus só ordenou a destruição 
de algumas nações idólatras, porque havia nelas alguma causa especial (habitar a Terra 
Prometida), e não apenas a idolatria (pp. 104-105).

Capítulo 14: Sepúlveda também afirma que, segundo São Cipriano, toda nação 
idólatra deve ser exterminada. Logo, Sepúlveda conclui que se deve fazer guerra aos 
índios (p. 112). Em resposta, deve-se dizer que as palavras de Cipriano constituem uma 
exortação a que os católicos perseverem na fé cristã que eles adotaram. Cipriano, ao citar 
o Deuteronômio, se refere àqueles que, uma vez tendo ouvido e adotado a verdade do 
evangelho, retornaram à idolatria, e por isso deviam ser punidos. Os índios, no entanto, 
jamais ouviram a verdade do evangelho (p. 114-115).

Capítulo 15: início da explicação dos seis casos em que a Igreja pode punir os 
pagãos (p. 116).

Deve-se pressupor que há três maneiras pelas quais a Igreja pode exercer jurisdição 
temporal sobre infiéis13. A primeira é quando os infiéis estão habitualmente ou em ato 
sujeitos à Igreja ou a algum membro da Igreja. Os hereges se incluem aqui. Os judeus 
e mouros que são súditos de governantes cristãos também se incluem aqui. A segunda 
é quando a Igreja tem habitualmente jurisdição contenciosa sobre os infiéis, somente na 
medida em que possa reduzir essa jurisdição ao ato quando ocorre um caso ou quando há 
uma causa contínua (p. 117).

Portanto, a Igreja pode exercer jurisdição contenciosa sobre todos os infiéis de 
qualquer tipo em seis casos. O primeiro caso é se os infiéis injustamente possuem reinos 
dos quais injustamente despojaram uma nação cristã, especialmente se cristãos vivem 
neles (pp. 118-119).

O segundo caso é se os pagãos praticam a idolatria em províncias que antes 
estavam sob jurisdição cristã (p. 119).

Os exemplos do Antigo Testamento de punição divina a pagãos devem ser admirados 
e não imitados. E certos pecados foram punidos por Deus logo no início, para dar um 
exemplo severo às futuras pessoas (p. 121).

Capítulo 16: quando Inocêncio IV diz que, se um pagão pecar contra a lei natural 
ou adorar ídolos, ele pode ser punido pelo papa, ele não pretende falar de todos os infiéis, 
mas apenas dos infiéis que vivem em terras que antes pertenciam a cristãos ou dos infiéis 
que são súditos de fato e de direito de governantes cristãos (p. 125).
13 A terceira maneira será vista no capítulo 37, que não será estudado neste artigo.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 44

Capítulo 17: conclusão: seria ilegítimo punir os índios, ao menos por um julgamento 
humano, meramente porque adoram ídolos. Nenhuma pessoa pode ser punida, ao menos 
por um julgamento humano, se ela é insuperavelmente ou provavelmente ignorante de que 
o ato que ela realiza é proibido ou de que o ato que ela deixa de realizar é exigido, mesmo 
que isso esteja relacionado com a fé (p. 127).

Capítulo 18: no entanto, há uma afirmação de São João Damasceno de que o 
conhecimento sobre Deus está naturalmente implantado nas mentes dos homens, e o 
primeiro conhecimento sobre Deus é que Deus existe. Logo, a existência de Deus é uma 
verdade autoevidente (p. 130).

Deve-se responder que é verdade que um conhecimento vago e comum sobre Deus 
está naturalmente implantado nas mentes dos homens. Mas a respeito de quem ele é, 
ou se ele é um ou muitos, isso não é conhecido a partir dessa consideração comum. E a 
proposição de que Deus existe não é autoevidente, mas precisa ser demonstrada a partir 
do que é conhecido melhor por nós, ou seja, a partir dos efeitos, como ensina Tomás de 
Aquino na Suma de Teologia, I, q. 2, a. 1 (p. 131).

A proposição de que os infiéis negativos (como os índios) são insuperavelmente 
ignorantes é tomada de Agostinho e Tomás de Aquino (Suma de Teologia, II-II, q. 10, a. 1). 
Segundo eles, tais infiéis são condenados não porque carecem de fé, a qual nunca lhes foi 
pregada, mas por causa de outros pecados deles que não podem ser perdoados sem a fé. 
A proposição de que há um só Deus é um assunto de fé, e como tais idólatras não podem 
ser instruídos sobre a verdade da fé pelos seus próprios esforços ou pelos seus anciãos, 
segue-se que eles são insuperavelmente ignorantes da existência de Deus e mais ainda de 
que Deus é trino e uno (p. 132).

Os infiéis negativos (como os índios) não são obrigados a acreditar, a não ser que 
a fé lhes seja plenamente apresentada e explicada por ministros adequados, nos quais 
qualquer pessoa prudente deveria confiar por causa do exemplo brilhante de suas vidas. A 
razão para isso é que as verdades de fé estão inteiramente acima das faculdades naturais 
do homem. Por isso, uma pessoa só deve acreditar nelas da maneira que lhe for possível, 
ou seja, por meio de suficientes testemunhos, que podem ser ou um milagre realizado 
para confirmar tal ensinamento, ou razões eficazes que conduzem à crença, ou outra coisa 
que realize a função de um milagre. Há uma coisa suficientemente eficaz: a vida cristã e 
irrepreensível dos pregadores, pela qual os mistérios da fé se tornam acreditáveis (pp. 
133-134).

Capítulo 19: no entanto, há um argumento que afirma o seguinte: não há ignorância 
insuperável a respeito das coisas que são de fé e da lei divina e necessárias à salvação, 
porque, se os infiéis fizerem o que está neles, Deus prontamente os iluminaria pela graça, 
como diz Tomás de Aquino14. Portanto, se eles não forem iluminados, a culpa é deles, por 

14 De Veritate, q. 14, a. 11, ad 1: “Pois pertence à providência de Deus providenciar para cada homem as coisas ne-
cessárias à salvação, desde que o homem, de sua parte, não coloque obstáculos. Pois, se alguém fosse criado de 



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 45

não fazerem o que está neles, e assim eles pecam. E então, em razão desse pecado, 
eles podem ser punidos, até mesmo por um tribunal humano. A isto se responde assim: 
em primeiro lugar, como diz Tomás de Aquino15, uma pessoa é auxiliada por Deus de três 
modos para acreditar (por um chamado interior, pelo ensino e pregação exterior, ou por 
milagres exteriores). Portanto, se uma pessoa não é auxiliada por Deus de nenhum modo, 
ela não peca ao não acreditar ou ao não receber a graça, pois neste caso a vontade de 
Deus não é iluminá-la. Em segundo lugar, mesmo que haja pecado no infiel negativo, a 
punição por esse pecado é reservada apenas ao julgamento divino. Ademais, é difícil ou 
impossível a um juiz humano distinguir entre aqueles que são acometidos por ignorância 
insuperável e aqueles que não o são, visto tratar-se de pecado oculto (pp. 137-139).

Capítulo 20: o teólogo Agostinho de Ancona afirma que todas as criaturas são 
sujeitas ao papa (p. 141).

A isto se responde que o papa não pode governar os anjos ou todas as pessoas, pois 
não governa as pessoas que alcançaram o fim, isto é, os cidadãos bem-aventurados da 
cidade celestial. Ele tem poder apenas sobre os peregrinos, isto é, aqueles que se esforçam 
na direção do reino celestial pela fé. Os infiéis não são peregrinos, mas viandantes. O papa 
não tem poder em ato sobre estes (p. 143).

Os índios são imunes, direta ou indiretamente, às penas espirituais e mais ainda às 
penas temporais que o papa possa querer impor a eles (p. 147).

Capítulo 21: o que foi dito no capítulo anterior está em acordo com o que Tomás 
de Aquino afirma na Suma de Teologia, II-II, q. 10, a. 9: a Igreja não tem como fazer um 
julgamento espiritual sobre os infiéis que nunca receberam a fé cristã, mas pode fazer um 
julgamento temporal quando eles cometem algum crime enquanto vivem entre os cristãos 
e são punidos pelos cristãos temporalmente. Ademais, a Igreja não inflige pena espiritual 
aos infiéis, mas pode infligir a alguns deles uma pena temporal (p. 150).

Tomás de Aquino ensina que a Igreja não tem jurisdição geral sobre todos os infiéis, 
mas tem apenas jurisdição contenciosa sobre alguns infiéis. A Igreja não se intromete 
indiscriminadamente a julgar os crimes de todos os infiéis, nem todos os seus crimes, nem 
em todos os casos (pp. 150-151).

Os imperadores romanos não eram senhores do mundo inteiro, mesmo quando o 
poder romano era mais amplo pelo mundo. E hoje o Império Romano não se estende, nem 
de fato nem de direito, para além das fronteiras da Igreja Católica (p. 152). 

Capítulo 22: Agostinho de Ancona também afirma que os pagãos que pecam contra 
a natureza podem ser punidos pelo papa, porque uma pessoa pode justamente ser punida 
por causa da violação de uma lei que ela aceita. Os pagãos aceitam a lei natural e o papa é 

tal maneira na floresta ou entre lobos e seguisse a condução da razão natural com um desejo pelo que é bom e uma 
aversão ao mal, deve-se certamente sustentar que Deus, por uma inspiração interior, revelaria as coisas que devem ser 
acreditadas por necessidade, ou ele enviaria algum pregador da fé, como enviou Pedro a Cornélio (Atos 10) [tradução 
feita a partir do texto em inglês que está na obra traduzida de Las Casas].
15 Quodlibet II, q. 4, a. 1, co.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 46

o guardião da lei natural. Logo, o papa pode punir todos os pagãos que violam a lei natural 
(p. 154).

Há três respostas a isso. A primeira é que muitos crimes abomináveis são cometidos 
contra a lei natural e a lei divina positiva, cujo defensor primário é o papa e cujo defensor 
secundário é o juiz competente. É a obrigação deles punir esses crimes em seus súditos. 
Porém, em muitos casos, nem o papa, nem qualquer outro juiz têm o poder para punir tais 
crimes mesmo em seus próprios súditos, porque esses crimes pertencem expressamente 
ao julgamento divino (pp. 154-155).

Capítulo 23: a segunda resposta é que Deus não indicou apenas o papa como o 
guardião da lei natural, mas também reis, príncipes e juízes, mesmo que sejam pagãos. 
Assim, um infiel que não observa a lei natural deve ser punido não por um governante 
estrangeiro, mas pelo seu próprio governante (pp. 158-159).

E a terceira resposta é que a Igreja não pune os crimes dos infiéis que são sujeitos a 
ela ou aos seus membros, se os crimes forem cometidos precisamente contra Deus, exceto 
no caso de serem prejudiciais à religião cristã (p. 160).

Capítulo 24: ademais, Agostinho de Ancona argumenta que os infiéis foram julgados 
e condenados pela Igreja. A isto se responde que, se ele quer dizer que a Igreja julga e 
condena os pagãos com julgamento católico, julgando pela certeza de sua fé que eles 
serão condenados ao fogo eterno, não negamos, pois fora da Igreja não há salvação. 
Porém, ela não os julga ou condena por um julgamento de jurisdição contenciosa, de tal 
modo que ela possa puni-los por crimes que estejam fora dos seis casos que estão sendo 
enumerados (p. 163).

O terceiro caso de jurisdição contenciosa é se os infiéis blasfemam a Cristo, ou 
aos santos, ou à religião cristã, com malícia, com conhecimento e com insulto, por ódio e 
desprezo da verdade cristã. No entanto, se os pagãos falam de maneira blasfema sobre 
a religião cristã, sem saber o que fazem, mas apenas por ira em relação aos cristãos 
que os maltrataram e prejudicaram, como os índios da província de Jalisco, eles não são 
blasfemos (p. 165).

Alguns argumentam que a idolatria é uma blasfêmia contra Deus, e por isso se pode 
fazer guerra aos idólatras, como parece admitir Tomás de Aquino na Suma de Teologia, 
II-II, q. 10, a. 8, co16. A isto se responde que a idolatria pode ser uma blasfêmia, mas não 
cabe à Igreja punir os idólatras. Tomás se refere ao caso daqueles que, com conhecimento 
e malícia, são blasfemos e obstruem a pregação do evangelho, com a intenção de que 
ninguém o receba. Caetano e Francisco de Vitória explicam, em seus comentários, essa 
passagem da Suma de Teologia. A Igreja não pune toda e qualquer blasfêmia, como ritos 
e cerimônias de seitas infiéis, nem mesmo quando são súditos de cristãos (pp. 166-167).

Capítulo 25: o quarto caso é se os pagãos impedem deliberadamente a difusão da fé 
e se, por palavra ou ato, atacam aqueles que desejam adotar a fé ou que já a adotaram, ou 
16 Suma de Teologia, II-II, q. 10, a. 8, co.: “São, porém, compelidos pelos fiéis, se eles tiverem poder para tanto, a não 
lhes impedirem a fé, com blasfêmias, sugestões maldosas ou ainda por abertas perseguições”.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 47

se tentam fazer isso por solicitações e suborno. Infiéis desse tipo são os turcos e mouros, 
que não desconhecem os ensinamentos cristãos (pp. 168-171).

Os índios mataram alguns pregadores da fé, não porque eram pregadores, mas 
porque eram espanhóis, que estavam na companhia de homens armados e violentos, que 
infligiram muitos danos aos índios, dando uma justa causa a estes (p. 172).

A guerra contra os infiéis só pode ser justa quando somente os governantes ou reis 
impedem maliciosamente a pregação do evangelho. Mas, se tanto os governantes quanto 
os súditos se recusam a ouvir ou receber os pregadores cristãos, então não podem ser 
obrigados pela guerra a deixar estes entrar (p. 172-173).

Se os pregadores são acompanhados pelo estrondo das armas ao entrarem para 
anunciar o evangelho para qualquer povo, por esse mesmo fato se tornam indignos de ter 
suas palavras acreditadas. O evangelho não tem nada a ver com armas de fogo. O arauto 
do evangelho não tem nada a ver com ladrões armados (p. 173).

O homem é obrigado a acreditar, na medida em que Deus o ajude a acreditar. Deus 
o ajuda a acreditar por inspiração oculta, pelo ensino, ou por milagres. Interpretamos essas 
três coisas como milagres de Deus. Se elas faltarem, o mundo inteiro estaria desculpado, 
caso não acreditasse (p. 174).

Capítulo 26: poder-se-ia alegar que a Igreja tem a obrigação de pregar o evangelho 
a todas as nações, e por isso podemos compeli-las a ouvir a verdade do evangelho. No 
entanto, não podemos forçar os infiéis a ouvir o evangelho, por quatro razões. Primeira, 
como os infiéis não podem ser forçados a receber a fé, muito menos podem ser forçados a 
ouvir as palavras do evangelho, que são o caminho para a fé. Segunda, como a Igreja nunca 
força os infiéis que são seus sujeitos (como os judeus e os sarracenos que são súditos 
de governantes cristãos) a ouvir a palavra de Deus, os infiéis que não são seus sujeitos 
nem de direito nem de fato não devem ser forçados a ouvir a palavra de Deus. Terceira, 
onde quer que o evangelho seja pregado, considera-se que o mandamento de Cristo foi 
cumprido, e aqueles que não querem ouvir os pregadores trazem a culpa a si mesmos e 
prestarão contas a Deus. Quarta, Cristo não ensinou que aqueles que se recusam a ouvir o 
evangelho devem ser forçados ou punidos, mas que ele reservará para si mesmo a punição 
deles no dia do juízo (pp. 175-177).

Sem nenhuma arma, mas apenas com a palavra de Cristo e com suavidade, Las 
Casas levou à fé algumas províncias de Tecultan que são parte do reino da Guatemala (p. 
180).

Capítulo 27: o quinto caso em que a Igreja pode reduzir ao ato a jurisdição 
contenciosa é se os infiéis invadirem as nossas províncias, como costumam fazer os turcos 
e os sarracenos. Pertence à lei natural a autodefesa contra inimigos públicos. Tomás de 
Aquino se refere aos casos terceiro, quarto e quinto na Suma de Teologia, II-II, q. 10, a. 8, 
co17. (pp. 183-185).

17 Suma de Teologia, II-II, q. 10, a. 8, co.: “São, porém, compelidos pelos fiéis, se eles tiverem poder para tanto, a não 
lhes impedirem a fé, com blasfêmias, sugestões maldosas, ou ainda por abertas perseguições. E por isso os fiéis cris-



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 48

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Dividirei os vinte e dois capítulos vistos acima em dez partes sequenciais, a fim de 

apresentar um resumo deles.
Primeira parte (c. 6-7): duas afirmações. Os infiéis que jamais adotaram a fé cristã 

e que não são súditos de cristãos não podem ser punidos pelos cristãos, nem pela Igreja, 
por nenhum crime. Não compete à Igreja extirpar a idolatria pela força.

Segunda parte (c. 8-10): dez argumentos em favor da afirmação: nem a Igreja, nem 
os governantes cristãos podem punir pagãos idólatras.

Terceira parte (c. 11-12): confirmação dos dez argumentos. O evangelho deve ser 
anunciado pacificamente a todas as nações, sem distinção. A prática da Igreja tem máxima 
autoridade, e uma das práticas da Igreja sempre foi pregar a verdade do evangelho pela 
gentileza, suavidade e caridade, oferecendo o perdão de todos os pecados. O julgamento 
de tais pecados é reservado a Cristo.

Quarta parte (c. 13-14): refutação de argumentos feitos a partir do Antigo Testamento. 
Deus não ordenou a guerra contra algumas nações idólatras por causa da idolatria apenas, 
mas por uma outra causa especial (habitar a Terra Prometida). E Deus ordenou a guerra 
contra algumas nações idólatras, porque já tinham recebido a fé e retornaram à idolatria 
antiga.

Quinta parte (c. 15-16): primeiro e segundo caso. Há seis casos em que a Igreja 
pode punir os pagãos ao exercer uma jurisdição contenciosa. O primeiro caso é se os 
infiéis injustamente possuem reinos dos quais injustamente despojaram uma nação cristã. 
O segundo caso é se os pagãos praticam a idolatria em províncias que antes estavam sob 
jurisdição cristã.

Sexta parte (c. 17-19): não se pode punir uma pessoa, se ela é insuperavelmente ou 
provavelmente ignorante de que realiza um ato proibido ou deixa de realizar um ato exigido, 
mesmo que isso esteja relacionado com a fé. O conhecimento da existência de Deus não 
é autoevidente. Os índios são insuperavelmente ignorantes de que Deus é trino e uno. 
Mesmo que haja pecado no infiel negativo, a punição por esse pecado é reservada apenas 
ao julgamento divino. E é difícil ou impossível a um juiz humano distinguir entre aqueles 
que são acometidos por ignorância insuperável e aqueles que não o são, visto tratar-se de 
pecado oculto.

Sétima parte (c. 20-24): refutação de opiniões de Agostinho de Ancona. O papa 
não tem poder em ato sobre os infiéis, como os índios, e não pode puni-los com penas 
espirituais e temporais. Tomás de Aquino ensina que a Igreja não tem jurisdição geral sobre 
todos os infiéis, mas tem apenas jurisdição contenciosa sobre alguns infiéis. O imperador 
romano não é senhor do mundo inteiro. Um infiel que não observa a lei natural deve ser 
punido não por um governante estrangeiro, mas pelo seu próprio governante. Alguns crimes 
contra a lei natural pertencem apenas ao julgamento divino.

tãos movem frequentemente guerra aos infiéis, não para obrigá-los a crer [...], mas para compeli-los a não impedir a 
fé em Cristo”.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 49

Oitava parte (c. 24): terceiro caso. O terceiro caso de jurisdição contenciosa é 
se os infiéis blasfemam a Cristo, ou aos santos, ou à religião cristã, com malícia, com 
conhecimento e com insulto, por ódio e desprezo da verdade cristã. A idolatria pode ser 
uma blasfêmia, mas não cabe à Igreja punir os idólatras.

Nona parte (c. 25-27): quarto caso. O quarto caso é se os pagãos impedem 
deliberadamente a difusão da fé e se, por palavra ou ato, atacam aqueles que desejam 
adotar a fé ou que já a adotaram. A Igreja tem a obrigação de pregar o evangelho a todas 
as nações, mas não pode forçar os infiéis a ouvir o evangelho.

Décima parte (c. 27): quinto caso. O quinto caso é se os infiéis invadem as províncias 
dos cristãos; a autodefesa pertence à lei natural.

Após ter estudado todos esses vinte e dois capítulos, pude entender que as fontes 
que Las Casas cita são muitas e variadas, com prioridade para as Sagradas Escrituras 
(principalmente o Novo Testamento), seguidas dos doutores católicos, como Tomás de 
Aquino, seguidos dos filósofos, como Aristóteles. Toda a construção argumentativa de 
Las Casas busca fazer uma harmonização das várias fontes e uma rejeição de certos 
argumentos de outros autores ou uma refutação de certas interpretações das mesmas 
fontes. Las Casas mostra que conhece não apenas a parte moral e prática da Suma de 
Teologia, isto é, a Segunda Parte, e certamente a questão sobre a infidelidade em geral, 
mas também a Primeira e a Terceira, além de muitas outras obras de Tomás. O uso que Las 
Casas faz das doutrinas de Tomás de Aquino é legítimo, pois a interpretação que ele faz de 
tais doutrinas é viável, embora não seja a única possível. Segundo Carlos Josaphat, essa 
interpretação é a boa chave de leitura da Suma de Teologia.

Quero, então, finalizar sintetizando as palavras de Carlos Josaphat18 sobre a relação 
entre Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas.

Bartolomeu de Las Casas não fez da Suma de Teologia um martelo esmagador 
de heresias. Sua atitude audaciosa e criativa está em não confundir o valor e o rigor da 
doutrina com qualquer ortodoxia intolerante e excludente. Ele apregoa que “o único modo 
de transmitir a verdadeira religião” é a estima de todos os parceiros que aí estão em 
busca da verdade. Concretamente, o anúncio do evangelho aos índios da América exige 
a confiança na liberdade, na capacidade de inteligência e acolhida desses jovens povos, 
de quem espera a construção do novo modelo de uma Igreja, sem as taras da ambição de 
poder, de prestígio e de riqueza que desfigurava a cristandade na metrópole dominadora. 
Las Casas parece ter mostrado simplesmente que o paradigma filosófico e teológico do seu 
mestre medieval se afirma mais sólido e mais fecundo quando os horizontes do mundo se 
alargam e os povos se veem na necessidade de se entender sobre o essencial, na busca 
da justiça e de um direito internacional.

Com Francisco de Vitória e mais ainda com Las Casas, a mensagem de Tomás 
passou a revelar a imensa riqueza de suas virtualidades. Mais do que nas estreitezas 
18 Ver o livro de Josaphat (pp. 880-881), citado na introdução deste artigo.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 50

do mundo feudal e do ortodoxismo medieval, o mestre resplandece na originalidade de 
seu gênio, quando posto à prova pelas interrogações cruciais da modernidade e pelos 
desafios do Novo Mundo. Então, os discípulos não repetem o mestre. Sustentam apenas 
que ele ensinou a enfrentar as questões essenciais do destino histórico e transcendente 
da humanidade. Desses pioneiros vem a sugestão que faz da teologia uma ponte entre o 
Velho e o Novo Mundo. Uma boa chave de leitura da Suma de Teologia foi reclamada pela 
América e pode ser encontrada nas lições acadêmicas do professor Francisco de Vitória 
e em sua Escola de Salamanca. Mas foi na América que esta chave foi forjada com arte, 
inteligência e, sobretudo, com muito trabalho. A Suma de Tomás refulge para a América 
e para o mundo na luta e nos escritos do teólogo missionário, estudioso e militante, frei 
Bartolomeu de Las Casas.

REFERÊNCIAS
CARRO, Venancio. Los postulados teológico-jurídicos de Bartolomé de Las Casas. Sus aciertos, sus 
olvidos y sus fallos, ante los maestros Francisco de Vitoria y Domingo de Soto. Anuario de Estudios 
Americanos, v. 23, 1966, 109-246.

FAHEY, Joseph. Uma visão geral de quatro tradições sobre guerra e paz na história cristã. Perspectivas, 
v. 8(3), 2023, 224-246.

__________. War and the Christian conscience: Where do you stand? Maryknoll, NY: Orbis Books, 2005.

GUTIÉRREZ, Jorge Luis. Aristóteles em Valladolid. São Paulo: Editora Mackenzie, 2007.

HANKE, Lewis. All mankind is one: A study of the disputation between Bartolomé de Las Casas and Juan 
Ginés de Sepúlveda on the religious and intellectual capacity of the American Indians. DeKalb: Northern 
Illinois University Press, 1974.

__________. Aristotle and the American Indians: A study in race prejudice in the modern world. 
Bloomington & Londres: Indiana University Press, 1959.

JOSAPHAT, Carlos. Paradigma teológico de Tomás de Aquino. Sabedoria e arte de questionar, verificar, 
debater e dialogar. Chaves de leitura da Suma de Teologia. São Paulo: Paulus, 2012.

LAS CASAS, Bartolomeu de. In defense of the Indians. The defense of the most reverend lord, Don Fray 
Bartolomé de Las Casas, of the Order of Preachers, late Bishop of Chiapa, against the persecutors and 
slanderers of the peoples of the New World discovered across the sea. Translated and edited by Stafford 
Poole. Foreword by Martin E. Marty. DeKalb: Northern Illinois University Press, 1992.

__________. Liberdade e justiça para os povos da América. Oito Tratados Impressos em Sevilha em 
1552. Obras completas II. Coordenação geral, introduções e notas de Frei Carlos Josaphat. Tradução de 
Hélio Lucas et al. São Paulo: Paulus, 2010.

__________. Único modo de atrair todos os povos à verdadeira religião. Obras completas I. Coordenação 
geral, introduções e notas de Frei Carlos Josaphat. Tradução de Noelia Gigli e Hélio Lucas. São Paulo: 
Paulus, 2005.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 3 51

REICHBERG, Gregory. Thomas Aquinas on war and peace. Cambridge: Cambridge University Press, 
2017.

TOMÁS DE AQUINO. Suma Teológica. Volume 5. Coordenação geral de Carlos-Josaphat Pinto de 
Oliveira, OP. São Paulo: Edições Loyola, 2012.

TOSI, Giuseppe. Aristóteles e o Novo Mundo: A controvérsia sobre a conquista da América (1510-1573). 
Rio de Janeiro: Editora Lumen Juris, 2021.

VARACALLI, Thomas Francis Xavier. The Thomism of Bartolomé de Las Casas and the Indians of 
the New World. Dissertação (Doutorado em Filosofia), Louisiana State University and Agricultural and 
Mechanical College, Baton Rouge, 2016.


	
	CAPA01
	CAPA2
	CAPA03
	CAPA04




