
Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 1

Data de aceite: 02/06/2025

A GUERRA E A PRUDÊNCIA EM TOMÁS DE 
AQUINO

CAPÍTULO 1
 

André Ricardo Randazzo Gomes

RESUMO: Existem bons estudos sobre 
o conceito da guerra, visto desde o ponto 
de vista da história do cristianismo. Porém, 
são em menor número os estudos que 
se concentram na concepção específica 
que Tomás de Aquino tem sobre a guerra. 
Neste artigo, pretendo contribuir para uma 
compreensão da concepção que Tomás de 
Aquino tem sobre a guerra, colocando-a no 
contexto da virtude da prudência. Em uma 
primeira seção, procurarei expor os textos 
de Tomás sobre a paz e sobre a guerra, 
que se encontram na Suma de Teologia. 
Em uma segunda seção, procurarei expor 
alguns textos de Tomás sobre a prudência 
em sua essência e sobre a prudência militar 
em particular. Com isso, apresentarei na 
conclusão o meu argumento sobre a relação 
entre a guerra e a prudência militar que 
pode ser concebida dentro do horizonte de 
visão de Tomás, e finalizarei apresentando 
alguns comentários de E.B.F. Midgley sobre 
a compreensão que os cristãos devem ter 
sobre a guerra.
PALAVRAS-CHAVE: Guerra; Paz; 
Prudência; Ética.

WAR AND PRUDENCE IN THOMAS 
AQUINAS

ABSTRACT: There are good studies about 
the concept of war, seen from the point of 
view of the history of Christianity. However, 
few focus on the specific concept of war in 
Thomas Aquinas. In this article, I intend to 
contribute to an understanding of Aquinas’s 
conception of war, putting it in the context of 
the virtue of prudence. In the first section, I 
will expound on Thomas’s texts about peace 
and war as found in the Summa Theologiae. 
In the second, I will examine some of his 
texts about prudence in its essence, and 
about military prudence in particular.  In 
the conclusion, I will present my argument 
about the relation between war and military 
prudence as conceived within the horizon 
of Thomas’s vision; and, I will finish by 
presenting some comments made by E.B.F. 
Midgley about the understanding that 
Christians must have about war.
KEYWORDS: War; Peace; Prudence; 
Ethics.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 2

INTRODUÇÃO
Existem bons estudos sobre o conceito da guerra1, visto desde o ponto de vista da 

história do cristianismo. Porém, são em menor número os estudos que se concentram na 
concepção específica que Tomás de Aquino tem sobre a guerra2. Neste artigo, pretendo 
contribuir para uma compreensão da concepção que Tomás de Aquino tem sobre a guerra, 
colocando-a no contexto da virtude da prudência3.

O tema da guerra é analisado por Tomás de Aquino na parte moral da Suma de 
Teologia, isto é, na parte que pertence às várias virtudes teologais e morais4. A guerra é 
tratada por ele como um vício que pode se opor ao ato interior da paz, que se segue do 
ato do amor, que é o principal ato da virtude da caridade. No entanto, para ele, a guerra 
pode ser justa, ou seja, pode ser feita de acordo com a prudência militar, e assim pode ser 
a favor da caridade.

Portanto, como mostram os estudos de tipo histórico, é correto considerar que a 
ideia da guerra justa se situa no meio entre duas concepções sobre a guerra: ou seja, entre 
o pacifismo, segundo o qual toda e qualquer guerra é um pecado, e o realismo, segundo o 
qual é errôneo ou impossível avaliar a guerra de acordo com normas morais.

Em uma primeira seção, procurarei expor os textos de Tomás sobre a paz e sobre a 
guerra. Em uma segunda seção, procurarei expor alguns textos de Tomás sobre a prudência 
em sua essência e sobre a prudência militar em particular. Com isso, apresentarei na 
conclusão o meu argumento sobre a relação entre a guerra e a prudência militar que pode 
ser concebida dentro do horizonte de visão de Tomás, e finalizarei apresentando alguns 
comentários de E.B.F. Midgley sobre a compreensão que os cristãos devem ter sobre a 
guerra.

1 A PAZ E A GUERRA
O Tratado da Caridade é composto por 24 questões, começando na q. 23 e 

terminando na q. 46. Nas questões de 23 a 33, Tomás trata da própria virtude da caridade. 
Nas questões de 34 a 43, trata dos vícios que se opõem à caridade. Na questão 44, dos 
preceitos da caridade. E nas questões 45 e 46, do dom da sabedoria que corresponde à 
caridade e da estultice que se opõe a tal dom. A primeira parte, sobre a própria virtude, 
pode ser dividida em duas seções. A segunda dessas seções abrange as questões de 
27 a 33, que tratam dos atos da caridade. Na questão 27, Tomás trata do principal ato da 
caridade, que é o amor. Nas questões de 28 a 30, trata dos atos interiores que se seguem 
1 No final deste artigo, podem-se encontrar as referências desses estudos.
2 Uma referência recente desse tipo é: REICHBERG, Gregory M. Thomas Aquinas on war and peace. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2017.
3 Sobre a prudência em Tomás de Aquino, seguirei a interpretação de: RANDAZZO GOMES, André Ricardo. A prudência 
e seus fins segundo Tomás de Aquino. Ponta Grossa: Atena, 2025.
4 Neste artigo, usarei: AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. Volumes 4 e 5. Coordenação geral de Carlos-Josaphat 
Pinto de Oliveira, OP. São Paulo: Edições Loyola, 2012.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 3

do amor, e eles são a alegria (q. 28), a paz (q. 29), e a misericórdia (q. 30). Nas questões 
de 31 a 33, trata dos atos exteriores que se seguem do amor, e eles são a beneficência 
(q. 31), a esmola (q. 32), e a correção fraterna (q. 33). Nas questões de 34 a 43, Tomás 
trata dos vícios que se opõem aos atos da caridade. O ódio (q. 34) se opõe ao amor; a 
acídia (q. 35) se opõe à alegria do bem divino; e a inveja (q. 36) se opõe à alegria do bem 
do próximo. As questões de 37 a 42 são sobre os vícios que se opõem à paz. A questão 
37 é sobre a discórdia, que reside no coração. A questão 38 é sobre a disputa, que reside 
na boca. As questões de 39 a 42 são sobre vícios opostos à paz que consistem na ação: 
o cisma (q. 39), a guerra (q. 40), a rixa (q. 41), e a sedição (q. 42). O escândalo (q. 43) se 
opõe à beneficência.

Comecemos com a exposição das questões sobre a paz e sobre a guerra.
A questão 29 é sobre a paz e é dividida em quatro artigos. O artigo 1 pergunta: a 

paz é idêntica à concórdia? Tomás responde na negativa. A paz inclui a concórdia e lhe 
acrescenta alguma coisa. Em todo lugar onde há paz, há concórdia, mas a recíproca não 
é verdadeira. A concórdia, essencialmente, se refere ao outro, enquanto as vontades de 
muitos se unem em um mesmo consenso. No entanto, o coração de um mesmo homem 
pode ter tendências a coisas diversas, pois as diversas potências apetitivas podem tender 
a coisas contrárias entre si, ou uma mesma potência apetitiva pode tender a coisas 
diversas que ela não pode alcançar simultaneamente. A união desses movimentos constitui 
essencialmente a paz, mas não constitui essencialmente a concórdia5.

Em resposta a uma objeção, Tomás acrescenta o seguinte esclarecimento. Agostinho 
diz que a paz dos homens é a concórdia na ordem. Deve-se entender isso no sentido de 
que, em tal situação, um concorda com o outro segundo o que convém a ambos, e não 
segundo uma coação de um sobre o outro, com um temor de um perigo. Quando Agostinho 
diz que a paz é a tranquilidade da ordem, deve-se entender que tal tranquilidade consiste 
em que, em cada homem, todos os movimentos do apetite estejam em repouso6.

O artigo 2 pergunta: todas as coisas desejam a paz? Tomás responde na afirmativa. 
Quando um homem deseja alguma coisa, ele deseja obter tal coisa e deseja remover 

5 II-II, q. 29, a. 1, co.: Respondeo dicendum quod pax includit concordiam et aliquid addit. Unde ubicumque est pax, 
ibi est concordia, non tamen ubicumque est concordia, est pax, si nomen pacis proprie sumatur. Concordia enim, pro-
prie sumpta, est ad alterum, inquantum scilicet diversorum cordium voluntates simul in unum consensum conveniunt. 
Contingit etiam unius hominis cor tendere in diversa, et hoc dupliciter. Uno quidem modo, secundum diversas potentias 
appetitivas, sicut appetitus sensitivus plerumque tendit in contrarium rationalis appetitus, secundum illud ad Gal. V, caro 
concupiscit adversus spiritum. Alio modo, inquantum una et eadem vis appetitiva in diversa appetibilia tendit quae simul 
assequi non potest. Unde necesse est esse repugnantiam motuum appetitus. Unio autem horum motuum est quidem de 
ratione pacis, non enim homo habet pacatum cor quandiu, etsi habeat aliquid quod vult, tamen adhuc restat ei aliquid 
volendum quod simul habere non potest. Haec autem unio non est de ratione concordiae. Unde concordia importat unio-
nem appetituum diversorum appetentium, pax autem, supra hanc unionem, importat etiam appetituum unius appetentis 
unionem.
6 II-II, q. 29, a. 1, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod Augustinus loquitur ibi de pace quae est unius hominis ad alium. 
Et hanc pacem dicit esse concordiam, non quamlibet, sed ordinatam, ex eo scilicet quod unus homo concordat cum alio 
secundum illud quod utrique convenit. Si enim homo concordet cum alio non spontanea voluntate, sed quasi coactus 
timore alicuius mali imminentis, talis concordia non est vere pax, quia non servatur ordo utriusque concordantis, sed per-
turbatur ab aliquo timorem inferente. Et propter hoc praemittit quod pax est tranquillitas ordinis. Quae quidem tranquillitas 
consistit in hoc quod omnes motus appetitivi in uno homine conquiescunt.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 4

os obstáculos a tal obtenção. Porém, essa obtenção pode ser impedida por um desejo 
contrário do próprio homem ou de um outro homem. A paz elimina ambos os obstáculos. 
Segue-se que quem deseja alguma coisa, deseja a paz, pois quem deseja alguma coisa, 
deseja obter tranquilamente e sem impedimentos o objeto desejado7.

Em resposta a algumas objeções, Tomás acrescenta os seguintes esclarecimentos. 
A paz implica a união não apenas do apetite racional e do apetite sensitivo, mas também 
do apetite natural8.

Mesmo os que procuram guerras e dissensões desejam a paz, que consideram 
não possuir. Não há paz se alguém concorda com outro em algo contrário ao que ele 
mesmo mais quer. Por isso é que, ao fazerem a guerra, os homens procuram romper essa 
concórdia, como se nela não houvesse paz, para obterem uma paz na qual nada mais será 
contrário às suas vontades. Assim, todos os que fazem a guerra, por ela almejam alcançar 
uma paz mais perfeita do que a possuída anteriormente9.

A paz consiste no repouso e na unidade do apetite. Mas, assim como o apetite pode 
tender para um bem propriamente dito ou para um bem aparente, assim também a paz 
pode ser verdadeira ou aparente. A verdadeira paz só pode existir com o desejo de um bem 
verdadeiro, pois todo mal, mesmo sob a aparência de um bem que satisfaz parcialmente 
o apetite, tem muitas deficiências, que fazem com que o apetite permaneça inquieto e 
perturbado. Por isso, a verdadeira paz só pode existir nos bons e em relação a coisas boas. 
A paz dos maus é aparente e não verdadeira10.

A verdadeira paz só pode fundar-se sobre o bem, e como podemos possuir um 
verdadeiro bem de duas maneiras, perfeita ou imperfeitamente, assim também há dois 
tipos de paz verdadeira. Uma é a perfeita, que consiste no gozo perfeito do bem supremo, 
que une e pacifica todos os desejos, e este é o fim último da criatura racional. A outra 
é a imperfeita, que possuímos neste mundo, pois, ainda que o principal desejo da alma 
repouse em Deus, há certos estorvos internos e externos que perturbam essa paz11.

7 II-II, q. 29, a. 2, co.: Respondeo dicendum quod ex hoc ipso quod homo aliquid appetit, consequens est ipsum appetere 
eius quod appetit assecutionem, et per consequens remotionem eorum quae consecutionem impedire possunt. Potest 
autem impediri assecutio boni desiderati per contrarium appetitum vel sui ipsius vel alterius, et utrumque tollitur per 
pacem, sicut supra dictum est. Et ideo necesse est quod omne appetens appetat pacem, inquantum scilicet omne ap-
petens appetit tranquille et sine impedimento pervenire ad id quod appetit, in quo consistit ratio pacis, quam Augustinus 
definit tranquillitatem ordinis.
8 II-II, q. 29, a. 2, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod pax importat unionem non solum appetitus intellectualis seu ra-
tionalis aut animalis, ad quos potest pertinere consensus, sed etiam appetitus naturalis. Et ideo Dionysius dicit quod pax 
est operativa et consensus et connaturalitatis, ut in consensu importetur unio appetituum ex cognitione procedentium; 
per connaturalitatem vero importatur unio appetituum naturalium.
9 II-II, q. 29, a. 2, ad 2: Ad secundum dicendum quod illi etiam qui bella quaerunt et dissensiones non desiderant nisi 
pacem, quam se habere non aestimant. Ut enim dictum est, non est pax si quis cum alio concordet contra id quod ipse 
magis vellet. Et ideo homines quaerunt hanc concordiam rumpere bellando, tanquam defectum pacis habentem, ut ad 
pacem perveniant in qua nihil eorum voluntati repugnet. Et propter hoc omnes bellantes quaerunt per bella ad pacem 
aliquam pervenire perfectiorem quam prius haberent.
10 II-II, q. 29, a. 2, ad 3: Ad tertium dicendum quod, quia pax consistit in quietatione et unione appetitus; sicut autem ap-
petitus potest esse vel boni simpliciter vel boni apparentis, ita etiam et pax potest esse et vera et apparens, vera quidem 
pax non potest esse nisi circa appetitum veri boni; quia omne malum, etsi secundum aliquid appareat bonum, unde ex 
aliqua parte appetitum quietet, habet tamen multos defectus, ex quibus appetitus remanet inquietus et perturbatus. Unde 
pax vera non potest esse nisi in bonis et bonorum. Pax autem quae malorum est, est pax apparens et non vera. Unde 
dicitur Sap. XIV, in magno viventes inscientiae bello, tot et tanta mala pacem arbitrati sunt.
11 II-II, q. 29, a. 2, ad 4: Ad quartum dicendum quod, cum vera pax non sit nisi de bono, sicut dupliciter habetur verum 
bonum, scilicet perfecte et imperfecte, ita est duplex pax vera. Una quidem perfecta, quae consistit in perfecta fruitione 



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 5

O artigo 3 pergunta: a paz é o efeito próprio da caridade? Tomás responde na 
afirmativa. A paz implica uma dupla união: uma que resulta da ordenação dos próprios 
apetites a um objeto; a outra resulta da união do próprio apetite com o de outrem. Essas 
duas uniões são produzidas pela caridade. A primeira se dá quando amamos a Deus de 
todo o coração, referindo tudo a ele, e assim todos os nossos apetites se ordenam para um 
único objeto. A segunda se dá quando amamos o próximo como a nós mesmos, desejando 
a realização da vontade dele como se fosse a nossa12.

Em resposta a algumas objeções, Tomás acrescenta os seguintes esclarecimentos. 
Em razão do pecado, o homem se afasta do fim devido e estabelece o fim em algo indevido. 
Assim, seu apetite não adere principalmente ao verdadeiro bem final, mas a um bem 
aparente. Por isso, sem a graça santificante, não pode haver verdadeira paz, mas apenas 
uma paz aparente13.

O que pertence à amizade é a concórdia nos bens úteis à vida e nos bens mais 
importantes, e não a concórdia de opiniões. Nada impede que alguns homens, que 
têm caridade, discordem nas suas opiniões. Quando existe a concórdia sobre os bens 
fundamentais, um desacordo sobre coisas mínimas não é contra a caridade. Tal desacordo 
é contrário à paz perfeita, na qual a verdade será plenamente conhecida e todo apetite 
satisfeito, mas não é contrário à paz imperfeita, como a que temos nesta vida14.

A justiça produz a paz indiretamente, removendo-lhe o obstáculo. Mas a caridade 
a produz diretamente, porque ela é essencialmente a causa da paz. O amor é uma força 
unificante, e a paz é a união das inclinações apetitivas15.

E o artigo 4 pergunta: a paz é uma virtude? Tomás responde na negativa. A virtude 
não é o fim último, mas o caminho para ele. A paz é de certa maneira o fim último, e por 

summi boni, per quam omnes appetitus uniuntur quietati in uno. Et hic est ultimus finis creaturae rationalis, secundum 
illud Psalm., qui posuit fines tuos pacem. Alia vero est pax imperfecta, quae habetur in hoc mundo. Quia etsi principalis 
animae motus quiescat in Deo, sunt tamen aliqua repugnantia et intus et extra quae perturbant hanc pacem.
12 II-II, q. 29, a. 3, co.: Respondeo dicendum quod duplex unio est de ratione pacis, sicut dictum est, quarum una est 
secundum ordinationem propriorum appetituum in unum; alia vero est secundum unionem appetitus proprii cum appetitu 
alterius. Et utramque unionem efficit caritas. Primam quidem unionem, secundum quod Deus diligitur ex toto corde, ut 
scilicet omnia referamus in ipsum, et sic omnes appetitus nostri in unum feruntur. Aliam vero, prout diligimus proximum 
sicut nosipsos, ex quo contingit quod homo vult implere voluntatem proximi sicut et sui ipsius. Et propter hoc inter ami-
cabilia unum ponitur identitas electionis, ut patet in IX Ethic.; et Tullius dicit, in libro de amicitia, quod amicorum est idem 
velle et nolle.
13 II-II, q. 29, a. 3, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod a gratia gratum faciente nullus deficit nisi propter peccatum, ex 
quo contingit quod homo sit aversus a fine debito, in aliquo indebito finem constituens. Et secundum hoc appetitus eius 
non inhaeret principaliter vero finali bono, sed apparenti. Et propter hoc sine gratia gratum faciente non potest esse vera 
pax, sed solum apparens.
14 II-II, q. 29, a. 3, ad 2: Ad secundum dicendum quod, sicut philosophus dicit, in IX Ethic., ad amicitiam non pertinet 
concordia in opinionibus, sed concordia in bonis conferentibus ad vitam, et praecipue in magnis, quia dissentire in 
aliquibus parvis quasi videtur non esse dissensus. Et propter hoc nihil prohibet aliquos caritatem habentes in opinioni-
bus dissentire. Nec hoc repugnat paci, quia opiniones pertinent ad intellectum, qui praecedit appetitum, qui per pacem 
unitur. Similiter etiam, existente concordia in principalibus bonis, dissensio in aliquibus parvis non est contra caritatem. 
Procedit enim talis dissensio ex diversitate opinionum, dum unus aestimat hoc de quo est dissensio pertinere ad illud 
bonum in quo conveniunt, et alius aestimat non pertinere. Et secundum hoc talis dissensio de minimis et de opinionibus 
repugnat quidem paci perfectae, in qua plene veritas cognoscetur et omnis appetitus complebitur, non tamen repugnat 
paci imperfectae, qualis habetur in via.
15 II-II, q. 29, a. 3, ad 3: Ad tertium dicendum quod pax est opus iustitiae indirecte, inquantum scilicet removet prohibens. 
Sed est opus caritatis directe, quia secundum propriam rationem caritas pacem causat. Est enim amor vis unitiva, ut 
Dionysius dicit, IV cap. de Div. Nom. pax autem est unio appetitivarum inclinationum.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 6

isso não é uma virtude. A paz é causada pela caridade, sendo o ato próprio da caridade, de 
acordo com o amor de Deus e do próximo16.

Em resposta a uma objeção, Tomás acrescenta o seguinte esclarecimento. Há 
preceitos que ordenam a paz, porque ela é um ato da caridade, e assim é meritória. Também 
ela é posta entre as bem-aventuranças. E ademais, é colocada entre os frutos, por ser um 
bem final que tem doçura espiritual17.

A questão 40 é sobre a guerra e é dividida em quatro artigos. Consideremos apenas 
o artigo 1, que pergunta: guerrear é sempre um pecado? No sed contra, Tomás declara que 
Agostinho (na Carta a Marcelino, c. 2, n. 15) diz que a moral cristã não proíbe os soldados 
de combater, pois, em Lucas 3:14, é dito que eles devem se contentar com o seu soldo18.

E Tomás desenvolve a sua resposta da seguinte maneira. Para que uma guerra 
seja justa, requerem-se três condições. Primeira condição: a autoridade do príncipe, sob 
cuja ordem deve-se fazer a guerra. Não compete a uma pessoa privada declarar uma 
guerra, por dois motivos: ela pode fazer valer seu direito no tribunal de seu superior, e 
não compete a ela convocar a multidão necessária para a guerra. O cuidado dos negócios 
públicos foi confiado aos príncipes, e cabe a eles velar pelo bem público da cidade, do reino 
ou da província submetida à sua autoridade. Cabe aos príncipes defender pela espada o 
bem público de duas maneiras: contra os perturbadores internos, punindo os malfeitores 
(Romanos 13:4), e contra os inimigos exteriores (Salmos 81:4). Agostinho (em Contra 
Fausto, l. 22, c. 75) confirma essa condição para que a guerra seja justa19.

Segunda condição: uma causa justa. Requer-se que o inimigo seja atacado em 
razão de alguma culpa. Agostinho (nas Questões sobre o Heptateuco, q. 10, Sobre Josué) 
diz que são justas as guerras que punem as injustiças, castigando um povo ou uma cidade 
que foi negligente na punição de um mal cometido pelos seus, ou restituindo o que foi tirado 
pela violência20.

16 II-II, q. 29, a. 4, co.: Cum igitur pax causetur ex caritate secundum ipsam rationem dilectionis Dei et proximi, ut osten-
sum est, non est alia virtus cuius pax sit proprius actus nisi caritas, sicut et de gaudio dictum est.
17 II-II, q. 29, a. 4, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod ideo praeceptum datur de pace habenda, quia est actus caritatis. 
Et propter hoc etiam est actus meritorius. Et ideo ponitur inter beatitudines, quae sunt actus virtutis perfectae, ut supra 
dictum est. Ponitur etiam inter fructus, inquantum est quoddam finale bonum spiritualem dulcedinem habens.
18 II-II, q. 40, a. 1, s.c.: Sed contra est quod Augustinus dicit, in sermone de puero centurionis, si Christiana disciplina 
omnino bella culparet, hoc potius consilium salutis petentibus in Evangelio daretur, ut abiicerent arma, seque militiae 
omnino subtraherent. Dictum est autem eis, neminem concutiatis; estote contenti stipendiis vestris. Quibus proprium 
stipendium sufficere praecepit, militare non prohibuit.
19 II-II, q. 40, a. 1, co.: Respondeo dicendum quod ad hoc quod aliquod bellum sit iustum, tria requiruntur. Primo quidem, 
auctoritas principis, cuius mandato bellum est gerendum. Non enim pertinet ad personam privatam bellum movere, quia 
potest ius suum in iudicio superioris prosequi. Similiter etiam quia convocare multitudinem, quod in bellis oportet fieri, 
non pertinet ad privatam personam. Cum autem cura reipublicae commissa sit principibus, ad eos pertinet rem publicam 
civitatis vel regni seu provinciae sibi subditae tueri. Et sicut licite defendunt eam materiali gladio contra interiores quidem 
perturbatores, dum malefactores puniunt, secundum illud apostoli, ad Rom. XIII, non sine causa gladium portat, minister 
enim Dei est, vindex in iram ei qui male agit; ita etiam gladio bellico ad eos pertinet rempublicam tueri ab exterioribus 
hostibus. Unde et principibus dicitur in Psalm., eripite pauperem, et egenum de manu peccatoris liberate. Unde Augus-
tinus dicit, contra Faust., ordo naturalis, mortalium paci accommodatus, hoc poscit, ut suscipiendi belli auctoritas atque 
consilium penes principes sit.
20 II-II, q. 40, a. 1, co.: Secundo, requiritur causa iusta, ut scilicet illi qui impugnantur propter aliquam culpam impug-
nationem mereantur. Unde Augustinus dicit, in libro quaest., iusta bella solent definiri quae ulciscuntur iniurias, si gens 
vel civitas plectenda est quae vel vindicare neglexerit quod a suis improbe factum est, vel reddere quod per iniuriam 



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 7

Terceira condição: uma reta intenção naqueles que fazem a guerra. Requer-se que 
se pretenda promover o bem ou evitar o mal. Segundo Tomás, Agostinho diz que, “entre os 
verdadeiros adoradores de Deus, até mesmo as guerras são pacíficas, pois não são feitas 
por cobiça ou crueldade, mas numa preocupação de paz, para reprimir os maus e socorrer 
os bons”. Mesmo que seja legítima a autoridade daquele que declara a guerra e justa a 
sua causa, pode ocorrer, contudo, que a guerra se torne ilícita por causa de uma intenção 
má. Sobre isso, Agostinho (em Contra Fausto, l. 22, c. 74) diz que o desejo de prejudicar, a 
crueldade na vingança, a violência e a inflexibilidade do espírito, a selvageria no combate, 
a paixão de dominar e outra coisas semelhantes, são estas as coisas que nas guerras são 
julgadas culpáveis pelo direito21.

No entanto, a primeira objeção argumenta: a punição só é aplicada a um pecado. 
Mas em Mateus (26:52) Jesus aplica uma punição aos que fazem a guerra: “Todos os que 
tomam a espada, pela espada perecerão”. Logo, a guerra é sempre ilícita. Em resposta, 
Tomás afirma que Agostinho (em Contra Fausto, l. 22, c. 70) diz que “tomar a espada é 
armar-se para derramar o sangue de alguém sem autoridade superior ou legítima que 
o comande ou permita”. No entanto, aquele que empunha a espada pela autoridade do 
príncipe ou do juiz, se for uma pessoa privada, ou por zelo da justiça, como pela autoridade 
de Deus, se for uma pessoa pública, não toma a espada por si mesmo, mas por um 
outro que lhe a confiou. Assim, ele não merece punição. Porém, aqueles que se servem 
pecaminosamente da espada nem sempre caem sob a espada, mas sempre perecem pela 
própria espada, pois são eternamente punidos por terem pecado pela espada, exceto se 
se arrependerem22.

A segunda objeção argumenta que tudo o que é contrário a um preceito divino é 
pecado. Mas guerrear é contrário a um preceito divino, pois em Mateus 5:39 se diz: “Eu vos 
digo: não resistais ao mal”, e em Romanos 12:19 se diz: “Não vos defendais, meus amados, 
mas dai lugar à ira”. Logo, fazer a guerra é sempre um pecado. Em resposta, Tomás diz: 
como ensina Agostinho (em Sobre o Sermão da Montanha, l. 1, c. 19), tais preceitos devem 
ser sempre observados com o ânimo preparado, isto é, deve-se sempre estar preparado a 
não resistir ou a não se defender, mesmo se necessário. Porém, por vezes, é preciso agir 
de outra forma para o bem comum, ou para o bem daqueles que estão sendo combatidos. 

ablatum est.
21 II-II, q. 40, a. 1, co.: Tertio, requiritur ut sit intentio bellantium recta, qua scilicet intenditur vel ut bonum promoveatur, 
vel ut malum vitetur. Unde Augustinus, in libro de verbis Dom., apud veros Dei cultores etiam illa bella pacata sunt quae 
non cupiditate aut crudelitate, sed pacis studio geruntur, ut mali coerceantur et boni subleventur. Potest autem continge-
re quod etiam si sit legitima auctoritas indicentis bellum et causa iusta, nihilominus propter pravam intentionem bellum 
reddatur illicitum. Dicit enim Augustinus, in libro contra Faust., nocendi cupiditas, ulciscendi crudelitas, implacatus et 
implacabilis animus, feritas rebellandi, libido dominandi, et si qua sunt similia, haec sunt quae in bellis iure culpantur.
22 II-II, q. 40, a. 1, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod, sicut Augustinus dicit, in II Lib. contra Manich., ille accipit gla-
dium qui, nulla superiori aut legitima potestate aut iubente vel concedente, in sanguinem alicuius armatur. Qui vero ex 
auctoritate principis vel iudicis, si sit persona privata; vel ex zelo iustitiae, quasi ex auctoritate Dei, si sit persona publica, 
gladio utitur, non ipse accipit gladium, sed ab alio sibi commisso utitur. Unde ei poena non debetur. Nec tamen illi etiam 
qui cum peccato gladio utuntur semper gladio occiduntur. Sed ipso suo gladio semper pereunt, quia pro peccato gladii 
aeternaliter puniuntur, nisi poeniteant.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 8

Agostinho (na Carta a Marcelino, c. 2, n. 14) também ensina que “é preciso agir fortemente, 
mesmo contra aqueles que resistem, a fim de dobrá-los por certa dureza benevolente. 
Aquele que é privado do poder de fazer o mal sofre uma proveitosa derrota. De fato, nada 
é mais infeliz do que o feliz sucesso dos pecadores, pois a impunidade é alimentada, e sua 
má vontade é fortificada como um inimigo interior”23.

A terceira objeção argumenta: o que se opõe a um ato de virtude é um pecado. Mas 
a guerra se opõe à paz. Logo, a guerra é sempre um pecado. Em resposta, Tomás afirma 
que os que fazem guerras justas procuram a paz. Portanto, eles não se opõem à paz, a não 
ser à paz má que o Senhor “não veio trazer à terra”, como está em Mateus 10:34. Agostinho 
(na Carta a Bonifácio, n. 6) diz que “não se procura a paz para fazer a guerra, mas faz-se 
a guerra para se obter a paz. Portanto, seja pacífico ao combater, para que, com a vitória, 
leve o benefício da paz aos combatidos”24.

A quarta objeção argumenta que os exercícios como os exercícios intelectuais 
são lícitos, mas os exercícios guerreiros, como os torneios, são proibidos pela Igreja, e 
os que morrem neles são privados de sepultura eclesiástica. Logo, a guerra parece ser 
absolutamente um pecado. Em resposta, Tomás diz que os exercícios bélicos não são 
universalmente proibidos. Proibidos são os exercícios desordenados e perigosos que 
ocasionam matanças e depredações. Os antigos praticavam exercícios ordenados à guerra 
que não tinham nenhum desses perigos. Por isso, eram chamados de “exercícios de armas” 
ou “guerras não sangrentas”25.

2 A PRUDÊNCIA
Agora, passemos a considerar o tema da prudência, que é uma virtude que pode 

existir como infusa (isto é, com a caridade) ou como adquirida (sem a caridade).
No Tratado da Caridade, questão 23, artigo 7, pergunta-se: sem a caridade, pode 

existir alguma verdadeira virtude? Tomás responde da seguinte maneira. Há dois tipos 
de bens: o último, que é universal e principal, e o próximo, que é particular. O homem se 
ordena ao bem último e principal pela caridade. Mas há dois tipos de bens particulares: 
o verdadeiro e o aparente. O bem verdadeiro é ordenável em si ao bem principal, mas 
o bem aparente se desvia do bem principal. A virtude que se ordena ao bem principal 
23 II-II, q. 40, a. 1, ad 2: Ad secundum dicendum quod huiusmodi praecepta, sicut Augustinus dicit, in libro de Serm. 
Dom. in monte, semper sunt servanda in praeparatione animi, ut scilicet semper homo sit paratus non resistere vel non 
se defendere si opus fuerit. Sed quandoque est aliter agendum propter commune bonum, et etiam illorum cum quibus 
pugnatur. Unde Augustinus dicit, in Epist. ad Marcellinum, agenda sunt multa etiam cum invitis benigna quadam aspe-
ritate plectendis. Nam cui licentia iniquitatis eripitur, utiliter vincitur, quoniam nihil est infelicius felicitate peccantium, qua 
poenalis nutritur impunitas, et mala voluntas, velut hostis interior, roboratur.
24 II-II, q. 40, a. 1, ad 3: Ad tertium dicendum quod etiam illi qui iusta bella gerunt pacem intendunt. Et ita paci non con-
trariantur nisi malae, quam dominus non venit mittere in terram, ut dicitur Matth. X. Unde Augustinus dicit, ad Bonifacium, 
non quaeritur pax ut bellum exerceatur, sed bellum geritur ut pax acquiratur. Esto ergo bellando pacificus, ut eos quos 
expugnas ad pacis utilitatem vincendo perducas.
25 II-II, q. 40, a. 1, ad 4: Ad quartum dicendum quod exercitia hominum ad res bellicas non sunt universaliter prohibita, 
sed inordinata exercitia et periculosa, ex quibus occisiones et depraedationes proveniunt. Apud antiquos autem exerci-
tationes ad bella sine huiusmodi periculis erant, et ideo vocabantur meditationes armorum, vel bella sine sanguine, ut 
per Hieronymum patet, in quadam epistola.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 9

do homem é chamada de virtude simplesmente verdadeira e ela não pode existir sem a 
caridade. Mas a virtude que se ordena a um fim particular pode existir sem a caridade. 
Entretanto, a virtude que se ordena a um bem particular aparente não é verdadeira, mas 
é uma falsa semelhança de virtude. Mas a virtude que se ordena a um bem particular 
verdadeiro, como a preservação da cidade ou algo assim, é uma virtude verdadeira, mas 
imperfeita. Porém, esta virtude pode se tornar verdadeira e perfeita, desde que se refira ao 
bem final e perfeito26.

Essa tese é confirmada na Suma de Teologia, I-II, questão 65, artigo 2, onde se 
pergunta: as virtudes morais podem existir sem a caridade? Em sua resposta, Tomás diz 
que as virtudes morais adquiridas realizam um bem ordenado a um fim que não excede a 
capacidade natural humana e, por isso, podem ser adquiridas pelo mero exercício de atos 
humanos. Essas virtudes podem existir sem a caridade, como existiram em muitos pagãos. 
Porém, as virtudes morais infusas realizam um bem ordenado ao fim último sobrenatural 
e, por isso, não podem ser adquiridas pelos atos humanos, mas são infundidas por Deus. 
Somente as virtudes morais infusas têm a razão perfeita e verdadeira de virtude e elas não 
podem existir sem a caridade27.

Existem cinco espécies subjetivas da prudência, ou seja, a individual, a legislativa, 
a política, a econômica e a militar (estabelecidas na Suma de Teologia, II-II, q. 50). Parece 
que todas elas são necessárias à vida humana, pois, na Suma de Teologia, I-II, q. 57, a. 
5, pergunta-se: a prudência é uma virtude necessária ao homem? Tomás responde que a 
prudência é a virtude mais necessária à vida humana, pois ela consiste em viver bem, e 
viver bem consiste em agir bem. Agir bem não é apenas realizar um ato bom, mas realizá-
lo por uma escolha correta. Para que a escolha seja correta, requerem-se duas coisas: o 
fim devido e os meios adequados a esse fim. A virtude moral dispõe o homem retamente 
ao fim devido, ao passo que a prudência aperfeiçoa a razão do homem para aconselhar e 
escolher os meios28.
26 II-II, q. 23, a. 7, co.: Respondeo dicendum quod virtus ordinatur ad bonum, ut supra habitum est. Bonum autem 
principaliter est finis, nam ea quae sunt ad finem non dicuntur bona nisi in ordine ad finem. Sicut ergo duplex est finis, 
unus ultimus et alius proximus, ita etiam est duplex bonum, unum quidem ultimum, et aliud proximum et particulare. 
Ultimum quidem et principale bonum hominis est Dei fruitio, secundum illud Psalm., mihi adhaerere Deo bonum est, et 
ad hoc ordinatur homo per caritatem. Bonum autem secundarium et quasi particulare hominis potest esse duplex, unum 
quidem quod est vere bonum, utpote ordinabile, quantum est in se, ad principale bonum, quod est ultimus finis; aliud 
autem est bonum apparens et non verum, quia abducit a finali bono. Sic igitur patet quod virtus vera simpliciter est illa 
quae ordinat ad principale bonum hominis, sicut etiam philosophus, in VII Physic., dicit quod virtus est dispositio perfecti 
ad optimum. Et sic nulla vera virtus potest esse sine caritate. Sed si accipiatur virtus secundum quod est in ordine ad 
aliquem finem particularem, sic potest aliqua virtus dici sine caritate, inquantum ordinatur ad aliquod particulare bonum. 
Sed si illud particulare bonum non sit verum bonum, sed apparens, virtus etiam quae est in ordine ad hoc bonum non erit 
vera virtus, sed falsa similitudo virtutis. [...] Si vero illud bonum particulare sit verum bonum, puta conservatio civitatis vel 
aliquid huiusmodi, erit quidem vera virtus, sed imperfecta, nisi referatur ad finale et perfectum bonum. Et secundum hoc 
simpliciter vera virtus sine caritate esse non potest.
27 I-II, q. 65, a. 2, co.: Respondeo dicendum quod, sicut supra dictum est, virtutes morales prout sunt operativae boni 
in ordine ad finem qui non excedit facultatem naturalem hominis, possunt per opera humana acquiri. Et sic acquisitae 
sine caritate esse possunt, sicut fuerunt in multis gentilibus. Secundum autem quod sunt operativae boni in ordine ad 
ultimum finem supernaturalem, sic perfecte et vere habent rationem virtutis; et non possunt humanis actibus acquiri, sed 
infunduntur a Deo. Et huiusmodi virtutes morales sine caritate esse non possunt.
28 I-II, q. 57, a. 5, co.: Respondeo dicendum quod prudentia est virtus maxime necessaria ad vitam humanam. Bene enim 
vivere consistit in bene operari. Ad hoc autem quod aliquis bene operetur, non solum requiritur quid faciat, sed etiam 



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 10

Entretanto, uma objeção argumenta que não é preciso ter pessoalmente a prudência 
para viver bem, mas basta seguir os conselhos dos prudentes. Em resposta, Tomás afirma 
que não basta que um homem siga o conselho de outro homem para realizar o bem, pois 
assim a sua obra não é totalmente perfeita, mas requer-se que ele tenha a prudência para 
viver bem29.

Na vida humana, ou seja, no contexto das coisas que podem ser realizadas pelo 
homem, há uma diferença entre um fim particular (como a vitória na guerra) e o fim comum. 
Assim, na Suma de Teologia, II-II, q. 47, a. 2, ad 1, Tomás explica que a sabedoria considera 
a causa mais elevada. Por isso, a consideração da causa mais elevada, em um gênero 
qualquer, pertence à sabedoria dentro desse gênero. E no gênero dos atos humanos, a 
causa mais elevada é o fim comum de toda a vida humana. Este é o fim que a prudência 
busca, visto que, como ensina Aristóteles (Ética a Nicômaco, l. 6, c. 5), assim como 
aquele que raciocina corretamente em vista de um fim particular, por exemplo, a vitória, 
dizemos que é prudente, não simplesmente, mas neste gênero bélico, assim também 
aquele que raciocina bem a respeito de todo o bem viver, dizemos que é simplesmente 
prudente. A prudência é, portanto, sabedoria a respeito das coisas humanas, não sabedoria 
simplesmente, por não versar sobre a causa simplesmente mais elevada30.

Uma das espécies subjetivas da prudência é a prudência militar. Na Suma de 
Teologia, II-II, q. 50, a. 4, pergunta-se: a arte militar deve ser considerada uma espécie 
de prudência? No sed contra, Tomás declara que está dito nos Provérbios 24:6: “É 
com a prudência que empreenderás a guerra e a vitória depende de grande número de 
conselheiros”. Mas aconselhar pertence à prudência. Logo, nos assuntos de guerra há 
grande necessidade de uma espécie de prudência, que se chama militar31.

A seguir, Tomás explica que as obras da arte e da razão devem ser conformes às 
obras da natureza instituídas pela razão divina. Mas a natureza visa dois fins: primeiro, 

quomodo faciat; ut scilicet secundum electionem rectam operetur, non solum ex impetu aut passione. Cum autem electio 
sit eorum quae sunt ad finem, rectitudo electionis duo requirit, scilicet debitum finem; et id quod convenienter ordinatur 
ad debitum finem. Ad debitum autem finem homo convenienter disponitur per virtutem quae perficit partem animae 
appetitivam, cuius obiectum est bonum et finis. Ad id autem quod convenienter in finem debitum ordinatur, oportet quod 
homo directe disponatur per habitum rationis, quia consiliari et eligere, quae sunt eorum quae sunt ad finem, sunt actus 
rationis. Et ideo necesse est in ratione esse aliquam virtutem intellectualem, per quam perficiatur ratio ad hoc quod 
convenienter se habeat ad ea quae sunt ad finem. Et haec virtus est prudentia. Unde prudentia est virtus necessaria ad 
bene vivendum.
29 I-II, q. 57, a. 5, ad 2: Ad secundum dicendum quod, cum homo bonum operatur non secundum propriam rationem, sed 
motus ex consilio alterius; nondum est omnino perfecta operatio ipsius, quantum ad rationem dirigentem, et quantum ad 
appetitum moventem. Unde si bonum operetur, non tamen simpliciter bene; quod est bene vivere.
30 II-II, q. 47, a. 2, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod, sicut supra dictum est, sapientia considerat causam altissimam 
simpliciter. Unde consideratio causae altissimae in quolibet genere pertinet ad sapientiam in illo genere. In genere au-
tem humanorum actuum causa altissima est finis communis toti vitae humanae. Et hunc finem intendit prudentia, dicit 
enim philosophus, in VI Ethic., quod sicut ille qui ratiocinatur bene ad aliquem finem particularem, puta ad victoriam, 
dicitur esse prudens non simpliciter, sed in hoc genere, scilicet in rebus bellicis; ita ille qui bene ratiocinatur ad totum 
bene vivere dicitur prudens simpliciter. Unde manifestum est quod prudentia est sapientia in rebus humanis, non autem 
sapientia simpliciter, quia non est circa causam altissimam simpliciter; est enim circa bonum humanum, homo autem non 
est optimum eorum quae sunt. Et ideo signanter dicitur quod prudentia est sapientia viro, non autem sapientia simpliciter.
31 II-II, q. 50, a. 4, s.c.: Sed contra est quod dicitur Prov. XXIV, cum dispositione initur bellum, et erit salus ubi sunt multa 
consilia. Sed consiliari pertinet ad prudentiam. Ergo in rebus bellicis maxime necessaria est aliqua species prudentiae 
quae militaris dicitur.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 11

governar cada coisa em si mesma; segundo, resistir aos ataques exteriores e às causas 
de destruição. É por isso que ela deu aos animais não somente a potência concupiscível 
pela qual são movidos a procurar as coisas convenientes à sua saúde, mas também a 
potência irascível pela qual o animal resiste àqueles que o atacam. Portanto, em tudo o que 
é dirigido pela razão, deve haver não apenas a prudência política, pela qual se disponham 
convenientemente as coisas que pertencem ao bem comum, mas também a prudência 
militar, pela qual se repelem os ataques dos inimigos32.

No entanto, a primeira objeção argumenta: a prudência é distinta da arte, segundo 
Aristóteles (Ética a Nicômaco, l. 6, c. 3 e 5). Mas a militar parece ser certa arte nos assuntos 
de guerra, segundo Aristóteles (Ética a Nicômaco, l. 3, c. 8 e 11). Logo, a militar não deve 
ser considerada uma espécie de prudência. Em resposta, Tomás afirma que a militar pode 
ser uma arte, enquanto tem certas regras sobre o bom uso de algumas coisas exteriores, 
como as armas e os cavalos. Porém, enquanto é ordenada ao bem comum, ela tem mais 
razão de prudência33.

A segunda objeção argumenta que o assunto militar está contido no político, assim 
como muitos outros negócios estão, como o dos comerciantes, o dos artífices e outros 
semelhantes. Mas tais negócios existentes na cidade não são considerados como espécies 
de prudência. Logo, o militar também não deve ser considerado assim. Em resposta, 
Tomás diz que as outras atividades exercidas na cidade são ordenadas a certas utilidades 
particulares, mas a militar é ordenada à proteção de todo o bem comum34.

E a terceira objeção argumenta: nas coisas de guerra, a coragem dos soldados é 
o que mais conta. Logo, a arte militar pertence mais à fortaleza do que à prudência. Em 
resposta, Tomás afirma que o exercício da arte militar pertence à fortaleza, mas a sua 
direção pertence à prudência, sobretudo enquanto diz respeito ao chefe do exército35.

A operação humana é constituída em parte pelo que é natural e em parte pelo 
que é variável. Na Suma de Teologia, II-II, q. 47, a. 15, pergunta-se: somos prudentes 
naturalmente? No sed contra, Tomás declara que “a virtude intelectual nasce e cresce 
principalmente pelo ensinamento. É por isso que ela requer experiência e tempo” (Ética a 
Nicômaco, l. 2, c. 1). Mas a prudência é uma virtude intelectual. Logo, não somos prudentes 
naturalmente, mas graças ao ensinamento e à experiência36.
32 II-II, q. 50, a. 4, co.: Respondeo dicendum quod ea quae secundum artem et rationem aguntur conformia esse oportet 
his quae sunt secundum naturam, quae a ratione divina sunt instituta. Natura autem ad duo intendit primo quidem, ad re-
gendum unamquamque rem in seipsa; secundo vero, ad resistendum extrinsecis impugnantibus et corruptivis. Et propter 
hoc non solum dedit animalibus vim concupiscibilem, per quam moveantur ad ea quae sunt saluti eorum accommoda; 
sed etiam vim irascibilem, per quam animal resistit impugnantibus. Unde et in his quae sunt secundum rationem non 
solum oportet esse prudentiam politicam, per quam convenienter disponantur ea quae pertinent ad bonum commune; 
sed etiam militarem, per quam hostium insultus repellantur.
33 II-II, q. 50, a. 4, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod militaris potest esse ars secundum quod habet quasdam regulas 
recte utendi quibusdam exterioribus rebus, puta armis et equis, sed secundum quod ordinatur ad bonum commune, 
habet magis rationem prudentiae.
34 II-II, q. 50, a. 4, ad 2: Ad secundum dicendum quod alia negotia quae sunt in civitate ordinantur ad aliquas particulares 
utilitates, sed militare negotium ordinatur ad tuitionem totius boni communis.
35 II-II, q. 50, a. 4, ad 3: Ad tertium dicendum quod executio militiae pertinet ad fortitudinem, sed directio ad prudentiam, 
et praecipue secundum quod est in duce exercitus.
36 II-II, q. 47, a. 15, s.c.: Sed contra est quod philosophus dicit, in II Ethic., quod virtus intellectualis plurimum ex doctrina 



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 12

A seguir, Tomás afirma que a prudência inclui o conhecimento prático dos universais 
e também o conhecimento prático dos singulares, aos quais o homem prudente aplica 
os princípios universais. Quanto ao conhecimento universal, ele se distingue em dois. Há 
os primeiros princípios universais, que são naturalmente conhecidos (ou seja, conhecidos 
como a sindérese). E há os princípios universais posteriores, que não são naturais, mas 
são descobertos pela experiência ou pela instrução37.

Quanto ao conhecimento prático particular, ele também se distingue em dois: o fim 
e os meios. Mas os fins retos da vida humana são determinados. Por isso, pode haver 
inclinação natural com respeito a esses fins; assim, alguns, por disposição natural, possuem 
certas virtudes que os inclinam para os fins retos e, portanto, possuem por natureza também 
um reto julgamento sobre esses fins. Mas os meios para realizar o fim nas coisas humanas 
não são determinados; eles se diversificam de muitos modos segundo a diversidade das 
pessoas e negócios. E como a inclinação da natureza é sempre para algo determinado, 
tal conhecimento não pode ser inato por natureza nos homens. Entretanto, um homem 
pode ser naturalmente mais apto que outro para discernir esses meios. Portanto, como 
a prudência não versa sobre os fins, mas sobre os meios, ela não é natural no homem38.

Qualquer espécie de prudência tem três atos. Isso é explicado na Suma de Teologia, 
II-II, q. 47, a. 8, onde se pergunta: comandar é o ato principal da prudência? Tomás responde 
na afirmativa. Ele esclarece que a prudência é a reta razão do que deve ser feito. Portanto, 
é necessário que o ato principal da prudência seja o ato principal da razão que versa sobre 
o que deve ser feito. Nela se distinguem três atos. O primeiro é deliberar (ou aconselhar), 
que faz a descoberta, pois deliberar (ou aconselhar) é procurar. O segundo é julgar o que 
foi descoberto, o que é feito pela razão especulativa. Mas a razão prática, que é ordenada 
à operação, vai mais longe e o seu terceiro ato é comandar, que consiste em aplicar o 
que foi descoberto e julgado à operação que deve ser feita. Como o terceiro ato está mais 
próximo do fim da razão prática, segue-se que ele é o principal ato da razão prática e, por 
consequência, da prudência39.

habet et generationem et augmentum, ideo experimento indiget et tempore. Sed prudentia est virtus intellectualis, ut 
supra habitum est. Ergo prudentia non inest nobis a natura, sed ex doctrina et experimento.
37 II-II, q. 47, a. 15, co.: Respondeo dicendum quod, sicut ex praemissis patet, prudentia includit cognitionem et uni-
versalium et singularium operabilium, ad quae prudens universalia principia applicat. Quantum igitur ad universalem 
cognitionem, eadem ratio est de prudentia et de scientia speculativa. Quia utriusque prima principia universalia sunt 
naturaliter nota, ut ex supradictis patet, nisi quod principia communia prudentiae sunt magis connaturalia homini; ut enim 
philosophus dicit, in X Ethic., vita quae est secundum speculationem est melior quam quae est secundum hominem. 
Sed alia principia universalia posteriora, sive sint rationis speculativae sive practicae, non habentur per naturam, sed per 
inventionem secundum viam experimenti, vel per disciplinam.
38 II-II, q. 47, a. 15, co.: Quantum autem ad particularem cognitionem eorum circa quae operatio consistit est iterum dis-
tinguendum. Quia operatio consistit circa aliquid vel sicut circa finem; vel sicut circa ea quae sunt ad finem. Fines autem 
recti humanae vitae sunt determinati. Et ideo potest esse naturalis inclinatio respectu horum finium, sicut supra dictum 
est quod quidam habent ex naturali dispositione quasdam virtutes quibus inclinantur ad rectos fines, et per consequens 
etiam habent naturaliter rectum iudicium de huiusmodi finibus. Sed ea quae sunt ad finem in rebus humanis non sunt 
determinata, sed multipliciter diversificantur secundum diversitatem personarum et negotiorum. Unde quia inclinatio na-
turae semper est ad aliquid determinatum, talis cognitio non potest homini inesse naturaliter, licet ex naturali dispositione 
unus sit aptior ad huiusmodi discernenda quam alius; sicut etiam accidit circa conclusiones speculativarum scientiarum. 
Quia igitur prudentia non est circa fines, sed circa ea quae sunt ad finem, ut supra habitum est; ideo prudentia non est 
naturalis.
39 II-II, q. 47, a. 8, co.: Respondeo dicendum quod prudentia est recta ratio agibilium, ut supra dictum est. Unde oportet 



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 13

Assim como a prudência tem três atos virtuosos, assim também a imprudência 
tem três atos viciosos que se opõem a eles. O ato vicioso da precipitação se opõe ao 
ato virtuoso da deliberação (ou conselho). Assim, na Suma de Teologia, II-II, q. 53, a. 3, 
pergunta-se: a precipitação é um pecado contido na imprudência? Tomás responde na 
afirmativa. A precipitação se aplica metaforicamente aos atos da alma por semelhança 
com o movimento corporal. Assim, precipitar-se designa aquilo que passa do alto para 
baixo por um impulso de seu próprio movimento ou por efeito de um impulso recebido, 
sem descer em ordem pelos degraus. O mais elevado da alma é a razão; o baixo é a 
operação realizada pelo corpo. Os degraus intermediários, pelos quais se deve descer 
ordenadamente, são a memória do passado, a inteligência do presente, a sagacidade 
referente aos eventos futuros, o raciocínio que compara uma coisa com outra, a docilidade 
que aceita o parecer dos mais velhos. Por esses degraus se desce ordenadamente, 
deliberando (ou aconselhando) retamente. Porém, se alguém é levado a agir pelo ímpeto 
da vontade ou da paixão, saltando esses degraus, cai na precipitação. Portanto, como a 
desordem do conselho pertence à imprudência, fica claro que o vício da precipitação está 
contido na imprudência40.

CONCLUSÃO
Agora, recapitulemos as principais teses vistas até aqui.
A caridade é uma virtude teologal, que só existe no homem se for infundida por 

Deus.
A paz é um ato interior que se segue do ato principal da caridade, que é o ato do 

amor.
A guerra injusta é um vício oposto à paz. Portanto, é um pecado mortal para um 

cristão.
A prudência adquirida pode ser chamada de virtude verdadeira, mas imperfeita, 

porque ela visa um bem verdadeiro, como a preservação da cidade ou algo assim, mas 
não é ordenada, por si só, ao bem final sobrenatural, embora seja ordenável a este bem. 
Muitos pagãos tiveram a prudência adquirida.

quod ille sit praecipuus actus prudentiae qui est praecipuus actus rationis agibilium. Cuius quidem sunt tres actus. Quo-
rum primus est consiliari, quod pertinet ad inventionem, nam consiliari est quaerere, ut supra habitum est. Secundus 
actus est iudicare de inventis, et hic sistit speculativa ratio. Sed practica ratio, quae ordinatur ad opus, procedit ulterius et 
est tertius actus eius praecipere, qui quidem actus consistit in applicatione consiliatorum et iudicatorum ad operandum. 
Et quia iste actus est propinquior fini rationis practicae, inde est quod iste est principalis actus rationis practicae, et per 
consequens prudentiae.
40 II-II, q. 53, a. 3, co.: Respondeo dicendum quod praecipitatio in actibus animae metaphorice dicitur secundum simi-
litudinem a corporali motu acceptam. Dicitur autem praecipitari secundum corporalem motum quod a superiori in ima 
pervenit secundum impetum quendam proprii motus vel alicuius impellentis, non ordinate incedendo per gradus. Sum-
mum autem animae est ipsa ratio. Imum autem est operatio per corpus exercita. Gradus autem medii, per quos oportet 
ordinate descendere, sunt memoria praeteritorum, intelligentia praesentium, solertia in considerandis futuris eventibus, 
ratiocinatio conferens unum alteri, docilitas, per quam aliquis acquiescit sententiis maiorum, per quos quidem gradus 
aliquis ordinate descendit recte consiliando. Si quis autem feratur ad agendum per impetum voluntatis vel passionis, 
pertransitis huiusmodi gradibus, erit praecipitatio. Cum ergo inordinatio consilii ad imprudentiam pertineat, manifestum 
est quod vitium praecipitationis sub imprudentia continetur.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 14

A prudência é a virtude mais necessária à vida humana, pois ela consiste em viver 
bem, e viver bem consiste em agir bem.

Parece que as cinco espécies da prudência (a individual, a legislativa, a política, a 
econômica e a militar) são necessárias à vida humana.

Não basta que um homem siga o conselho de outro homem para realizar o bem, 
pois assim a sua obra não é totalmente perfeita, mas requer-se que ele tenha a prudência 
para viver bem.

A vitória na guerra é um fim particular, mas a prudência busca o fim comum de toda 
a vida humana.

Existe uma prudência militar, desde que ela tenha por fim repelir os ataques 
exteriores e proteger o bem comum.

A prudência versa essencialmente sobre os meios variáveis, que são ordenados aos 
fins determinados. Esses meios são descobertos pela experiência e pela instrução.

Qualquer espécie de prudência tem três atos: deliberar (ou aconselhar), julgar e 
comandar. Deliberar é procurar, entre várias possibilidades de ação, a ação que deve ser 
feita. Julgar é entender a verdade da ação descoberta como a correta. E comandar é 
aplicar a ação descoberta e julgada à operação.

A precipitação é o vício que se opõe ao ato virtuoso da deliberação (ou conselho).
Meu argumento final é o seguinte. A prudência é a virtude mais necessária à vida 

humana. Não basta que um homem siga o conselho de outro homem para realizar o bem, 
pois assim a sua obra não é totalmente perfeita, mas requer-se que ele tenha a prudência 
para viver bem. As cinco espécies de prudência (a individual, a legislativa, a política, a 
econômica e a militar) são necessárias à vida humana. Existe uma prudência militar, desde 
que ela tenha por fim repelir os ataques exteriores e proteger o bem comum, e não apenas a 
vitória. Como a prudência versa essencialmente sobre os meios, que são variáveis, existem 
muitos meios possíveis para repelir os ataques exteriores e proteger o bem comum, mas 
nem todos são moralmente corretos. Para a formação completa da prudência militar, é 
necessário deliberar (ou aconselhar) bem, julgar bem e comandar bem. A precipitação é 
o vício que se opõe ao ato virtuoso da deliberação (ou conselho). É necessário que a 
formação da prudência militar comece com a realização virtuosa do ato de deliberar (ou 
aconselhar) sobre se uma guerra proposta é justa ou injusta. Uma guerra justa pode ser, 
talvez, a favor da caridade, mas participar de uma guerra injusta é um pecado mortal para 
um cristão, pois uma guerra injusta se opõe ao ato interior da paz, que se segue do ato 
principal da caridade que é o ato do amor. Para uma guerra ser injusta, basta falhar em uma 
ou mais de uma condição: será injusta se for declarada por uma autoridade ilegítima, ou se 
tiver uma causa injusta, ou se tiver uma intenção incorreta.

Para finalizar, irei expor alguns comentários que E.B.F. Midgley41 faz sobre a 
compreensão que os cristãos devem ter sobre a guerra.

41 MIDGLEY, E.B.F. The natural law tradition and the theory of international relations. New York: Barnes & Noble Books, 
1975.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 15

Como é um pecado mortal lutar em uma guerra evidentemente injusta, é presumível 
que nós devemos fazer alguma pesquisa, se soubermos que há uma possibilidade 
extremamente boa de alcançarmos uma conclusão definitiva. A razão para isso é que nós 
devemos fazer um esforço – desde que haja uma possibilidade suficiente de sucesso - para 
evitarmos fazer inconscientemente algo que é matéria de pecado mortal (p. 125).

Há mais guerras que são objetivamente injustas do que guerras que são objetivamente 
justas. A razão para isso é que jamais pode haver justiça objetiva em ambos os lados de 
um conflito armado, mas é perfeitamente possível que haja injustiça objetiva em ambos os 
lados. Ademais, à luz da experiência e da história, chega-se à mesma conclusão de que as 
guerras são frequentemente injustas (p. 128).

A seguir está uma lista das posições ou cargos de pessoas que podem ter um dever 
de pesquisar a justiça de uma guerra proposta ou em curso:

(a) Alto cargo no governo central em virtude do qual um homem pode e deve 
pesquisar e aconselhar a autoridade suprema para impedir qualquer proposta de 
recorrer a uma guerra que é objetivamente injusta.

(b) Cargo específico no governo central em virtude do qual um homem pode e deve 
pesquisar e aconselhar.

(c) Alguém que não tem um cargo no governo central, mas é capaz de adquirir algum 
conhecimento dos méritos ou da causa, e tem algum poder de exercer influência 
sobre o governo central com alguma chance de sucesso. Tal influência pode estar 
disponível de acordo com a variedade da constituição nos países, em razão de 
cargo no governo provincial, riqueza, nobreza, status político em virtude de posição 
em um partido político, prestígio intelectual ou fama política aos olhos do governo 
central, em virtude de círculos influentes ou do povo em geral.

(d) A posse de uma educação adequada para a avaliação adequada dos fatos do 
caso (dado um conhecimento suficiente desses fatos) e um conhecimento suficiente 
de uma ciência moral saudável para tornar possível um juízo de acordo com a reta 
razão.

(e) Seja na ausência ou na presença de um conhecimento adquirido adequado de 
uma ciência moral, a posse em algum grau daqueles dons sobrenaturais pelos quais 
o homem pode ter uma conaturalidade com o bem (p. 129-130).

REFERÊNCIAS
ALLMAN, Mark J. Who would Jesus kill? War, peace, and the Christian tradition. Winona: Anselm 
Academic, 2008.

AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. Volumes 4 e 5. Coordenação geral de Carlos-Josaphat Pinto de 
Oliveira, OP. São Paulo: Edições Loyola, 2012.



Introdução ao tema da guerra em Tomás de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capítulo 1 16

BAINTON, Roland H. Christian attitudes toward war and peace: A historical survey. New York: Abingdon 
Press, 1960.

BRUNSTETTER, Daniel R.; O’DRISCOLL, Cian (ed.). Just war thinkers: From Cicero to the 21st century. 
New York: Routledge, 2018.

CAHILL, Lisa Sowle. Blessed are the peacemakers: Pacifism, just war, and peacebuilding. Minneapolis: 
Fortress Press, 2019.

CHAN, David K. Beyond just war: A virtue ethics approach. New York: Palgrave Macmillan, 2012.

FAHEY, Joseph. Uma visão geral de quatro tradições sobre guerra e paz na história cristã. Perspectivas, 
v. 8(3), 2023, p. 224-246.

FIALA, Andrew G. The just war myth: The moral illusions of war. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers, 
2008.

JOHNSON, James Turner. The quest for peace: Three moral traditions in Western cultural history. 
Princeton: Princeton University Press, 1987.

LANG JR, Anthony F.; O’DRISCOLL, Cian; WILLIAMS, John (ed.). Just war: Authority, tradition, and 
practice. Washington, DC: Georgetown University Press, 2013.

MIDGLEY, E.B.F. The natural law tradition and the theory of international relations. New York: Barnes & 
Noble Books, 1975.

RANDAZZO GOMES, André Ricardo. A prudência e seus fins segundo Tomás de Aquino. Ponta Grossa: 
Atena, 2025.

RANDAZZO GOMES, André Ricardo. Tomás de Aquino e a infidelidade na Apologia de Las Casas (c. 
6-27). Revista Paranaense de Filosofia, v. 4, n. 1, 2024, p. 111-132.

RANDAZZO GOMES, André Ricardo. Tomás de Aquino e os bárbaros na Apologia de Las Casas (c. 1-5). 
Revista Paranaense de Filosofia, v. 4, n. 2, 2024, p. 45-68.

REICHBERG, Gregory M. Thomas Aquinas on war and peace. Cambridge: Cambridge University Press, 
2017.

RUSSELL, Frederick H. The just war in the Middle Ages. Cambridge: Cambridge University Press, 1975.

SCOTT, James Brown. The Spanish origin of international law: Francisco de Vitoria and his law of nations. 
Oxford: Clarendon Press, 1934.

YODER, John Howard. When war is unjust: Being honest in just war thinking. New York: Orbis Books, 
1996.

WALZER, Michael. Just and unjust wars: A moral argument with historical illustrations. New York: Basic 
Books, 2006.


	
	CAPA01
	CAPA2
	CAPA03
	CAPA04


