CAPITULO1

A GUERRA E A PRUDENCIA EM TOMAS DE
AQUINO

André Ricardo Randazzo Gomes

RESUMO: Existem bons estudos sobre
0 conceito da guerra, visto desde o ponto
de vista da histéria do cristianismo. Porém,
sdo0 em menor numero os estudos que
se concentram na concepcgdo especifica
que Tomas de Aquino tem sobre a guerra.
Neste artigo, pretendo contribuir para uma
compreensao da concepgdo que Tomas de
Aquino tem sobre a guerra, colocando-a no
contexto da virtude da prudéncia. Em uma
primeira secdo, procurarei expor os textos
de Tomas sobre a paz e sobre a guerra,
que se encontram na Suma de Teologia.
Em uma segunda secéo, procurarei expor
alguns textos de Tomas sobre a prudéncia
em sua esséncia e sobre a prudéncia militar
em particular. Com isso, apresentarei na
conclusao o meu argumento sobre a relagao
entre a guerra e a prudéncia militar que
pode ser concebida dentro do horizonte de

Data de aceite: 02/06/2025

WAR AND PRUDENCE IN THOMAS
AQUINAS

ABSTRACT: There are good studies about
the concept of war, seen from the point of
view of the history of Christianity. However,
few focus on the specific concept of war in
Thomas Aquinas. In this article, | intend to
contribute to an understanding of Aquinas’s
conception of war, putting it in the context of
the virtue of prudence. In the first section, |
will expound on Thomas’s texts about peace
and war as found in the Summa Theologiae.
In the second, | will examine some of his
texts about prudence in its essence, and
about military prudence in particular. In
the conclusion, | will present my argument
about the relation between war and military
prudence as conceived within the horizon
of Thomas’s vision; and, | will finish by
presenting some comments made by E.B.F.
Midgley about the understanding that
Christians must have about war.

visdo de Tomas, e finalizarei apresentando KEYWORDS: War;  Peace; Prudence;
alguns comentarios de E.B.F. Midgley sobre Ethics.

a compreensao que os cristdos devem ter

sobre a guerra.

PALAVRAS-CHAVE: Guerra; Paz;

Prudéncia; Etica.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1

1



INTRODUCAO

Existem bons estudos sobre o conceito da guerra', visto desde o ponto de vista da
historia do cristianismo. Porém, s@o em menor niUmero os estudos que se concentram na
concepgdo especifica que Tomas de Aquino tem sobre a guerra?. Neste artigo, pretendo
contribuir para uma compreensédo da concepgéao que Tomas de Aquino tem sobre a guerra,
colocando-a no contexto da virtude da prudéncia®.

O tema da guerra é analisado por Tomas de Aquino na parte moral da Suma de
Teologia, isto €, na parte que pertence as varias virtudes teologais e morais*. A guerra é
tratada por ele como um vicio que pode se opor ao ato interior da paz, que se segue do
ato do amor, que € o principal ato da virtude da caridade. No entanto, para ele, a guerra
pode ser justa, ou seja, pode ser feita de acordo com a prudéncia militar, e assim pode ser
a favor da caridade.

Portanto, como mostram os estudos de tipo histérico, & correto considerar que a
ideia da guerra justa se situa no meio entre duas concepg¢des sobre a guerra: ou seja, entre
o pacifismo, segundo o qual toda e qualquer guerra é um pecado, e o realismo, segundo o
qual é errbneo ou impossivel avaliar a guerra de acordo com normas morais.

Em uma primeira se¢éo, procurarei expor os textos de Tomas sobre a paz e sobre a
guerra. Em uma segunda secao, procurarei expor alguns textos de Tomas sobre a prudéncia
em sua esséncia e sobre a prudéncia militar em particular. Com isso, apresentarei na
conclusdo o meu argumento sobre a relagcéo entre a guerra e a prudéncia militar que pode
ser concebida dentro do horizonte de visdo de Tomas, e finalizarei apresentando alguns
comentarios de E.B.F. Midgley sobre a compreensao que os cristdos devem ter sobre a

guerra.

1 APAZ E A GUERRA

O Tratado da Caridade é composto por 24 questbes, comegando na q. 23 e
terminando na g. 46. Nas questbes de 23 a 33, Tomas trata da propria virtude da caridade.
Nas questbes de 34 a 43, trata dos vicios que se opdem a caridade. Na questéo 44, dos
preceitos da caridade. E nas questbes 45 e 46, do dom da sabedoria que corresponde a
caridade e da estultice que se opde a tal dom. A primeira parte, sobre a propria virtude,
pode ser dividida em duas secdes. A segunda dessas se¢des abrange as questdes de
27 a 33, que tratam dos atos da caridade. Na questdo 27, Tomas trata do principal ato da
caridade, que € o amor. Nas questdes de 28 a 30, trata dos atos interiores que se seguem

" No final deste artigo, podem-se encontrar as referéncias desses estudos.

2 Uma referéncia recente desse tipo é: REICHBERG, Gregory M. Thomas Aquinas on war and peace. Cambridge:
Cambridge University Press, 2017.

3 Sobre a prudéncia em Tomas de Aquino, seguirei a interpretacdo de: RANDAZZO GOMES, André Ricardo. A prudéncia
e seus fins segundo Tomas de Aquino. Ponta Grossa: Atena, 2025.

4 Neste artigo, usarei: AQUINO, Tomas de. Suma Teolégica. Volumes 4 e 5. Coordenacéo geral de Carlos-Josaphat
Pinto de Oliveira, OP. Sao Paulo: Edi¢ées Loyola, 2012.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1



do amor, e eles séo a alegria (g. 28), a paz (g. 29), e a misericordia (g. 30). Nas questbes
de 31 a 33, trata dos atos exteriores que se seguem do amor, e eles sdo a beneficéncia
(g. 31), a esmola (g. 32), e a corregéo fraterna (q. 33). Nas questdes de 34 a 43, Tomas
trata dos vicios que se opdem aos atos da caridade. O 6dio (q. 34) se opde ao amor; a
acidia (g. 35) se opde a alegria do bem divino; e a inveja (q. 36) se opde a alegria do bem
do proximo. As questdes de 37 a 42 sdo sobre os vicios que se opdem a paz. A questao
37 é sobre a discérdia, que reside no coracgdo. A questao 38 é sobre a disputa, que reside
na boca. As questdes de 39 a 42 séo sobre vicios opostos & paz que consistem na acao:
o cisma (qg. 39), a guerra (g. 40), a rixa (q. 41), e a sedicao (qg. 42). O escandalo (qg. 43) se
opbe a beneficéncia.

Comecemos com a exposicao das questdes sobre a paz e sobre a guerra.

A questao 29 é sobre a paz e é dividida em quatro artigos. O artigo 1 pergunta: a
paz é idéntica a concordia? Tomas responde na negativa. A paz inclui a concordia e lhe
acrescenta alguma coisa. Em todo lugar onde ha paz, ha concoérdia, mas a reciproca nao
€ verdadeira. A concérdia, essencialmente, se refere ao outro, enquanto as vontades de
muitos se unem em um mesmo consenso. No entanto, o coragcdo de um mesmo homem
pode ter tendéncias a coisas diversas, pois as diversas poténcias apetitivas podem tender
a coisas contrarias entre si, ou uma mesma poténcia apetitiva pode tender a coisas
diversas que ela ndo pode alcancar simultaneamente. A unido desses movimentos constitui
essencialmente a paz, mas néo constitui essencialmente a concérdia®.

Em resposta a uma objecéo, Tomas acrescenta o seguinte esclarecimento. Agostinho
diz que a paz dos homens é a concérdia na ordem. Deve-se entender isso no sentido de
que, em tal situagdo, um concorda com o outro segundo 0 que convém a ambos, € nao
segundo uma coagdo de um sobre o outro, com um temor de um perigo. Quando Agostinho
diz que a paz é a tranquilidade da ordem, deve-se entender que tal tranquilidade consiste
em que, em cada homem, todos os movimentos do apetite estejam em repouso®.

O artigo 2 pergunta: todas as coisas desejam a paz? Tomas responde na afirmativa.
Quando um homem deseja alguma coisa, ele deseja obter tal coisa e deseja remover

51I-l, g. 29, a. 1, co.: Respondeo dicendum quod pax includit concordiam et aliquid addit. Unde ubicumque est pax,
ibi est concordia, non tamen ubicumque est concordia, est pax, si nomen pacis proprie sumatur. Concordia enim, pro-
prie sumpta, est ad alterum, inquantum scilicet diversorum cordium voluntates simul in unum consensum conveniunt.
Contingit etiam unius hominis cor tendere in diversa, et hoc dupliciter. Uno quidem modo, secundum diversas potentias
appetitivas, sicut appetitus sensitivus plerumque tendit in contrarium rationalis appetitus, secundum illud ad Gal. V, caro
concupiscit adversus spiritum. Alio modo, inquantum una et eadem vis appetitiva in diversa appetibilia tendit quae simul
assequi non potest. Unde necesse est esse repugnantiam motuum appetitus. Unio autem horum motuum est quidem de
ratione pacis, non enim homo habet pacatum cor quandiu, etsi habeat aliquid quod vult, tamen adhuc restat ei aliquid
volendum quod simul habere non potest. Haec autem unio non est de ratione concordiae. Unde concordia importat unio-
nem appetituum diversorum appetentium, pax autem, supra hanc unionem, importat etiam appetituum unius appetentis
unionem.

511-11, g. 29, a. 1, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod Augustinus loquitur ibi de pace quae est unius hominis ad alium.
Et hanc pacem dicit esse concordiam, non quamlibet, sed ordinatam, ex eo scilicet quod unus homo concordat cum alio
secundum illud quod utrique convenit. Si enim homo concordet cum alio non spontanea voluntate, sed quasi coactus
timore alicuius mali imminentis, talis concordia non est vere pax, quia non servatur ordo utriusque concordantis, sed per-
turbatur ab aliquo timorem inferente. Et propter hoc praemittit quod pax est tranquillitas ordinis. Quae quidem tranquillitas
consistit in hoc quod omnes motus appetitivi in uno homine conquiescunt.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1



0s obstaculos a tal obtencdo. Porém, essa obtengcédo pode ser impedida por um desejo
contrario do préprio homem ou de um outro homem. A paz elimina ambos os obstaculos.
Segue-se que quem deseja alguma coisa, deseja a paz, pois quem deseja alguma coisa,
deseja obter tranquilamente e sem impedimentos o objeto desejado’.

Em resposta a algumas objecdes, Tomas acrescenta os seguintes esclarecimentos.
A paz implica a uniao ndo apenas do apetite racional e do apetite sensitivo, mas também
do apetite natural®.

Mesmo o0s que procuram guerras e dissensbes desejam a paz, que consideram
ndo possuir. Nao ha paz se alguém concorda com outro em algo contrario ao que ele
mesmo mais quer. Por isso € que, ao fazerem a guerra, os homens procuram romper essa
concordia, como se nela ndo houvesse paz, para obterem uma paz na qual nada mais sera
contrario as suas vontades. Assim, todos os que fazem a guerra, por ela almejam alcancgar
uma paz mais perfeita do que a possuida anteriormente®.

A paz consiste no repouso e na unidade do apetite. Mas, assim como o apetite pode
tender para um bem propriamente dito ou para um bem aparente, assim também a paz
pode ser verdadeira ou aparente. A verdadeira paz s6 pode existir com o desejo de um bem
verdadeiro, pois todo mal, mesmo sob a aparéncia de um bem que satisfaz parcialmente
o apetite, tem muitas deficiéncias, que fazem com que o apetite permaneca inquieto e
perturbado. Por isso, a verdadeira paz s6 pode existir nos bons e em relacado a coisas boas.
A paz dos maus é aparente e ndo verdadeira'®.

A verdadeira paz s6 pode fundar-se sobre o bem, e como podemos possuir um
verdadeiro bem de duas maneiras, perfeita ou imperfeitamente, assim também ha dois
tipos de paz verdadeira. Uma é a perfeita, que consiste no gozo perfeito do bem supremo,
que une e pacifica todos os desejos, e este é o fim Ultimo da criatura racional. A outra
€ a imperfeita, que possuimos neste mundo, pois, ainda que o principal desejo da alma
repouse em Deus, ha certos estorvos internos e externos que perturbam essa paz'.

711-11, g. 29, a. 2, co.: Respondeo dicendum quod ex hoc ipso quod homo aliquid appetit, consequens est ipsum appetere
eius quod appetit assecutionem, et per consequens remotionem eorum quae consecutionem impedire possunt. Potest
autem impediri assecutio boni desiderati per contrarium appetitum vel sui ipsius vel alterius, et utrumque tollitur per
pacem, sicut supra dictum est. Et ideo necesse est quod omne appetens appetat pacem, inquantum scilicet omne ap-
petens appetit tranquille et sine impedimento pervenire ad id quod appetit, in quo consistit ratio pacis, quam Augustinus
definit tranquillitatem ordinis.

811-1I, g. 29, a. 2, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod pax importat unionem non solum appetitus intellectualis seu ra-
tionalis aut animalis, ad quos potest pertinere consensus, sed etiam appetitus naturalis. Et ideo Dionysius dicit quod pax
est operativa et consensus et connaturalitatis, ut in consensu importetur unio appetituum ex cognitione procedentium;
per connaturalitatem vero importatur unio appetituum naturalium.

o 1I-1l, g. 29, a. 2, ad 2: Ad secundum dicendum quod illi etiam qui bella quaerunt et dissensiones non desiderant nisi
pacem, quam se habere non aestimant. Ut enim dictum est, non est pax si quis cum alio concordet contra id quod ipse
magis vellet. Et ideo homines quaerunt hanc concordiam rumpere bellando, tanquam defectum pacis habentem, ut ad
pacem perveniant in qua nihil eorum voluntati repugnet. Et propter hoc omnes bellantes quaerunt per bella ad pacem
aliquam pervenire perfectiorem quam prius haberent.

°11-1l, g. 29, a. 2, ad 3: Ad tertium dicendum quod, quia pax consistit in quietatione et unione appetitus; sicut autem ap-
petitus potest esse vel boni simpliciter vel boni apparentis, ita etiam et pax potest esse et vera et apparens, vera quidem
pax non potest esse nisi circa appetitum veri boni; quia omne malum, etsi secundum aliquid appareat bonum, unde ex
aliqua parte appetitum quietet, habet tamen multos defectus, ex quibus appetitus remanet inquietus et perturbatus. Unde
pax vera non potest esse nisi in bonis et bonorum. Pax autem quae malorum est, est pax apparens et non vera. Unde
dicitur Sap. X1V, in magno viventes inscientiae bello, tot et tanta mala pacem arbitrati sunt.

"I-1l, g. 29, a. 2, ad 4: Ad quartum dicendum quod, cum vera pax non sit nisi de bono, sicut dupliciter habetur verum
bonum, scilicet perfecte et imperfecte, ita est duplex pax vera. Una quidem perfecta, quae consistit in perfecta fruitione

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1



O artigo 3 pergunta: a paz é o efeito proprio da caridade? Tomas responde na
afirmativa. A paz implica uma dupla unido: uma que resulta da ordenacdo dos proprios
apetites a um objeto; a outra resulta da unido do proprio apetite com o de outrem. Essas
duas unides sao produzidas pela caridade. A primeira se da quando amamos a Deus de
todo o coracéo, referindo tudo a ele, e assim todos 0s nossos apetites se ordenam para um
Unico objeto. A segunda se d4 quando amamos 0 proximo como a n6s mesmos, desejando
a realizacdo da vontade dele como se fosse a nossa'2.

Em resposta a algumas objecdes, Tomas acrescenta os seguintes esclarecimentos.
Em razéo do pecado, o homem se afasta do fim devido e estabelece o fim em algo indevido.
Assim, seu apetite ndo adere principalmente ao verdadeiro bem final, mas a um bem
aparente. Por isso, sem a graca santificante, ndo pode haver verdadeira paz, mas apenas
uma paz aparente’.

O que pertence a amizade é a concérdia nos bens Uteis a vida e nos bens mais
importantes, e ndo a concordia de opinides. Nada impede que alguns homens, que
tém caridade, discordem nas suas opinides. Quando existe a concérdia sobre os bens
fundamentais, um desacordo sobre coisas minimas nao é contra a caridade. Tal desacordo
€ contrario a paz perfeita, na qual a verdade sera plenamente conhecida e todo apetite
satisfeito, mas ndo é contrario a paz imperfeita, como a que temos nesta vida'.

A justica produz a paz indiretamente, removendo-lhe o obstaculo. Mas a caridade
a produz diretamente, porque ela é essencialmente a causa da paz. O amor é uma forga
unificante, e a paz é a unido das inclinagbes apetitivas’®.

E o artigo 4 pergunta: a paz € uma virtude? Tomas responde na negativa. A virtude

nao é o fim dltimo, mas o caminho para ele. A paz é de certa maneira o fim Gltimo, e por

summi boni, per quam omnes appetitus uniuntur quietati in uno. Et hic est ultimus finis creaturae rationalis, secundum
illud Psalm., qui posuit fines tuos pacem. Alia vero est pax imperfecta, quae habetur in hoc mundo. Quia etsi principalis
animae motus quiescat in Deo, sunt tamen aliqua repugnantia et intus et extra quae perturbant hanc pacem.

2 1-1I, g. 29, a. 3, co.: Respondeo dicendum quod duplex unio est de ratione pacis, sicut dictum est, quarum una est
secundum ordinationem propriorum appetituum in unum; alia vero est secundum unionem appetitus proprii cum appetitu
alterius. Et utramque unionem efficit caritas. Primam quidem unionem, secundum quod Deus diligitur ex toto corde, ut
scilicet omnia referamus in ipsum, et sic omnes appetitus nostri in unum feruntur. Aliam vero, prout diligimus proximum
sicut nosipsos, ex quo contingit quod homo vult implere voluntatem proximi sicut et sui ipsius. Et propter hoc inter ami-
cabilia unum ponitur identitas electionis, ut patet in IX Ethic.; et Tullius dicit, in libro de amicitia, quod amicorum est idem
velle et nolle.

B 11-1l, g. 29, a. 3, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod a gratia gratum faciente nullus deficit nisi propter peccatum, ex
quo contingit quod homo sit aversus a fine debito, in aliquo indebito finem constituens. Et secundum hoc appetitus eius
non inhaeret principaliter vero finali bono, sed apparenti. Et propter hoc sine gratia gratum faciente non potest esse vera
pax, sed solum apparens.

“I-Il, g. 29, a. 3, ad 2: Ad secundum dicendum quod, sicut philosophus dicit, in IX Ethic., ad amicitiam non pertinet
concordia in opinionibus, sed concordia in bonis conferentibus ad vitam, et praecipue in magnis, quia dissentire in
aliquibus parvis quasi videtur non esse dissensus. Et propter hoc nihil prohibet aliquos caritatem habentes in opinioni-
bus dissentire. Nec hoc repugnat paci, quia opiniones pertinent ad intellectum, qui praecedit appetitum, qui per pacem
unitur. Similiter etiam, existente concordia in principalibus bonis, dissensio in aliquibus parvis non est contra caritatem.
Procedit enim talis dissensio ex diversitate opinionum, dum unus aestimat hoc de quo est dissensio pertinere ad illud
bonum in quo conveniunt, et alius aestimat non pertinere. Et secundum hoc talis dissensio de minimis et de opinionibus
repugnat quidem paci perfectae, in qua plene veritas cognoscetur et omnis appetitus complebitur, non tamen repugnat
paci imperfectae, qualis habetur in via.

B 1111, g. 29, a. 3, ad 3: Ad tertium dicendum quod pax est opus iustitiae indirecte, inquantum scilicet removet prohibens.
Sed est opus caritatis directe, quia secundum propriam rationem caritas pacem causat. Est enim amor vis unitiva, ut
Dionysius dicit, IV cap. de Div. Nom. pax autem est unio appetitivarum inclinationum.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1

5



isso ndo € uma virtude. A paz é causada pela caridade, sendo o ato proprio da caridade, de
acordo com o amor de Deus e do proximo’s.

Em resposta a uma objecdo, Tomas acrescenta o seguinte esclarecimento. Ha
preceitos que ordenam a paz, porque ela € um ato da caridade, e assim &€ meritéria. Também
ela € posta entre as bem-aventurangas. E ademais, é colocada entre os frutos, por ser um
bem final que tem docura espiritual'”.

A questao 40 € sobre a guerra e é dividida em quatro artigos. Consideremos apenas
o artigo 1, que pergunta: guerrear € sempre um pecado? No sed contra, Tomés declara que
Agostinho (na Carta a Marcelino, c. 2, n. 15) diz que a moral crista nédo proibe os soldados
de combater, pois, em Lucas 3:14, é dito que eles devem se contentar com o seu soldo’.

E Tomas desenvolve a sua resposta da seguinte maneira. Para que uma guerra
seja justa, requerem-se trés condi¢des. Primeira condicéo: a autoridade do principe, sob
cuja ordem deve-se fazer a guerra. Nao compete a uma pessoa privada declarar uma
guerra, por dois motivos: ela pode fazer valer seu direito no tribunal de seu superior, e
ndo compete a ela convocar a multiddo necessaria para a guerra. O cuidado dos neg6cios
publicos foi confiado aos principes, e cabe a eles velar pelo bem publico da cidade, do reino
ou da provincia submetida a sua autoridade. Cabe aos principes defender pela espada o
bem publico de duas maneiras: contra os perturbadores internos, punindo os malfeitores
(Romanos 13:4), e contra os inimigos exteriores (Salmos 81:4). Agostinho (em Contra
Fausto, |. 22, c. 75) confirma essa condigdo para que a guerra seja justa'®.

Segunda condicdo: uma causa justa. Requer-se que o inimigo seja atacado em
razdo de alguma culpa. Agostinho (nas Questées sobre o Heptateuco, q. 10, Sobre Josué)
diz que sdo justas as guerras que punem as injusticas, castigando um povo ou uma cidade
que foi negligente na punicdo de um mal cometido pelos seus, ou restituindo o que foi tirado

pela violéncia®.

6 11-11, g. 29, a. 4, co.: Cum igitur pax causetur ex caritate secundum ipsam rationem dilectionis Dei et proximi, ut osten-
sum est, non est alia virtus cuius pax sit proprius actus nisi caritas, sicut et de gaudio dictum est.

71I-1, 9. 29, a. 4, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod ideo praeceptum datur de pace habenda, quia est actus caritatis.
Et propter hoc etiam est actus meritorius. Et ideo ponitur inter beatitudines, quae sunt actus virtutis perfectae, ut supra
dictum est. Ponitur etiam inter fructus, inquantum est quoddam finale bonum spiritualem dulcedinem habens.

® 1I-1I, g. 40, a. 1, s.c.: Sed contra est quod Augustinus dicit, in sermone de puero centurionis, si Christiana disciplina
omnino bella culparet, hoc potius consilium salutis petentibus in Evangelio daretur, ut abiicerent arma, seque militiae
omnino subtraherent. Dictum est autem eis, neminem concutiatis; estote contenti stipendiis vestris. Quibus proprium
stipendium sufficere praecepit, militare non prohibuit.

" 1I-11, g. 40, a. 1, co.: Respondeo dicendum quod ad hoc quod aliquod bellum sit iustum, tria requiruntur. Primo quidem,
auctoritas principis, cuius mandato bellum est gerendum. Non enim pertinet ad personam privatam bellum movere, quia
potest ius suum in iudicio superioris prosequi. Similiter etiam quia convocare multitudinem, quod in bellis oportet fieri,
non pertinet ad privatam personam. Cum autem cura reipublicae commissa sit principibus, ad eos pertinet rem publicam
civitatis vel regni seu provinciae sibi subditae tueri. Et sicut licite defendunt eam materiali gladio contra interiores quidem
perturbatores, dum malefactores puniunt, secundum illud apostoli, ad Rom. XlIl, non sine causa gladium portat, minister
enim Dei est, vindex in iram ei qui male agit; ita etiam gladio bellico ad eos pertinet rempublicam tueri ab exterioribus
hostibus. Unde et principibus dicitur in Psalm., eripite pauperem, et egenum de manu peccatoris liberate. Unde Augus-
tinus dicit, contra Faust., ordo naturalis, mortalium paci accommodatus, hoc poscit, ut suscipiendi belli auctoritas atque
consilium penes principes sit.

20 I-1l, g. 40, a. 1, co.: Secundo, requiritur causa iusta, ut scilicet illi qui impugnantur propter aliquam culpam impug-
nationem mereantur. Unde Augustinus dicit, in libro quaest., iusta bella solent definiri quae ulciscuntur iniurias, si gens
vel civitas plectenda est quae vel vindicare neglexerit quod a suis improbe factum est, vel reddere quod per iniuriam

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1



Terceira condigdo: uma reta intencdo naqueles que fazem a guerra. Requer-se que
se pretenda promover o bem ou evitar o mal. Segundo Tomés, Agostinho diz que, “entre os
verdadeiros adoradores de Deus, até mesmo as guerras sao pacificas, pois néo sao feitas
por cobica ou crueldade, mas numa preocupacgao de paz, para reprimir oS maus e socorrer
0s bons”. Mesmo que seja legitima a autoridade daquele que declara a guerra e justa a
sua causa, pode ocorrer, contudo, que a guerra se torne ilicita por causa de uma intencéo
ma. Sobre isso, Agostinho (em Contra Fausto, |. 22, c. 74) diz que o desejo de prejudicar, a
crueldade na vingancga, a violéncia e a inflexibilidade do espirito, a selvageria no combate,
a paixdo de dominar e outra coisas semelhantes, sdo estas as coisas que nas guerras sao
julgadas culpaveis pelo direito?'.

No entanto, a primeira objecdo argumenta: a punicao s6 é aplicada a um pecado.
Mas em Mateus (26:52) Jesus aplica uma puni¢do aos que fazem a guerra: “Todos 0s que
tomam a espada, pela espada perecerdo”. Logo, a guerra € sempre ilicita. Em resposta,
Tomés afirma que Agostinho (em Contra Fausto, |. 22, c. 70) diz que “tomar a espada &
armar-se para derramar o sangue de alguém sem autoridade superior ou legitima que
o0 comande ou permita”. No entanto, aquele que empunha a espada pela autoridade do
principe ou do juiz, se for uma pessoa privada, ou por zelo da justica, como pela autoridade
de Deus, se for uma pessoa publica, ndo toma a espada por si mesmo, mas por um
outro que Ihe a confiou. Assim, ele nao merece punigcdo. Porém, aqueles que se servem
pecaminosamente da espada nem sempre caem sob a espada, mas sempre perecem pela
propria espada, pois sao eternamente punidos por terem pecado pela espada, exceto se
se arrependerem??,

A segunda objecédo argumenta que tudo o que é contrario a um preceito divino &
pecado. Mas guerrear é contrario a um preceito divino, pois em Mateus 5:39 se diz: “Eu vos
digo: néo resistais ao mal”’, e em Romanos 12:19 se diz: “N&o vos defendais, meus amados,
mas dai lugar a ira”. Logo, fazer a guerra &€ sempre um pecado. Em resposta, Tomés diz:
como ensina Agostinho (em Sobre o Sermao da Montanha, |. 1, c. 19), tais preceitos devem
ser sempre observados com o animo preparado, isto €, deve-se sempre estar preparado a
nao resistir ou a ndo se defender, mesmo se necessario. Porém, por vezes, € preciso agir
de outra forma para o bem comum, ou para o bem daqueles que estdo sendo combatidos.

ablatum est.

2UI-1l, g. 40, a. 1, co.: Tertio, requiritur ut sit intentio bellantium recta, qua scilicet intenditur vel ut bonum promoveatur,
vel ut malum vitetur. Unde Augustinus, in libro de verbis Dom., apud veros Dei cultores etiam illa bella pacata sunt quae
non cupiditate aut crudelitate, sed pacis studio geruntur, ut mali coerceantur et boni subleventur. Potest autem continge-
re quod etiam si sit legitima auctoritas indicentis bellum et causa iusta, nihilominus propter pravam intentionem bellum
reddatur illicitum. Dicit enim Augustinus, in libro contra Faust., nocendi cupiditas, ulciscendi crudelitas, implacatus et
implacabilis animus, feritas rebellandi, libido dominandi, et si qua sunt similia, haec sunt quae in bellis iure culpantur.
21I-1, g. 40, a. 1, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod, sicut Augustinus dicit, in Il Lib. contra Manich., ille accipit gla-
dium qui, nulla superiori aut legitima potestate aut iubente vel concedente, in sanguinem alicuius armatur. Qui vero ex
auctoritate principis vel iudicis, si sit persona privata; vel ex zelo iustitiae, quasi ex auctoritate Dei, si sit persona publica,
gladio utitur, non ipse accipit gladium, sed ab alio sibi commisso utitur. Unde ei poena non debetur. Nec tamen illi etiam
qui cum peccato gladio utuntur semper gladio occiduntur. Sed ipso suo gladio semper pereunt, quia pro peccato gladii
aeternaliter puniuntur, nisi poeniteant.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1



Agostinho (na Carta a Marcelino, c. 2, n. 14) também ensina que “é preciso agir fortemente,
mesmo contra aqueles que resistem, a fim de dobra-los por certa dureza benevolente.
Aquele que ¢ privado do poder de fazer o mal sofre uma proveitosa derrota. De fato, nada
€ mais infeliz do que o feliz sucesso dos pecadores, pois a impunidade é alimentada, e sua
ma vontade ¢ fortificada como um inimigo interior”?.

A terceira objecao argumenta: o que se opde a um ato de virtude é um pecado. Mas
a guerra se opde a paz. Logo, a guerra é sempre um pecado. Em resposta, Tomas afirma
que os que fazem guerras justas procuram a paz. Portanto, eles ndo se opéem a paz, a ndo
ser a paz ma que o Senhor “ndo veio trazer a terra”, como esta em Mateus 10:34. Agostinho
(na Carta a Bonifacio, n. 6) diz que “ndo se procura a paz para fazer a guerra, mas faz-se
a guerra para se obter a paz. Portanto, seja pacifico ao combater, para que, com a vitoria,
leve o beneficio da paz aos combatidos”?.

A quarta objecdo argumenta que 0s exercicios como os exercicios intelectuais
séo licitos, mas os exercicios guerreiros, como 0s torneios, sdo proibidos pela Igreja, e
0s que morrem neles sdo privados de sepultura eclesiastica. Logo, a guerra parece ser
absolutamente um pecado. Em resposta, Tomas diz que os exercicios bélicos ndo séao
universalmente proibidos. Proibidos sdo os exercicios desordenados e perigosos que
ocasionam matancas e depredacdes. Os antigos praticavam exercicios ordenados a guerra
que nao tinham nenhum desses perigos. Por isso, eram chamados de “exercicios de armas”
ou “guerras ndo sangrentas”.

2 A PRUDENCIA

Agora, passemos a considerar o tema da prudéncia, que é uma virtude que pode
existir como infusa (isto é, com a caridade) ou como adquirida (sem a caridade).

No Tratado da Caridade, questédo 23, artigo 7, pergunta-se: sem a caridade, pode
existir alguma verdadeira virtude? Tomas responde da seguinte maneira. Ha dois tipos
de bens: o ultimo, que € universal e principal, e o proximo, que é particular. O homem se
ordena ao bem ultimo e principal pela caridade. Mas ha dois tipos de bens particulares:
o verdadeiro e o aparente. O bem verdadeiro é ordenavel em si ao bem principal, mas
0 bem aparente se desvia do bem principal. A virtude que se ordena ao bem principal

= l-l, g. 40, a. 1, ad 2: Ad secundum dicendum quod huiusmodi praecepta, sicut Augustinus dicit, in libro de Serm.
Dom. in monte, semper sunt servanda in praeparatione animi, ut scilicet semper homo sit paratus non resistere vel non
se defendere si opus fuerit. Sed quandoque est aliter agendum propter commune bonum, et etiam illorum cum quibus
pugnatur. Unde Augustinus dicit, in Epist. ad Marcellinum, agenda sunt multa etiam cum invitis benigna quadam aspe-
ritate plectendis. Nam cui licentia iniquitatis eripitur, utiliter vincitur, quoniam nihil est infelicius felicitate peccantium, qua
poenalis nutritur impunitas, et mala voluntas, velut hostis interior, roboratur.

241I-1, g. 40, a. 1, ad 3: Ad tertium dicendum quod etiam illi qui iusta bella gerunt pacem intendunt. Et ita paci non con-
trariantur nisi malae, quam dominus non venit mittere in terram, ut dicitur Matth. X. Unde Augustinus dicit, ad Bonifacium,
non quaeritur pax ut bellum exerceatur, sed bellum geritur ut pax acquiratur. Esto ergo bellando pacificus, ut eos quos
expugnas ad pacis utilitatem vincendo perducas.

= I-Il, g. 40, a. 1, ad 4: Ad quartum dicendum quod exercitia hominum ad res bellicas non sunt universaliter prohibita,
sed inordinata exercitia et periculosa, ex quibus occisiones et depraedationes proveniunt. Apud antiquos autem exerci-
tationes ad bella sine huiusmodi periculis erant, et ideo vocabantur meditationes armorum, vel bella sine sanguine, ut
per Hieronymum patet, in quadam epistola.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1



do homem é chamada de virtude simplesmente verdadeira e ela ndo pode existir sem a
caridade. Mas a virtude que se ordena a um fim particular pode existir sem a caridade.
Entretanto, a virtude que se ordena a um bem particular aparente ndo é verdadeira, mas
€ uma falsa semelhanca de virtude. Mas a virtude que se ordena a um bem particular
verdadeiro, como a preservagdo da cidade ou algo assim, € uma virtude verdadeira, mas
imperfeita. Porém, esta virtude pode se tornar verdadeira e perfeita, desde que se refira ao
bem final e perfeito®.

Essa tese é confirmada na Suma de Teologia, I-1l, questéo 65, artigo 2, onde se
pergunta: as virtudes morais podem existir sem a caridade? Em sua resposta, Tomas diz
que as virtudes morais adquiridas realizam um bem ordenado a um fim que néo excede a
capacidade natural humana e, por isso, podem ser adquiridas pelo mero exercicio de atos
humanos. Essas virtudes podem existir sem a caridade, como existiram em muitos pagaos.
Porém, as virtudes morais infusas realizam um bem ordenado ao fim UGltimo sobrenatural
e, por isso, ndo podem ser adquiridas pelos atos humanos, mas sdo infundidas por Deus.
Somente as virtudes morais infusas tém a razao perfeita e verdadeira de virtude e elas néo
podem existir sem a caridade?’.

Existem cinco espécies subjetivas da prudéncia, ou seja, a individual, a legislativa,
a politica, a econ6mica e a militar (estabelecidas na Suma de Teologia, |I-1l, g. 50). Parece
que todas elas sdo necessarias a vida humana, pois, na Suma de Teologia, I-Il, q. 57, a.
5, pergunta-se: a prudéncia é uma virtude necessaria ao homem? Tomas responde que a
prudéncia é a virtude mais necessaria a vida humana, pois ela consiste em viver bem, e
viver bem consiste em agir bem. Agir bem ndo é apenas realizar um ato bom, mas realiza-
lo por uma escolha correta. Para que a escolha seja correta, requerem-se duas coisas: 0
fim devido e os meios adequados a esse fim. A virtude moral dispde 0 homem retamente
ao fim devido, ao passo que a prudéncia aperfeicoa a razdo do homem para aconselhar e
escolher os meios?.

% I-Il, g. 23, a. 7, co.: Respondeo dicendum quod virtus ordinatur ad bonum, ut supra habitum est. Bonum autem
principaliter est finis, nam ea quae sunt ad finem non dicuntur bona nisi in ordine ad finem. Sicut ergo duplex est finis,
unus ultimus et alius proximus, ita etiam est duplex bonum, unum quidem ultimum, et aliud proximum et particulare.
Ultimum quidem et principale bonum hominis est Dei fruitio, secundum illud Psalm., mihi adhaerere Deo bonum est, et
ad hoc ordinatur homo per caritatem. Bonum autem secundarium et quasi particulare hominis potest esse duplex, unum
quidem quod est vere bonum, utpote ordinabile, quantum est in se, ad principale bonum, quod est ultimus finis; aliud
autem est bonum apparens et non verum, quia abducit a finali bono. Sic igitur patet quod virtus vera simpliciter est illa
quae ordinat ad principale bonum hominis, sicut etiam philosophus, in VII Physic., dicit quod virtus est dispositio perfecti
ad optimum. Et sic nulla vera virtus potest esse sine caritate. Sed si accipiatur virtus secundum quod est in ordine ad
aliqguem finem particularem, sic potest aliqua virtus dici sine caritate, inquantum ordinatur ad aliquod particulare bonum.
Sed si illud particulare bonum non sit verum bonum, sed apparens, virtus etiam quae est in ordine ad hoc bonum non erit
vera virtus, sed falsa similitudo virtutis. [...] Si vero illud bonum particulare sit verum bonum, puta conservatio civitatis vel
aliquid huiusmodi, erit quidem vera virtus, sed imperfecta, nisi referatur ad finale et perfectum bonum. Et secundum hoc
simpliciter vera virtus sine caritate esse non potest.

27 1-1l, g. 65, a. 2, co.: Respondeo dicendum quod, sicut supra dictum est, virtutes morales prout sunt operativae boni
in ordine ad finem qui non excedit facultatem naturalem hominis, possunt per opera humana acquiri. Et sic acquisitae
sine caritate esse possunt, sicut fuerunt in multis gentilibus. Secundum autem quod sunt operativae boni in ordine ad
ultimum finem supernaturalem, sic perfecte et vere habent rationem virtutis; et non possunt humanis actibus acquiri, sed
infunduntur a Deo. Et huiusmodi virtutes morales sine caritate esse non possunt.

#1-11, g. 57, a. 5, co.: Respondeo dicendum quod prudentia est virtus maxime necessaria ad vitam humanam. Bene enim
vivere consistit in bene operari. Ad hoc autem quod aliquis bene operetur, non solum requiritur quid faciat, sed etiam

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1



Entretanto, uma objec¢édo argumenta que néo € preciso ter pessoalmente a prudéncia
para viver bem, mas basta seguir os conselhos dos prudentes. Em resposta, Tomas afirma
que néo basta que um homem siga o conselho de outro homem para realizar o bem, pois
assim a sua obra n&o é totalmente perfeita, mas requer-se que ele tenha a prudéncia para
viver bem?®,

Na vida humana, ou seja, no contexto das coisas que podem ser realizadas pelo
homem, ha uma diferenca entre um fim particular (como a vitoria na guerra) e o fim comum.
Assim, na Suma de Teologia, II-1l, q. 47, a. 2, ad 1, Tomas explica que a sabedoria considera
a causa mais elevada. Por isso, a consideragcdo da causa mais elevada, em um género
qualquer, pertence a sabedoria dentro desse género. E no género dos atos humanos, a
causa mais elevada é o fim comum de toda a vida humana. Este é o fim que a prudéncia
busca, visto que, como ensina Aristoteles (Etica a Nicémaco, |. 6, c. 5), assim como
aquele que raciocina corretamente em vista de um fim particular, por exemplo, a vitoria,
dizemos que é prudente, ndo simplesmente, mas neste género bélico, assim também
aquele que raciocina bem a respeito de todo o bem viver, dizemos que é simplesmente
prudente. A prudéncia é, portanto, sabedoria a respeito das coisas humanas, ndo sabedoria
simplesmente, por ndo versar sobre a causa simplesmente mais elevada®.

Uma das espécies subjetivas da prudéncia € a prudéncia militar. Na Suma de
Teologia, 1I-Il, g. 50, a. 4, pergunta-se: a arte militar deve ser considerada uma espécie
de prudéncia? No sed contra, Tomas declara que esta dito nos Provérbios 24:6: “E
com a prudéncia que empreenderas a guerra e a vitoria depende de grande nimero de
conselheiros”. Mas aconselhar pertence a prudéncia. Logo, nos assuntos de guerra ha
grande necessidade de uma espécie de prudéncia, que se chama militar®'.

A seguir, Tomas explica que as obras da arte e da razdo devem ser conformes as
obras da natureza instituidas pela razéo divina. Mas a natureza visa dois fins: primeiro,

quomodo faciat; ut scilicet secundum electionem rectam operetur, non solum ex impetu aut passione. Cum autem electio
sit eorum quae sunt ad finem, rectitudo electionis duo requirit, scilicet debitum finem; et id quod convenienter ordinatur
ad debitum finem. Ad debitum autem finem homo convenienter disponitur per virtutem quae perficit partem animae
appetitivam, cuius obiectum est bonum et finis. Ad id autem quod convenienter in finem debitum ordinatur, oportet quod
homo directe disponatur per habitum rationis, quia consiliari et eligere, quae sunt eorum quae sunt ad finem, sunt actus
rationis. Et ideo necesse est in ratione esse aliquam virtutem intellectualem, per quam perficiatur ratio ad hoc quod
convenienter se habeat ad ea quae sunt ad finem. Et haec virtus est prudentia. Unde prudentia est virtus necessaria ad
bene vivendum.

21-l, g. 57, a. 5, ad 2: Ad secundum dicendum quod, cum homo bonum operatur non secundum propriam rationem, sed
motus ex consilio alterius; nondum est omnino perfecta operatio ipsius, quantum ad rationem dirigentem, et quantum ad
appetitum moventem. Unde si bonum operetur, non tamen simpliciter bene; quod est bene vivere.

3011-1, g. 47, a. 2, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod, sicut supra dictum est, sapientia considerat causam altissimam
simpliciter. Unde consideratio causae altissimae in quolibet genere pertinet ad sapientiam in illo genere. In genere au-
tem humanorum actuum causa altissima est finis communis toti vitae humanae. Et hunc finem intendit prudentia, dicit
enim philosophus, in VI Ethic., quod sicut ille qui ratiocinatur bene ad aliquem finem particularem, puta ad victoriam,
dicitur esse prudens non simpliciter, sed in hoc genere, scilicet in rebus bellicis; ita ille qui bene ratiocinatur ad totum
bene vivere dicitur prudens simpliciter. Unde manifestum est quod prudentia est sapientia in rebus humanis, non autem
sapientia simpliciter, quia non est circa causam altissimam simpliciter; est enim circa bonum humanum, homo autem non
est optimum eorum quae sunt. Et ideo signanter dicitur quod prudentia est sapientia viro, non autem sapientia simpliciter.
31 11-11, g. 50, a. 4, s.c.: Sed contra est quod dicitur Prov. XXIV, cum dispositione initur bellum, et erit salus ubi sunt multa
consilia. Sed consiliari pertinet ad prudentiam. Ergo in rebus bellicis maxime necessaria est aliqua species prudentiae
quae militaris dicitur.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1

10



governar cada coisa em si mesma; segundo, resistir aos ataques exteriores e as causas
de destruicdo. E por isso que ela deu aos animais ndo somente a poténcia concupiscivel
pela qual s&o movidos a procurar as coisas convenientes a sua saude, mas também a
poténcia irascivel pela qual o animal resiste aqueles que o atacam. Portanto, em tudo o que
¢é dirigido pela razédo, deve haver ndo apenas a prudéncia politica, pela qual se disponham
convenientemente as coisas que pertencem ao bem comum, mas também a prudéncia
militar, pela qual se repelem os ataques dos inimigos®.

No entanto, a primeira obje¢cdo argumenta: a prudéncia é distinta da arte, segundo
Aristoteles (Etica a Nicémaco, |. 6, c. 3 e 5). Mas a militar parece ser certa arte nos assuntos
de guerra, segundo Aristételes (Etica a Nicémaco, 1. 3, c. 8 e 11). Logo, a militar ndo deve
ser considerada uma espécie de prudéncia. Em resposta, Tomas afirma que a militar pode
ser uma arte, enquanto tem certas regras sobre o bom uso de algumas coisas exteriores,
como as armas e os cavalos. Porém, enquanto € ordenada ao bem comum, ela tem mais
razdo de prudéncia®.

A segunda objecao argumenta que o assunto militar esta contido no politico, assim
como muitos outros negécios estdo, como o dos comerciantes, o dos artifices e outros
semelhantes. Mas tais negocios existentes na cidade nédo séo considerados como espécies
de prudéncia. Logo, o militar também n&o deve ser considerado assim. Em resposta,
Tomas diz que as outras atividades exercidas na cidade sdo ordenadas a certas utilidades
particulares, mas a militar é ordenada a protecdo de todo o bem comum?-.

E a terceira objecdo argumenta: nas coisas de guerra, a coragem dos soldados é
0 que mais conta. Logo, a arte militar pertence mais a fortaleza do que a prudéncia. Em
resposta, Tomas afirma que o exercicio da arte militar pertence a fortaleza, mas a sua
direcéo pertence a prudéncia, sobretudo enquanto diz respeito ao chefe do exército®.

A operagdo humana é constituida em parte pelo que é natural e em parte pelo
que é variavel. Na Suma de Teologia, II-ll, q. 47, a. 15, pergunta-se: somos prudentes
naturalmente? No sed contra, Toméas declara que “a virtude intelectual nasce e cresce
principalmente pelo ensinamento. E por isso que ela requer experiéncia e tempo” (Etica a
Nicémaco, |. 2, c. 1). Mas a prudéncia é uma virtude intelectual. Logo, ndo somos prudentes
naturalmente, mas gracas ao ensinamento e a experiéncia®.

32 11-1l, g. 50, a. 4, co.: Respondeo dicendum quod ea quae secundum artem et rationem aguntur conformia esse oportet
his quae sunt secundum naturam, quae a ratione divina sunt instituta. Natura autem ad duo intendit primo quidem, ad re-
gendum unamquamaque rem in seipsa; secundo vero, ad resistendum extrinsecis impugnantibus et corruptivis. Et propter
hoc non solum dedit animalibus vim concupiscibilem, per quam moveantur ad ea quae sunt saluti eorum accommoda;
sed etiam vim irascibilem, per quam animal resistit impugnantibus. Unde et in his quae sunt secundum rationem non
solum oportet esse prudentiam politicam, per quam convenienter disponantur ea quae pertinent ad bonum commune;
sed etiam militarem, per quam hostium insultus repellantur.

311-11, g. 50, a. 4, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod militaris potest esse ars secundum quod habet quasdam regulas
recte utendi quibusdam exterioribus rebus, puta armis et equis, sed secundum quod ordinatur ad bonum commune,
habet magis rationem prudentiae.

3 1I-11, g. 50, a. 4, ad 2: Ad secundum dicendum quod alia negotia quae sunt in civitate ordinantur ad aliquas particulares
utilitates, sed militare negotium ordinatur ad tuitionem totius boni communis.

111, g. 50, a. 4, ad 3: Ad tertium dicendum quod executio militiae pertinet ad fortitudinem, sed directio ad prudentiam,
et praecipue secundum quod est in duce exercitus.

% 11-1l, g. 47, a. 15, s.c.: Sed contra est quod philosophus dicit, in Il Ethic., quod virtus intellectualis plurimum ex doctrina

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1

"



A seguir, Tomas afirma que a prudéncia inclui o conhecimento pratico dos universais
e também o conhecimento pratico dos singulares, aos quais 0 homem prudente aplica
os principios universais. Quanto ao conhecimento universal, ele se distingue em dois. Ha
0s primeiros principios universais, que sdo naturalmente conhecidos (ou seja, conhecidos
como a sindérese). E ha os principios universais posteriores, que ndo sédo naturais, mas
sdo descobertos pela experiéncia ou pela instrugao®’.

Quanto ao conhecimento prético particular, ele também se distingue em dois: o fim
e 0s meios. Mas os fins retos da vida humana sé&o determinados. Por isso, pode haver
inclinag@o natural com respeito a esses fins; assim, alguns, por disposi¢éao natural, possuem
certas virtudes que os inclinam para os fins retos e, portanto, possuem por natureza também
um reto julgamento sobre esses fins. Mas 0s meios para realizar o fim nas coisas humanas
ndo sao determinados; eles se diversificam de muitos modos segundo a diversidade das
pessoas e negdbcios. E como a inclinagdo da natureza € sempre para algo determinado,
tal conhecimento ndo pode ser inato por natureza nos homens. Entretanto, um homem
pode ser naturalmente mais apto que outro para discernir esses meios. Portanto, como
a prudéncia ndo versa sobre os fins, mas sobre os meios, ela ndo € natural no homem?3.

Qualquer espécie de prudéncia tem trés atos. Isso é explicado na Suma de Teologia,
II-11, . 47, a. 8, onde se pergunta: comandar é o ato principal da prudéncia? Tomas responde
na afirmativa. Ele esclarece que a prudéncia € a reta razdo do que deve ser feito. Portanto,
€ necessario que o ato principal da prudéncia seja o ato principal da razao que versa sobre
o que deve ser feito. Nela se distinguem trés atos. O primeiro é deliberar (ou aconselhar),
que faz a descoberta, pois deliberar (ou aconselhar) é procurar. O segundo é julgar o que
foi descoberto, o que é feito pela razdo especulativa. Mas a razao pratica, que é ordenada
a operacgao, vai mais longe e o seu terceiro ato é comandar, que consiste em aplicar o
que foi descoberto e julgado a operagédo que deve ser feita. Como o terceiro ato esta mais
proximo do fim da razao pratica, segue-se que ele € o principal ato da razao pratica e, por
consequéncia, da prudéncia®.

habet et generationem et augmentum, ideo experimento indiget et tempore. Sed prudentia est virtus intellectualis, ut
supra habitum est. Ergo prudentia non inest nobis a natura, sed ex doctrina et experimento.

7 11-1l, g. 47, a. 15, co.: Respondeo dicendum quod, sicut ex praemissis patet, prudentia includit cognitionem et uni-
versalium et singularium operabilium, ad quae prudens universalia principia applicat. Quantum igitur ad universalem
cognitionem, eadem ratio est de prudentia et de scientia speculativa. Quia utriusque prima principia universalia sunt
naturaliter nota, ut ex supradictis patet, nisi quod principia communia prudentiae sunt magis connaturalia homini; ut enim
philosophus dicit, in X Ethic., vita quae est secundum speculationem est melior quam quae est secundum hominem.
Sed alia principia universalia posteriora, sive sint rationis speculativae sive practicae, non habentur per naturam, sed per
inventionem secundum viam experimenti, vel per disciplinam.

®11-1I, . 47, a. 15, co.: Quantum autem ad particularem cognitionem eorum circa quae operatio consistit est iterum dis-
tinguendum. Quia operatio consistit circa aliquid vel sicut circa finem; vel sicut circa ea quae sunt ad finem. Fines autem
recti humanae vitae sunt determinati. Et ideo potest esse naturalis inclinatio respectu horum finium, sicut supra dictum
est quod quidam habent ex naturali dispositione quasdam virtutes quibus inclinantur ad rectos fines, et per consequens
etiam habent naturaliter rectum iudicium de huiusmodi finibus. Sed ea quae sunt ad finem in rebus humanis non sunt
determinata, sed multipliciter diversificantur secundum diversitatem personarum et negotiorum. Unde quia inclinatio na-
turae semper est ad aliquid determinatum, talis cognitio non potest homini inesse naturaliter, licet ex naturali dispositione
unus sit aptior ad huiusmodi discernenda quam alius; sicut etiam accidit circa conclusiones speculativarum scientiarum.
Quia igitur prudentia non est circa fines, sed circa ea quae sunt ad finem, ut supra habitum est; ideo prudentia non est
naturalis.

3 11-11, . 47, a. 8, co.: Respondeo dicendum quod prudentia est recta ratio agibilium, ut supra dictum est. Unde oportet

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1

12



Assim como a prudéncia tem trés atos virtuosos, assim também a imprudéncia
tem trés atos viciosos que se opdem a eles. O ato vicioso da precipitacdo se opde ao
ato virtuoso da deliberagé@o (ou conselho). Assim, na Suma de Teologia, 1I-1l, q. 53, a. 3,
pergunta-se: a precipitacdo é um pecado contido na imprudéncia? Toméas responde na
afirmativa. A precipitacdo se aplica metaforicamente aos atos da alma por semelhanca
com o movimento corporal. Assim, precipitar-se designa aquilo que passa do alto para
baixo por um impulso de seu préprio movimento ou por efeito de um impulso recebido,
sem descer em ordem pelos degraus. O mais elevado da alma é a razdo; o baixo é a
operacéao realizada pelo corpo. Os degraus intermediarios, pelos quais se deve descer
ordenadamente, sdo a memoéria do passado, a inteligéncia do presente, a sagacidade
referente aos eventos futuros, o raciocinio que compara uma coisa com outra, a docilidade
que aceita o parecer dos mais velhos. Por esses degraus se desce ordenadamente,
deliberando (ou aconselhando) retamente. Porém, se alguém é levado a agir pelo impeto
da vontade ou da paixdo, saltando esses degraus, cai na precipitacdo. Portanto, como a
desordem do conselho pertence a imprudéncia, fica claro que o vicio da precipitagéo esta

contido na imprudéncia“.

CONCLUSAO

Agora, recapitulemos as principais teses vistas até aqui.
A caridade é uma virtude teologal, que sé existe no homem se for infundida por

Deus.

A paz € um ato interior que se segue do ato principal da caridade, que é o ato do
amor.

A guerra injusta € um vicio oposto a paz. Portanto, € um pecado mortal para um
cristao.

A prudéncia adquirida pode ser chamada de virtude verdadeira, mas imperfeita,
porque ela visa um bem verdadeiro, como a preservacéo da cidade ou algo assim, mas
néo é ordenada, por si s0, ao bem final sobrenatural, embora seja ordenavel a este bem.
Muitos pagéos tiveram a prudéncia adquirida.

quod ille sit praecipuus actus prudentiae qui est praecipuus actus rationis agibilium. Cuius quidem sunt tres actus. Quo-
rum primus est consiliari, quod pertinet ad inventionem, nam consiliari est quaerere, ut supra habitum est. Secundus
actus est iudicare de inventis, et hic sistit speculativa ratio. Sed practica ratio, quae ordinatur ad opus, procedit ulterius et
est tertius actus eius praecipere, qui quidem actus consistit in applicatione consiliatorum et iudicatorum ad operandum.
Et quia iste actus est propinquior fini rationis practicae, inde est quod iste est principalis actus rationis practicae, et per
consequens prudentiae.

41111, g. 53, a. 3, co.: Respondeo dicendum quod praecipitatio in actibus animae metaphorice dicitur secundum simi-
litudinem a corporali motu acceptam. Dicitur autem praecipitari secundum corporalem motum quod a superiori in ima
pervenit secundum impetum quendam proprii motus vel alicuius impellentis, non ordinate incedendo per gradus. Sum-
mum autem animae est ipsa ratio. Imum autem est operatio per corpus exercita. Gradus autem medii, per quos oportet
ordinate descendere, sunt memoria praeteritorum, intelligentia praesentium, solertia in considerandis futuris eventibus,
ratiocinatio conferens unum alteri, docilitas, per quam aliquis acquiescit sententiis maiorum, per quos quidem gradus
aliquis ordinate descendit recte consiliando. Si quis autem feratur ad agendum per impetum voluntatis vel passionis,
pertransitis huiusmodi gradibus, erit praecipitatio. Cum ergo inordinatio consilii ad imprudentiam pertineat, manifestum
est quod vitium praecipitationis sub imprudentia continetur.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1

13



A prudéncia é a virtude mais necessaria a vida humana, pois ela consiste em viver
bem, e viver bem consiste em agir bem.

Parece que as cinco espécies da prudéncia (a individual, a legislativa, a politica, a
econdmica e a militar) sdo necessarias a vida humana.

N&o basta que um homem siga o conselho de outro homem para realizar o bem,
pois assim a sua obra nao é totalmente perfeita, mas requer-se que ele tenha a prudéncia
para viver bem.

A vitéria na guerra € um fim particular, mas a prudéncia busca o fim comum de toda
a vida humana.

Existe uma prudéncia militar, desde que ela tenha por fim repelir os ataques
exteriores e proteger o bem comum.

A prudéncia versa essencialmente sobre 0s meios variaveis, que sdo ordenados aos
fins determinados. Esses meios séo descobertos pela experiéncia e pela instrugéo.

Qualquer espécie de prudéncia tem trés atos: deliberar (ou aconselhar), julgar e
comandar. Deliberar & procurar, entre varias possibilidades de acdo, a acdo que deve ser
feita. Julgar é entender a verdade da acdo descoberta como a correta. E comandar é
aplicar a agé@o descoberta e julgada a operacgéo.

A precipitacéo é o vicio que se opde ao ato virtuoso da deliberag¢édo (ou conselho).

Meu argumento final & o seguinte. A prudéncia é a virtude mais necessaria a vida
humana. Nao basta que um homem siga o conselho de outro homem para realizar o bem,
pois assim a sua obra nao é totalmente perfeita, mas requer-se que ele tenha a prudéncia
para viver bem. As cinco espécies de prudéncia (a individual, a legislativa, a politica, a
econdmica e a militar) séo necessarias a vida humana. Existe uma prudéncia militar, desde
que ela tenha por fim repelir os ataques exteriores e proteger o bem comum, e ndo apenas a
vitoria. Como a prudéncia versa essencialmente sobre os meios, que sao variaveis, existem
muitos meios possiveis para repelir 0s ataques exteriores e proteger o bem comum, mas
nem todos sdo moralmente corretos. Para a formacdo completa da prudéncia militar, é
necessario deliberar (ou aconselhar) bem, julgar bem e comandar bem. A precipitacéo é
0 vicio que se opde ao ato virtuoso da deliberacdo (ou conselho). E necessario que a
formacéo da prudéncia militar comece com a realizacdo virtuosa do ato de deliberar (ou
aconselhar) sobre se uma guerra proposta é justa ou injusta. Uma guerra justa pode ser,
talvez, a favor da caridade, mas participar de uma guerra injusta é um pecado mortal para
um cristdo, pois uma guerra injusta se opde ao ato interior da paz, que se segue do ato
principal da caridade que é o ato do amor. Para uma guerra ser injusta, basta falhar em uma
ou mais de uma condigéo: sera injusta se for declarada por uma autoridade ilegitima, ou se
tiver uma causa injusta, ou se tiver uma intengéo incorreta.

Para finalizar, irei expor alguns comentarios que E.B.F. Midgley*' faz sobre a

compreensao que os cristdos devem ter sobre a guerra.

“ MIDGLEY, E.B.F. The natural law tradition and the theory of international relations. New York: Barnes & Noble Books,
1975.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1

14



Como é um pecado mortal lutar em uma guerra evidentemente injusta, € presumivel
que ndés devemos fazer alguma pesquisa, se soubermos que ha uma possibilidade
extremamente boa de alcangarmos uma concluséo definitiva. A razéo para isso € que nos
devemos fazer um esforco — desde que haja uma possibilidade suficiente de sucesso - para
evitarmos fazer inconscientemente algo que é matéria de pecado mortal (p. 125).

Ha mais guerras que sao objetivamente injustas do que guerras que séo objetivamente
justas. A razéo para isso é que jamais pode haver justica objetiva em ambos os lados de
um conflito armado, mas é perfeitamente possivel que haja injusti¢ca objetiva em ambos os
lados. Ademais, a luz da experiéncia e da histéria, chega-se a mesma conclusao de que as
guerras sao frequentemente injustas (p. 128).

A seguir esta uma lista das posicdes ou cargos de pessoas que podem ter um dever
de pesquisar a justica de uma guerra proposta ou em curso:

(a) Alto cargo no governo central em virtude do qual um homem pode e deve

pesquisar e aconselhar a autoridade suprema para impedir qualquer proposta de
recorrer a uma guerra que € objetivamente injusta.

(b) Cargo especifico no governo central em virtude do qual um homem pode e deve
pesquisar e aconselhar.

(c) Alguém que nao tem um cargo no governo central, mas € capaz de adquirir algum
conhecimento dos méritos ou da causa, e tem algum poder de exercer influéncia
sobre o governo central com alguma chance de sucesso. Tal influéncia pode estar
disponivel de acordo com a variedade da constituicdo nos paises, em razéo de
cargo no governo provincial, riqueza, nobreza, status politico em virtude de posi¢cao
em um partido politico, prestigio intelectual ou fama politica aos olhos do governo
central, em virtude de circulos influentes ou do povo em geral.

(d) A posse de uma educagédo adequada para a avaliacdo adequada dos fatos do
caso (dado um conhecimento suficiente desses fatos) e um conhecimento suficiente
de uma ciéncia moral saudavel para tornar possivel um juizo de acordo com a reta
raz&o.

(e) Seja na auséncia ou na presenga de um conhecimento adquirido adequado de
uma ciéncia moral, a posse em algum grau daqueles dons sobrenaturais pelos quais
0 homem pode ter uma conaturalidade com o bem (p. 129-130).

REFERENCIAS

ALLMAN, Mark J. Who would Jesus kill? War, peace, and the Christian tradition. Winona: Anselm
Academic, 2008.

AQUINO, Tomés de. Suma Teolégica. Volumes 4 e 5. Coordenacgédo geral de Carlos-Josaphat Pinto de
Oliveira, OP. Sao Paulo: Edig¢des Loyola, 2012.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1

15



BAINTON, Roland H. Christian attitudes toward war and peace: A historical survey. New York: Abingdon
Press, 1960.

BRUNSTETTER, Daniel R.; O'DRISCOLL, Cian (ed.). Just war thinkers: From Cicero to the 21st century.
New York: Routledge, 2018.

CAHILL, Lisa Sowle. Blessed are the peacemakers: Pacifism, just war, and peacebuilding. Minneapolis:
Fortress Press, 2019.

CHAN, David K. Beyond just war: A virtue ethics approach. New York: Palgrave Macmillan, 2012.

FAHEY, Joseph. Uma visao geral de quatro tradicdes sobre guerra e paz na histéria crista. Perspectivas,
V. 8(3), 2023, p. 224-246.

FIALA, Andrew G. The just war myth: The moral illusions of war. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers,
2008.

JOHNSON, James Turner. The quest for peace: Three moral traditions in Western cultural history.
Princeton: Princeton University Press, 1987.

LANG JR, Anthony F.; O'DRISCOLL, Cian; WILLIAMS, John (ed.). Just war: Authority, tradition, and
practice. Washington, DC: Georgetown University Press, 2013.

MIDGLEY, E.B.F. The natural law tradition and the theory of international relations. New York: Barnes &
Noble Books, 1975.

RANDAZZO GOMES, André Ricardo. A prudéncia e seus fins segundo Tomas de Aquino. Ponta Grossa:
Atena, 2025.

RANDAZZO GOMES, André Ricardo. Tomas de Aquino e a infidelidade na Apologia de Las Casas (c.
6-27). Revista Paranaense de Filosofia, v. 4, n. 1, 2024, p. 111-132.

RANDAZZO GOMES, André Ricardo. Tomas de Aquino e os barbaros na Apologia de Las Casas (c. 1-5).
Revista Paranaense de Filosofia, v. 4, n. 2, 2024, p. 45-68.

REICHBERG, Gregory M. Thomas Aquinas on war and peace. Cambridge: Cambridge University Press,
2017.

RUSSELL, Frederick H. The just war in the Middle Ages. Cambridge: Cambridge University Press, 1975.

SCOTT, James Brown. The Spanish origin of international law: Francisco de Vitoria and his law of nations.
Oxford: Clarendon Press, 1934.

YODER, John Howard. When war is unjust: Being honest in just war thinking. New York: Orbis Books,
1996.

WALZER, Michael. Just and unjust wars: A moral argument with historical illustrations. New York: Basic
Books, 2006.

Introdugéo ao tema da guerra em Tomas de Aquino e Bartolomeu de Las Casas Capitulo 1

16



	
	CAPA01
	CAPA2
	CAPA03
	CAPA04


