CAPITULO 14

SPIVAK E O CHORO BRASILEIRO: UM DIALOGO
POSSIVEL

< https://doi.org/10.22533/at.ed.0531225120214

Giovane do Nascimento

Professor do Programa de Pos-Graduagdo
em Cognicéo e Linguagem

Erica de Souza Pontes Braga
Estudante de Mestrado do Programa
de Pé6s-Graduagao em Cognigao e
Linguagem

RESUMO: Grupo co-propulsor da economia
da metropole e da colbnia, os negros
africanos apresentaram notéria participacéo
nos mais diversos setores da sociedade
brasileira, notadamente na formacgéo
musical do pais. Pesquisas histéricas
apontam que a musicalidade africana no
Brasil foi escrita sob um prisma colonialista
e elitista, de forma que muitas das
expressoes artisticas dos negros ficaram a
deriva - na maioria das vezes, silenciadas,
deslegitimadas e apagadas. Nesse sentido,
o presente artigo apropria-se do significado
do termo subalterno - sob a 6tica do grupo de
estudos subalternos da india e da América
Latina e com o re-dimensionamento de
Gayatri Spivak - procurando dialogar, ainda
que em linhas gerais, com a historia do
choro brasileiro, género musical resultante
de expressdes artisticas provenientes de

Data de aceite: 12/05/2025

individuos subalternizados no periodo do
Brasil Imperial: escravizados, forros e afro-
descendentes. Aconstrucéo desta pesquisa,
de natureza essencialmente qualitativa,
com base em fontes bibliogréaficas, procura
refletr em que medida a linguagem
musical dos negros contribuiu para a
emancipacdo desses ditos “subalternos”,
que, aos poucos, foram expressando suas
mais preciosas origens, desafiando os
discursos hegeménicos com consequentes
reflexos na vida contemporanea. Para
aléem do conceito de subalternidade,
traca-se um breve panorama da mdusica
realizada por escravizados no Brasil, mais
especificamente no final do século XIX,
momento este em que o choro, género
musical, se projeta de forma mais expressiva
nas camadas populares periféricas do Rio
de Janeiro. O grupo de chorbes, embora
supostamente relegado aos meandros da
periferia, conseguiu transformar o “choro”
de suas lamentagbes no “choro” da musica
brasileira, reafirmando a importancia
da arte musical como instrumento de
emancipagdo dos sujeitos marginalizados
pelo colonialismo e como ferramenta de
resisténcia a classe dominante. Destaca-se,
por fim, a relevancia da musica como fator
determinante para que os afrodescendentes

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2

Capitulo 14

210



protagonizassem o surgimento de um género semierudito, caracterizado por improvisagoes
inspiradas e estruturas ritmicas originais.
PALAVRAS-CHAVE: Negros; Subalternos; Musica; Choro brasileiro

SPIVAK AND BRAZILIAN CHORO: A POSSIBLE DIALOGUE

ABSTRACT: As a co-driving group of the economy of the metropolis and the colony, black
Africans had a notable participation in the most diverse sectors of Brazilian society, notably
in the musical formation of the country. Historical research indicates that African musicality
in Brazil was written from a colonialist and elitist perspective, so that many of the artistic
expressions of blacks were left adrift - most of the time, silenced, delegitimized and erased. In
this sense, this article appropriates the meaning of the term subaltern - from the perspective
of the group of subaltern studies of India and Latin America and with the re-dimensioning of
Gayatri Spivak - seeking to dialogue, albeit in general terms, with the history of Brazilian choro,
a musical genre resulting from artistic expressions originating from subalternized individuals
in the period of Imperial Brazil: slaves, freed slaves and Afro-descendants. The construction
of this research, of an essentially qualitative nature, based on bibliographic sources, seeks
to reflect on the extent to which the musical language of black people contributed to the
emancipation of these so-called “subalterns”, who, little by little, began to express their
most precious origins, challenging hegemonic discourses with consequent repercussions in
contemporary life. Beyond the concept of subalternity, a brief overview of the music performed
by slaves in Brazil is outlined, more specifically at the end of the 19th century, a time when
choro, a musical genre, was projected in a more expressive way among the poor classes
on the outskirts of Rio de Janeiro. The group of chorées, although supposedly relegated to
the meanders of the outskirts, managed to transform the “choro” of their lamentations into
the “choro” of Brazilian music, reaffirming the importance of musical art as an instrument
of emancipation of subjects marginalized by colonialism and as a tool of resistance to the
dominant class. Finally, we highlight the relevance of music as a determining factor for
Afro-descendants to lead the emergence of a semi-erudite genre, characterized by inspired
improvisations and original rhythmic structures.

KEYWORDS: Blacks; Subalterns; Music; Brazilian Choro

INTRODUCAO

O titulo do ensaio parte da premissa de que a expressao “subalterna”, ainda que
bastante difundida e ressignificada pelo grupo de estudos subalternos da india e da América
Latina no periodo pés-colonial, se encaixa perfeitamente aqueles que desde a colbnia,
em razdo dos efeitos do colonialismo e escraviddo, tiveram suas vozes por muito tempo
negadas e silenciadas, nao tendo direito social e, muito menos, autonomia de expressar
suas ideias, cultura e valores. Entretanto, escravizados e afrodescendentes valeram-se da
musica como ferramenta de luta e resisténcia a classe dominante.

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14

21



Desde o processo de diaspora africana, negros escravizados trouxeram ao Brasil
seus canticos, tornando a arte musical uma das principais formas de expresséo e linguagem
no exilio americano. Como grupo coadjuvante e impulsionador da economia da metropole
e da coldnia, os africanos desempenharam papel notério na formacgéo social e cultural
do pais, mesmo diante do silenciamento e do apagamento sistematico de sua cultura de
origem. Os negros cativos e seus descendentes assimilaram influéncias da musica europeia
— predominante entre os senhores — e as ressignificaram, adaptando-as as suas proprias
vivéncias e contextos.

Nesse estudo aproprio-me do termo “subalterno”, ndo para menosprezar ou
categorizar grupos étnicos, mas a titulo de expressdo de um triste passado de nossa
histéria, a fim de apresentar e exemplificar o grupo de chordes, que, mesmo supostamente
fadado aos meandros da periferia, conseguiu transformar o “choro” de suas lamentagdes e
adversidades, em “choro” musical brasileiro.

Para subsidiar esse estudo utilizaremos as obras de autores como Spivak (2010)
e Ballestrin (2013), que versam sobre subalternidade e o escopo dos grupos de estudos
subalternos pés-coloniais; leituras de Mackl (2011) e Nascimento Neto (2017) retratando
a face da resisténcia e luta dos escravizados negros no Brasil; bem como o aporte teorico
de Tinhor&o (2012) ao descrever sobre a possivel origem do choro, a partir da musica
produzida por bandas de barbeiros, uma vez que estes passariam na segunda metade do
século XIX para os conjuntos de flauta, cavaquinho e violao, propiciando, nesse sentido,
uma interpretacgao “chorada” dos géneros musicais da época.

A construcdo segue refletindo em que medida, tais expressodes artisticas e a
linguagem musical contribuiram para a emancipacao desses ditos “subalternos” brasileiros
que, aos poucos, foram expressando suas mais preciosas origens, em busca de suas
identidades e desafiando os discursos hegemdnicos com consequentes reflexos na vida
contemporanea.

De inicio, pontuo o conceito de subalternidade no olhar da autora Gayatri Spivak,
pertencente ao grupo de estudos subalternos Sul-Asiatico e traco um breve retrato
da musica realizada por africanos no Brasil, mais especificamente, no final do império,
momento este em que o0 género choro se projeta de forma mais expressiva nas camadas
populares periféricas do Rio de Janeiro. Por fim, ressalto a importancia da linguagem
musical como meio de expresséo e emancipagao dos sujeitos.

FUNDAMENTACAO TEORICA

Subalterno: o colonizado de ontem e hoje

No século XIX, com o surgimento dos argumentos pds-coloniais na Asia e América
Latina e das expressoes anticoloniais de intelectuais europeus, mesmo de forma complexa
e desarticulada, ocorreu uma transformacéo, ainda que lenta, para a base epistemolégica e

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14

212



politica das ciéncias sociais, onde diversos estudiosos e pensadores procuraram defender e
mediar a situagé@o do colonizado. Nesse contexto, surge em 1970 um importante movimento
pds-colonial: o grupo de estudos subalternos Sul-Asiatico, liderado por Ranajit Guha, cujo
principal objetivo era ndo s6 analisar de forma critica a descricdo da histéria colonial da
india, como também, a historiografia eurocéntrica indiana. O grupo de estudos subalternos
assiste as camadas populares na india colonial e pds-colonial, como camponeses, castas
inferiores, mulheres e trabalhadores; grupos oprimidos nao apenas pelo colonialismo
britdnico, mas também pelas elites locais que, mesmo ap6s a independéncia, continuaram
a marginalizar essas populacdes.

Historiadores como Ranajit Guha, buscaram reescrever a histéria da india do ponto de
vista desses grupos de estudos subalternos, rejeitando narrativas elitistas e ocidentalizadas
que ignoravam a agéncia dos pobres e marginalizados na constru¢cdo da histéria. Mais
tarde, em fins dos anos de 1990, inspirado no grupo anteriormente citado, funda-se o
grupo Modernidade/Colonialidade (M/C), uma organizagéo interdisciplinar formada por
intelectuais latino-americanos, situados em diversas universidades das Américas, firmando
um movimento epistémico, tedrico e politico decolonial fundamental para compreender
e atuar no mundo marcado pela colonialidade global (Ballestrin, 2013). Os estudos poés-
coloniais vém discutindo questionamentos em relacdo ao eurocentrismo, criticando néo s6
a violéncia epistémica imperialista, como também, a existéncia de uma divisédo global de
trabalho, que reproduz a légica da politica colonial e neoliberal do passado.

Os subalternizados — homens e mulheres entre os camponeses iletrados, os
tribais, os estratos mais baixos do subproletariado urbano que continuam fazendo parte
de um centro silencioso e silenciado pelas poténcias capitalistas — tém sido estudados
de forma sistematizada tanto na América Latina pelo Grupo Latino-Americano de Estudos
Subalternos, como pelo grupo Sul-Asiatico, ambos mantendo um dialogo teérico-critico,
ressalvadas as diferencgas historicas, culturais e sociais que marcam os respectivos povos
e locais (Figueiredo, 2010).

Gayatri Spivak, em seu livro “Pode o subalterno falar?”, faz uma critica, de base
marxista, aos esforcos do Ocidente para problematizar o sujeito dos paises menos
desenvolvidos, em direcao a questdo de como esse sujeito é representado no discurso
ocidental, para além, discorre sobre a cumplicidade entre producéo intelectual ocidental
e interesses econdmicos internacionais, a violéncia epistémica de se constituir o sujeito
colonial como outro e, ainda, a capacidade do subalterno de representar-se. A autora
refere-se a condi¢do de grupos sociais que estdo a margem do poder politico, econémico e
discursivo — isto €, que ndo tém voz ou representacao nos espacos de deciséo e producao
de conhecimento. Spivak questiona se o subalterno — especialmente a mulher subalterna
do Sul Global — pode realmente se fazer ouvir dentro das estruturas discursivas do
Ocidente e da elite local.

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14

213



O subalterno nao pode ser ouvido de forma auténtica, pois sua voz é constantemente
filtrada, traduzida, apropriada ou silenciada por sistemas de poder como o colonialismo, o
patriarcado, o capitalismo e a academia ocidental. At¢ mesmo as tentativas de “dar voz” ao
subalterno correm o risco de silencia-lo, pois partem de categorias e linguagens que nao
pertencem aos mesmos. Uma importante mudanca nesse cenario de colonialidade partiria
do intelectual pés-colonial no sentido de nado intermediar pelo subalterno, nem mesmo
representa-lo, pois uma vez construindo um discurso de resisténcia pelo outro, mantendo
esse “outro” silenciado, reivindicando algo em nome do subalterno €, simplesmente,
continuar a reproduzir a estrutura de poder vigente (Spivak, 2010).

Mas afinal, qual seria a tarefa dos estudiosos e intelectuais das produgdes pos-
coloniais? N&o seria a de criar mecanismos para que o subalterno se autorrepresente?
Criar espacos de fala para que o sujeito oprimido, a margem, consiga de fato se expressar
e ser ouvido?

[...] os oprimidos podem saber e falar por si mesmos. Isso reintroduz o sujeito
constitutivo em pelo menos dois niveis: o Sujeito de desejo e poder como
um pressuposto metodoldgico irredutivel; e o sujeito do oprimido, proximo
de, sendo idéntico, a si mesmo. Além disso, os intelectuais, 0s quais néo
sdo nenhum desses S/sujeitos, tornam-se transparentes nessa “corrida de
revezamento”, pois eles simplesmente fazem uma declaragédo sobre o sujeito
né&o representado e analisam (sem analisar) o funcionamento do (Sujeito
inominado irredutivelmente pressuposto pelo) poder e do desejo (Spivak,
2010, p. 56)

O subalternizado - sujeito colonizado, irremediavelmente heterogéneo, ou seja,
marcado por multiplas vozes, culturas e experiéncias muitas vezes contraditorias - € aquele
que permanece silenciado e excluido do poder; negligenciado como constituicdo de mais
um “outro”. Nesse viés, nao se refere apenas ao oprimido, mas a representacdo daqueles
que nao conseguem lugar em um contexto globalizante, capitalista, totalitario e excludente.
Assim, descreve a autora supracitada:

[...] as camadas populares mais baixas da sociedade constituidas pelos
modos especificos de exclusdo dos mercados, da representacéo politica e
legal e da possibilidade de se tornarem membros plenos no estrato social
dominante [...] o subalterno é sempre aquele que nédo pode falar, pois, se o
fizer, ja ndo o é. (SPIVAK, 2010)

E os negros escravizados, forros e afrodescendentes no Brasil? Poderiam ter suas
vozes em um mundo colonial que ndo lhes dava direito a expressédo e autonomia, uma
vez esquecidos e postos a margem do poder? Foi nesse lugar de subalternidade que
assistimos a triste histéria da escravizagdo; a aculturacdo e silenciamento dos modos de
vida de negros africanos durante todo o periodo de colonizacao e, até mesmo, no apods-

abolicéo.

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14

214



Por meio da linguagem simbdlica, da expressao artistica e das praticas culturais,
desde a diaspora africana, afrodescendentes mantiveram seus processos de resisténcia,
construcdo de identidades, constru¢do de culturas vitais, e, inclusive, desenvolveram os
alicerces da musica instrumental e da danca (Mackl, 2011). No dizer da historiadora Martha
Abreu (2015, p. 193), o campo musical, apesar da forte presenca dos empresarios musicais
e intelectuais, ndo deixou de expressar as lutas em torno da igualdade e da valorizagéo
das expressoes culturais de forros e afrodescendentes. A linguagem musical ndo deixou
de ser um importante meio de comunicagéo e expressao politica identitaria da populacéo
negra e das liderancas artisticas negras em varias partes das Américas. Segundo a autora,
as cangdes escravas, e seu legado musical, em diferentes regides da diaspora africana,
tornaram-se um meio de luta contra a opresséo e a dominacgéo raciais, pela inclusdo social
e o0 exercicio da cidadania.

A ritmica alternativa dos negros, diferenciada da musica europeia, foi fundamental
para a construgéo de novas formas e elementos musicais que culminaram na diversidade
musical do pais. O ritmo sincopado atraiu alguns setores da elite dominante e representou
um reflexo da maneira como esses subalternos e marginalizados resistiram e reinterpretaram
as normas sociais impostas pela estrutura do colonialismo. Conforme Mackl (2011):

[...] os afrodescendentes conseguiram atrair segmentos dos setores
dominantes, em um primeiro momento pela exotizacdo, depois pela
folclorizagado.[...] Nos intersticios e dobras da dominagao simbdlica, por tras
de esteredtipos e estigmas, os musicos e seus publicos fizeram desvios
e leituras alternativas aos sentidos e significagdes impostos pela cultura
dominante. (Mackl, 2011, p.59)

Dentre tantos ritmos e cadéncias africanas desenvolvidas na periferia do pais
destaca-se o Choro - considerado o primeiro género musical urbano tipicamente brasileiro.
Nasce da mistura de estilos e sotaques entre colonizador e subalternizado; da miscigenacao
entre a musica europeia, como a polca e a valsa, e os ritmos sincopados dos africanos.
Resultando em uma musica complexa, virtuosa, muito expressiva e caracterizado por
melodias elaboradas, improvisagao e uma interagéo ritmica refinada entre os instrumentos.
Para além, executado por individuos marginalizados pela sociedade.

No intento, a histoéria e o reconhecimento do fazer musical de nossos antepassados
escravizados - subalternizados pelos colonizadores - para a formagéo da musica popular
brasileira ainda é parcamente valorizada. Ainda hoje s@o pouquissimos os artistas
brasileiros negros de reconhecimento no ambito internacional. Faz-se mister a necessidade
de revalorizar a produgdo de musicos instrumentistas, compositores e improvisadores,
como o velho Pixinguinha, entre outros chordes, por exemplo, que deixaram uma marca
indelével na historia da musica popular brasileira, com sua musicalidade de extrema
qualidade e beleza.

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14

215



BREVE PANORAMA MUSICAL DOS SUBALTERNOS NO BRASIL COLONIAL E
IMPERIAL

As informagbes sobre as atividades musicais nos primeiros séculos de coloniza¢do
do Brasil, apesar de serem esparsas e incompletas, indicam que mesmo antes da chegada
dos portugueses as terras brasileiras, a musica ja se fazia presente entre os povos originarios
da América. Os amerindios costumavam celebrar seus feitos de guerra e realizar rituais de
culto aos deuses por meio de dancgas e cantos, utilizando diversos instrumentos musicais
confeccionados com elementos da natureza.

Em 1549 chegam a Bahia os primeiros padres jesuitas com o intuito de formar
irmandades religiosas para disseminar o programa catequético, ao feitio da Companhia de
Jesus, ao longo da costa brasileira. Segundo Castagna (2013), a documentacgao jesuitica
dos séculos XVI e XVII, retrata que os padres missionarios atuaram como professores
de musica dos amerindios, ensinando-os musica vocal e instrumental nos padrdes de
interpretacdo e estilo da cultura europeia. Praticavam o cantochdo e as cantigas, em
portugués, latim e lingua local, como também, a execugao de alguns instrumentos, como
charamelas, flautas, trombetas, baixdes, cornetas e fagotes. A partir dessas missoes,
surgem os primeiros conjuntos musicais no Brasil.

Com o passar dos anos a méao de obra amerindia foi sendo substituida gradativamente
pela negra nos engenhos e canaviais brasileiros, isso devido as constantes fugas,
massacres e epidemias que assolaram os amerindios e, também a expanséo do trafico
negreiro pelos portugueses. Escravizados negros passaram a trabalhar nas fazendas
coloniais e a serem “educados” musicalmente dentro dos padrdes portugueses formando
bandas e orquestras. Com a continua participacdo dos africanos na musica do século XVII
e a crescente formacao de bandas de escravizados, estes comegaram a formar irmandades
de musicos que eram muito utilizadas pelas festas das igrejas e dos senhores de engenho.

No entanto, a histéria da musicalidade africana no Brasil foi escrita sob um
prisma colonialista e elitista, de forma que muitas das expressdes artisticas dos negros
subalternizados ficaram a deriva - na maioria das vezes, silenciadas, deslegitimadas e
apagadas. Lamentavelmente, os registros sonoros dessa musicalidade néo ficaram inscritos
em partituras, nem mesmo de forma parcial. Restando apenas fragmentos desses sons
que em sua ambivaléncia “permaneceram nas cangdes de trabalho, nas tradicdes de festas
populares, ou nos labios de homens e mulheres oriundos de comunidades remanescentes
de quilombo” (Nascimento Neto, 2017, p. 169).

Com a chegada da familia real portuguesa em 1808 e consequente criagdo da
Imprensa Régia, registros sobre escravizados com habilidades musicais comecaram a ser
anotados de forma mais frequente, porém, ainda com parcos registros. Coincidem diversos
autores que o alicerce da musica brasileira remonta um passado complexo envolvendo a
miscigenagdo de diferentes matrizes culturais com significativa expressao dos africanos,
propiciando ao longo dos séculos até o presente, uma enorme variedade de estilos musicais.

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14

216



A musica religiosa domina até meados do século XIX e, posteriormente, assiste-
se a projegdo de uma outra corrente musical repleta de teatralidade, sem tradicdo, sem
forga historica ainda, mas provida de muito maior fungcdo humana: a musica popular. Esta,
enriquecida de termos e sonoridades provenientes da miscigenacdo de portugueses,
africanos, amerindios e espanhdis. Um povo que “trazia junto com as falas dele as cantigas
e dansas [...]. E foi da fusdo destas que o nosso canto popular tirou sua base técnica
tradicional” (Andrade, p. 221).

Mackl (2011) enriquece o aporte teérico sobre a histéria musical africana no Brasil
quando salienta a existéncia de codices embutidos nas praticas musicais negras e suas
expressoes artisticas serem portadoras de valores de vida e carregadas de um projeto
de construgao politica - as chamadas “politicas da sincopa”. A performance de musica e
danca traz consigo a seducgdo do simbdlico por meio das quais muitos afrodescendentes
“atrairam” alguns segmentos dos setores dominantes.

Sustentarei, para tanto, trés hipodteses: primeiro, nas praticas musicais
instrumentais negras ha embutidos codices que dizem respeito sobre as
formas histéricas de resisténcia ao escravismo e ao racismo (SEGATO, 2007).
Segundo, essas praticas vao além de processos de resisténcia e acomodagéo,
porquanto produziram praticas vitais portadoras de valores de vida embutidos
na organizacao do som/musica, nos modos de fazer dos musicos e da danga,
e na organizagéo social para fazer musica. Terceiro, considero que um sentido
de africanidade foi desenvolvido nas “politicas da sincopa”: taticas histéricas
que os afrodescendentes desenvolveram, conseguindo suspender e desafiar

a rejeicdo deslegitimando e culturalmente racista dos setores dominantes.
(Mackl, 2011, p.59)

Nesta perspectiva, por meio de expressdes musicais sincopadas, as bandas
de escravizados foram essenciais para a criagdo de novos géneros musicais com seus
possiveis desdobramentos. A mdusica, expressao artistica que desde o principio da
colonizagdo compensava de alguma forma a situacdo dos negros escravizados, uniu e
mobilizou as populacdes afrodescendentes, contribuindo para a formagéo de um imaginario
coletivo que, para além, transcendeu fronteiras geogréficas e sociais, servindo ainda como
um meio de luta, resisténcia e afirmacéo.

Ao longo dos séculos XVIII e XIX, ocorre a predominancia cada vez mais constante
das praticas de conjuntos musicais negros em pracgas, em frente as igrejas ou nas ruas
mais movimentadas de vilas e cidades, fomentando a musicalidade negra, que de forma
distante, foi descrita e apreendida pelo olhar de artistas e viajantes atraidos pelos sons,
gestos e cores (Nascimento Neto, 2017). Os instrumentos percussivos eram imperantes
nesses ajuntamentos formados por negros, tanto em seus batuques, como nas procissées
por eles organizadas.

Segundo Mackl (2011), por tréds de esteredtipos e de estigmas os musicos e seus
publicos fizeram mudancgas e leituras alternativas aos sentidos e significagcbes impostos pela
cultura dominante, entretanto, mantendo as principais caracteristicas formais das praticas
culturais diasporicas como o sistema de chamada-e-resposta (antifonia), a polirritmia e,
ainda a improvisacéo.

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14

217



O século XIX é marcado pelo desejo de civilizar os costumes urbanos por conta da
chegada da Corte portuguesa ao Brasil e, nesse sentido, ocorreram diversas transformacgées
no que se refere aos costumes, vestimentas, alimentacéo, aspectos da cultura local e, é
claro, na musica. Nessa miscigenacao, a musica passa a sofrer um hibridismo com as
composicoes europeias e africanas e, a medida que a Corte bancava musicos europeus ou
mesmo escolas que capacitassem negros ou afrodescendentes a atender, musicalmente,
0 gosto e o aprego pela, até entdo, musica erudita em voga na Europa, trabalhadores
subalternos tinham nova referéncia musical, com mausicos e repertério diversificado,
ocasionando os primeiros hibridos entre a influéncia africana e europeia no Brasil (Mendes,
2016).

E valido ressaltar que a musica produzida pelos negros subalternizados divertia ndo
s6 a corte, como também animava festas, folguedos, rodas e o que fosse das tradigbes
populares da época.

[...] ajuntamentos negros constituiam espacos de performances musicais,
onde visivelmente um ouvido mais agucado poderia perceber o que
Denis-Constant Martin (2010) apontou como mesticagem musical oriunda
da brutalidade da escraviddo. Segundo o autor, as mesclas no campo da
musica foram responséveis em formatar sonoridades complexas, de extrema

originalidade, cujas marcas sé&o perceptiveis até os dias atuais (Nascimento
Neto,2017)

Os adensamentos populacionais das grandes cidades no final do século XVIII e
primeira metade do século XIX, proporcionaram elevados contingentes de escravizados,
forros e descendentes pelas ruas do Rio de Janeiro que prestavam os mais variados
servicos para a sociedade. Esses trabalhadores de ruas eram chamados de “negros de
ganho”, segundo Soares (1988). Do ganho de rua, surge a profissdo de barbeiro, dos quais
saiam muitos dos musicos da cidade, como aponta Tinhoréo:

O barbeiro, pela brevidade mesma do servico (fazer barba ou aparar cabelos
era questdao de minutos), sempre acumulara outras atividades compativeis
com sua necessaria habilidade manual, e que era representada pela funcéo
de arrancar dentes e aplicar bichas (sanguessugas). Essas especialidades,
sempre praticadas em publico, situavam os barbeiros numa posi¢cédo toda
especial em relacdo as profissbes mecéanicas ou demais atividades de
carater puramente artesanal. E como seus servicos em tal atividade liberal
Ihe permitiam tempo vago entre um fregués e outro, os barbeiros puderam
aproveitar esse lazer para o acrescentamento de outra arte ndo-mecéanica ao
quadro de suas habilidades: a atividade musical (Tinhor&o, 1998, p. 157-8).

A profisséo de barbeiro proporcionava aos negros uma certa liberdade no exercicio
do oficio favorecendo, nas horas vagas, o aprendizado de um instrumento musical qualquer,
além de proporcionar a esses subalternos, certa expressividade no extrato social. Diante
de um pais racista e escravocrata, a musica parecia ser o Unico espago que aceitava
a presenca da populacdo negra, ainda que de forma inferiorizada. O trabalhador, quase
sempre negro, independentemente da atividade que desempenhasse, era considerado um
subalterno social e utilizava a masica como forma de humanizar-se.

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14

218



[...] profissbes como as de barbeiro passavam a ser inevitaveis [...]. Estes
musicos tinham como principal referéncia o lundu, género musical africano
que dispde da percussao como instrumental principal. Ademais tiravam as
musicas de “orelha” e eram instruidos de acordo com a realidade material de
sua classe social, e ndo por musicos eruditos oriundos das escolas europeias,
nem tampouco por padres jesuitas. Por essas e outras, é possivel afirmar
que a musica dos barbeiros tinha um carater essencialmente popular, uma
vez que tais musicos dispunham de mestres de sua propria condicao, isto &,
mestres e professores pertencentes a sua classe social. (Soares, 1988)

Essa dupla profissdo dos musicos barbeiros foi pintada por Jean-Baptiste Debret
na cidade do Rio de Janeiro na década de 1820. As famosas orquestras de rua foram
retratadas pelo artista francés como registro de muasica urbana na cidade carioca, as quais
uniam negros escravizados, descendentes e forros, com a variedade de sons e ritmos.
Escravizados e libertos davam vida as celebra¢des urbanas no inicio do século XIX com
musicas para todos os gostos (Amanyara, 2022).

No Rio de Janeiro nota-se a presenca de diversos conjuntos musicais formados por
bandas de barbeiros tocando fandangos, dobrados e quadrilhas tanto em festas religiosas
quanto nas profanas. Decerto que a crescente popularidade desses musicos proporcionou
visibilidade a linguagem desses subalternos do Brasil Imperial e, segundo Tinhoréo (2012),
diante da maneira chorada de tocar os géneros musicais em voga na época, favoreceu o
aparecimento de novas formagdes de conjuntos contento flauta, violdo e cavaquinho.

No final do periodo oitocentista, nota-se investimentos em infraestrutura de servigos
publicos essenciais como correio e estrada de ferro e o surgimento de uma classe média
urbana composta de funcionarios publicos e pequenos comerciantes; classe média esta,
em sua maioria composta por afrodescendentes, que serviu de execugdo e consumo para
o choro brasileiro (Cazes, 2021, p.15).

O CHORO CARIOCA

“O choro pode ser ouvido no palco de um teatro, casa noturna ou entre as
mesas de um bar, mas ndo ha duvida que o habitat natural dessa musica é a
roda de Choro, um encontro domestico...” (Cazes, 2021)

O choro, produzido por elementos da baixa classe média carioca no final do
segundo império, remonta suas origens as bandas de musica das fazendas fluminenses
e da propria Corte brasileira. Segundo Tinhordo (2012), especificamente a musica de
barbeiros, produzida por negros escravizados e forros, passaria na segunda metade do
século XIX para os conjuntos de flauta, cavaquinho e violdo, propiciando, nesse sentido,
uma interpretagcé@o “chorada” dos géneros musicais da época.

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14 219



Em seu livro “MUsica popular: um tema em debate”, o autor acima citado faz mencao
ao memorialista popular e escritor de choros, Alexandre Gongalves Pinto, conhecido como

“O Animal”, que escreveu importantes trechos sobre chordes cariocas. Aponta Tinhoréo:

Alexandre Gongalves Pinto faz desabrochar velhas lembrancas em que
recorda os “chorées do luar, os bailes das casas de familia, aquelas festas
simples onde imperava a sinceridade, a alegria espontanea, a hospitalidade,
a comunh&o de ideias e a uniformidade de vida”. O livro [...] composto por
mais de trezentas pequenas biografias e noticias sobre velhos compositores
e componentes de choros, profissionais e amadores, é de todo um canto de
saudade [...] (Tinhor&o, 2012, p.119-120)
Observa-se uma certa nostalgia e saudade da uniformidade de vida estruturada
até entdo pela “tranquila” exploracdo dos escravizados em fins do Brasil imperial. Com o
movimento da industrializag@o no inicio do século XX, ha uma reformulacéo na sociedade,
deixando para trds a antiga divisdo entre senhores e escravos. Desmantelam-se e
diversificam-se as camadas sociais, inclusive, 0s antigos habitos das reunides dos chorbes
em festas de familia. Tinhordo (2012) destaca ainda, relatos de Alexandre Gongalves
Pinto em seu livro “O Choro: reminiscéncias dos chorbes antigos que, o choro € mais
uma contribui¢cdo indireta da igreja catblica as festivas expressdes pagas das camadas
populares subalternas, uma vez que surge das bandas que saiam a tocar nas festas de
igreja como retrata o autor:

Haviam bandas de musicas compostas por escravos, e deles sairam muitos
musicos notaveis. As organizacdes das bandas de musicas nas fazendas,
para tocarem nas festas das igrejas, nos arraiais...davam um cunho de
verdadeira alegria naquele meio tristonho, mas, sadio, sem instrucéo... onde
imperava a soberania dos fazendeiros, chefes dos partidos politicos, liberal e
conservador. (Pinto, 1936)

E digno ressaltar que fazendeiros soberanos e brancos poderosos estimulavam
e proporcionavam essas expressdes artisticas aos subalternos, longe de sinal de
representatividade, mas sim, como forma de conter revoltas e rebelides.

Segundo Mackl (2011), o uso de antifonias, durante os séculos de opressédo e
persecucao, procurou amenizar atritos e construir novas relagdes sociais de nao-dominagéo;
um apagamento de fronteiras entre o eu e o outro; formas de prazer compartilhado como
observado nos géneros jazz, rumba, candomble, samba, maracatu, entre outros. A arte
de afirmagé@o com o grupo coletivo dos musicos. Assim também no choro, para além, um
comportamento ciclico e disposi¢des espaciais dos participantes em circulo. Corroborando
a complexidade da mdsica negra, sua organizacao, coletividade, disciplina e notavel poder
de improvisacéo, o autor ainda pontua:

Uma complexidade formal na mdusica negra encontra-se notavelmente
desenvolvida em aspectos como a organizagdo da polirritmia com a
sintoniza¢g&o mutua entre os musicos; na execu¢ao de padrdes em mosaico no
qual um padréo finaliza onde o outro comeca; na heterofonia ou diversidade
de vozes/ sons; e, na auto-regulagao coletiva. Aspectos todos que querem

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14

220



a disciplina dos musicos, como sublinha Tony Morrison, e sua sintonizagao
com o coletivo. A improvisagao implica também o trabalho da disciplina, com
a incorporacdo de repertérios de padrdes, “gramaticas” de combinacgéo e
desenvolvimento de “sementes” (Mackl, 2011).

Destarte, a “Roda de Choro”, inclui uma série de elementos subjetivos e complexos
para serem executados com preciséo, constituindo-se ndo apenas um ambiente rico em
performance musical, mas também importante papel no contexto social das rela¢des
musicais, sendo certo que a interpretagcdo musical € um dos aspectos mais relevantes no
género. Ressalte-se que, ndo obstante, foi na Roda de Choro que os compositores e suas
obras desempenharam um papel fundamental na trajetéria histérica do género e na arte
interpretativa, permitindo ao choro alcangar seu elemento mais marcante de identidade.
E por meio das performances dos chordes que musicos e ouvintes conseguem emitir
julgamentos sobre essas obras, 0s quais, apesar de algumas divergéncias, em sua maioria
convergem quanto a qualidade da atuacéo. Com efeito, é possivel concluir que no choro ha
uma ordem, um sistema musical préprio, reconhecido pelos chordes, musicos ou audiéncia
(Lara Filho; Silva; Freire, 2011).

Segundo Cazes (2021), a roda de verdade “mistura profissionais e amadores,
gente que toca melhor ou pior sem nenhum problema.” Ressalta o livro do Animal que
descreve as rodas de choro nas primeiras décadas do século XX. Fala da simplicidade,
dos encontros na varanda ou quintal, das donas das casas, as mulatas e crioulas, que
promoviam tais encontros a base de muita comida e bebida, atraindo principalmente os
musicos subalternos em dificuldades financeiras. “A roda de choro sempre foi uma espécie
de Clube do Bolinha” (Cazes, 2021), uma vez que entre centenas de nomes, pouquissimos
sdo de mulheres, sendo Chiquinha Gonzaga a Unica de reconhecimento.

Principais chordes brasileiros: I) Pixinguinha (1897-1973), flautista, saxofonista e
compositor que revolucionou o género ao incorporar elementos do jazz e da musica afro-
brasileira. Suas composi¢cdes, como “Carinhoso” e “Lamentos”, sdo classicos; Il) Jacob
do Bandolim (1918-1969), virtuoso no bandolim, sendo um dos maiores responsaveis por
valorizar o choro como musica de concerto. Fundou o conjunto Epoca de Ouro e deixou
classicos como “Doce de Coco” e “Assanhado”; lll) Ernesto Nazareth (1863—1934), pianista
e compositor que uniu a musica classica ao ritmo popular. Entre suas obras famosas
estdo “Odeon” e “Apanhei-te, Cavaquinho”; 1V) Waldir Azevedo (1923—-1980), mestre do
cavaquinho e responsavel por levar o instrumento ao protagonismo que merece. E autor do
choro “Brasileirinho”, um dos mais conhecidos no mundo; V) Altamiro Carrilho (1924—2012),
eximio flautista, de técnica impressionante, levou o choro a publicos diversos e gravou
dezenas de discos, muitos ao lado de grandes nomes da musica brasileira; VI) Chiquinha
Gonzaga (1847-1935), pioneira como mulher compositora no Brasil, participando da
fundagéo do choro com suas composigdes e presenca em rodas no final do século XIX.

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14

221



CONSIDERAGCOES FINAIS

Os compositores dos conjuntos de chordes cariocas no fim do império e inicio do
século XX, eram em sua maioria formados por representantes da baixa classe média.
Linguagem daqueles que, sem perceberem a importancia de suas expressées musicais,
constituiriam um grande referencial para a formagdo do choro no Brasil. Com merecidos
destaques: Joaquim Callado, Chiquinha Gonzaga, Anacleto de Medeiros e Pixinguinha.
Entretanto, &€ importante saber que os “chorfes” ndo se esgotam nesses nomes, sendo
inUmeros aqueles que contribuiram e ainda contribuem com o choro no Brasil.

A expressao artistica sempre foi uma maneira de representar emogoes, sentimentos
e visbes da realidade existencial. Dessa forma, consideramos que a musica é das artes, a
que mais deixa a mostra o interior emocional do artista e retoca de imediato a sensibilidade
do ouvinte. Os negros e pobres, pelas suas origens, os invisiveis diante da sociedade,
atingiram talvez inconscientemente uma forma de se emancipar culturalmente.

A musica comecgou a falar, através dos sons lamuriosos do Choro, a expresséo
musical dos Chor6es, com seu jeito caracteristico, bastante cuidadoso e “sofisticado” de
criar e executar suas cangcdes. Momento de “fala” e representagdo dos subalternos, pois
a qualidade musical das composicées e execug¢des, chamou a atencdo da sociedade e
do meio musical da época; certa valorizacdo da linguagem musical dos “subalternos”.
Néo se pode esquecer a enorme contribuicdo do mestre Pixinguinha — e tantos outros
afrodescendentes — que com a sua genialidade foi lider dos chordes ganhando visibilidade
e grande repercussdo muito mais tarde junto ao publico e compositores renomados.

Destarte para as rodas de choro, encontros musicais, geralmente informais, onde os
musicos se reunem para tocar. Essas rodas acontecem em bares, pragas, casas de amigos
ou centros culturais e tém um espirito de improvisagéo, troca de saberes e celebracédo da
musica brasileira. Funcionando, muitas vezes, como espagos de preservagao e renovagao
do choro, atraindo tanto musicos experientes quanto iniciantes.

A musica de extrema qualidade, composta e executada por esses grupos
socialmente marginalizados e subalternizados, foi determinante para que, de alguma forma,
os afrodescendentes ganhassem projecdo em um género semierudito, caracterizado por

improvisacdes inspiradas e estruturas ritmicas originais.

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14

222



REFERENCIAS

ABREU, Martha. O legado das cangdes escravas nos Estados Unidos e no Brasil: didlogos musicais
no poés-abolicdo. Revista Brasileira de Histéria. Sao Paulo, v. 35, n° 69, p.177-204, 2015. http://dx.doi.
0rg/10.1590/1806-93472015v35n69009

AMANYARA, Giselia. Bandas de barbeiros: musica era Gnico setor que aceitava populagéo negra. 2022.
Leia mais em: https://vejario.abril.com.br/cidade/bandas-barbeiros-populacao-negra/#google_vignette

AMORIM, Humberto. “A carne mais barata do mercado é a carne negra”: comércio e fuga de escravos
musicos nas primeiras décadas do Brasil oitocentista (1808-1830). Opus, v. 23, n. 2, p. 89-115, ago.
2017. http://dx.doi.org/10.20504/0pus2017b2304 Submetido em 01/05/2017, aprovado em 11/06/2017.

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciéncia Politica, n°11.
Brasilia, maio - agosto de 2013, pp. 89-117.

CASTAGNA, Paulo. Apostilas do curso de Histéria da Musica Brasileira IA/Unesp, 2013.
CAZES, Henrique. Choro: do quintal ao Municipal. Sao Paulo. Editora 34, 2021.
FIGUEIREDO, Raido, Dourados, MS, v. 4, n. 7, p. 83-92, jan./jun. 2010.

LARA FILHO, Ivaldo Gadelha de. SILVA, Gabriela Tunes da. FREIRE, Ricardo Dourado. Anélise do
contexto da Roda de Choro com base no conceito de ordem musical de John Blacking. Jun, 2011. https://
doi.org/10.1590/S1517-75992011000100016

MACKL, Luis Ferreira. Artes musicais na diaspora Africana: improvisacao, chamada-e-resposta e tempo
espiralar. n. 11 (2011): Literatura e mdsica. 2011

NASCIMENTO NETO, Luiz Dominguos do. Faces da Historia, Assis-SP, v. 4, n°2, p. 165-180, Jun-Dez.,
2017.

PINTO, Alexandre Gongalves. O choro: reminiscéncias dos chorées antigos. [Rio de Janeiro]: Typ. Gloria,
1936. 210p.

SOARES, Luiz Carlos. O “povo de cam” na capital do Brasil: A Escraviddo Urbana no Rio de Janeiro do
Século XIX. Faperj — 7Letras, 2007. 1988

SPIVAK, Gayatri Chakravorty, 1942- Pode o subalterno falar? Traducdo de Sandra Regina Goulart
Almeida, Marcos Pereira Feitosa, André Pereira Feitosa. - Belo Horizonte Editora UFMG, 2010. 133 p.

TINHORAO, J. R. Misica Popular: um tema em debate. S&o Paulo: Editora 34, 4. ed., 2012.

Linguistica, letras e artes: narrativas e discursos na constru¢ao cultural 2 Capitulo 14

223


http://dx.doi.org/10.1590/1806-93472015v35n69009
http://dx.doi.org/10.1590/1806-93472015v35n69009
http://dx.doi.org/10.20504/opus2017b2304
http://dx.doi.org/10.20504/opus2017b2304
https://periodicos.ufsc.br/index.php/Outra/issue/view/1656



