
Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 210

Data de aceite: 12/05/2025

 https://doi.org/10.22533/at.ed.0531225120214

SPIVAK E O CHORO BRASILEIRO: UM DIÁLOGO 
POSSÍVEL

 

CAPÍTULO 14

Giovane do Nascimento
Professor do Programa de Pós-Graduação 

em Cognição e Linguagem  

Érica de Souza Pontes Braga
Estudante de Mestrado do Programa 

de Pós-Graduação em Cognição e 
Linguagem  

RESUMO: Grupo co-propulsor da economia 
da metrópole e da colônia, os negros 
africanos apresentaram notória participação 
nos mais diversos setores da sociedade 
brasileira, notadamente na formação 
musical do país. Pesquisas históricas 
apontam que a musicalidade africana no 
Brasil foi escrita sob um prisma colonialista 
e elitista, de forma que muitas das 
expressões artísticas dos negros ficaram à 
deriva - na maioria das vezes, silenciadas, 
deslegitimadas e apagadas. Nesse sentido, 
o presente artigo apropria-se do significado 
do termo subalterno - sob a ótica do grupo de 
estudos subalternos da Índia e da América 
Latina e com o re-dimensionamento de 
Gayatri Spivak - procurando dialogar, ainda 
que em linhas gerais, com a história do 
choro brasileiro, gênero musical resultante 
de expressões artísticas provenientes de 

indivíduos subalternizados no período do 
Brasil Imperial: escravizados, forros e afro-
descendentes. A construção desta pesquisa, 
de natureza essencialmente qualitativa, 
com base em fontes bibliográficas, procura 
refletir em que medida a linguagem 
musical dos negros contribuiu para a 
emancipação desses ditos “subalternos”, 
que, aos poucos, foram expressando suas 
mais preciosas origens, desafiando os 
discursos hegemônicos com consequentes 
reflexos na vida contemporânea. Para 
além do conceito de subalternidade, 
traça-se um breve panorama da música 
realizada por escravizados no Brasil, mais 
especificamente no final do século XIX, 
momento este em que o choro, gênero 
musical, se projeta de forma mais expressiva 
nas camadas populares periféricas do Rio 
de Janeiro. O grupo de chorões, embora 
supostamente relegado aos meandros da 
periferia, conseguiu transformar o “choro” 
de suas lamentações no “choro” da música 
brasileira, reafirmando a importância 
da arte musical como instrumento de 
emancipação dos sujeitos marginalizados 
pelo colonialismo e como ferramenta de 
resistência à classe dominante. Destaca-se, 
por fim, a relevância da música como fator 
determinante para que os afrodescendentes 



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 211

protagonizassem o surgimento de um gênero semierudito, caracterizado por improvisações 
inspiradas e estruturas rítmicas originais.
PALAVRAS-CHAVE: Negros; Subalternos; Música; Choro brasileiro

SPIVAK AND BRAZILIAN CHORO: A POSSIBLE DIALOGUE
ABSTRACT: As a co-driving group of the economy of the metropolis and the colony, black 
Africans had a notable participation in the most diverse sectors of Brazilian society, notably 
in the musical formation of the country. Historical research indicates that African musicality 
in Brazil was written from a colonialist and elitist perspective, so that many of the artistic 
expressions of blacks were left adrift - most of the time, silenced, delegitimized and erased. In 
this sense, this article appropriates the meaning of the term subaltern - from the perspective 
of the group of subaltern studies of India and Latin America and with the re-dimensioning of 
Gayatri Spivak - seeking to dialogue, albeit in general terms, with the history of Brazilian choro, 
a musical genre resulting from artistic expressions originating from subalternized individuals 
in the period of Imperial Brazil: slaves, freed slaves and Afro-descendants. The construction 
of this research, of an essentially qualitative nature, based on bibliographic sources, seeks 
to reflect on the extent to which the musical language of black people contributed to the 
emancipation of these so-called “subalterns”, who, little by little, began to express their 
most precious origins, challenging hegemonic discourses with consequent repercussions in 
contemporary life. Beyond the concept of subalternity, a brief overview of the music performed 
by slaves in Brazil is outlined, more specifically at the end of the 19th century, a time when 
choro, a musical genre, was projected in a more expressive way among the poor classes 
on the outskirts of Rio de Janeiro. The group of chorões, although supposedly relegated to 
the meanders of the outskirts, managed to transform the “choro” of their lamentations into 
the “choro” of Brazilian music, reaffirming the importance of musical art as an instrument 
of emancipation of subjects marginalized by colonialism and as a tool of resistance to the 
dominant class. Finally, we highlight the relevance of music as a determining factor for 
Afro-descendants to lead the emergence of a semi-erudite genre, characterized by inspired 
improvisations and original rhythmic structures.
KEYWORDS: Blacks; Subalterns; Music; Brazilian Choro

INTRODUÇÃO
O título do ensaio parte da premissa de que a expressão “subalterna”, ainda que 

bastante difundida e ressignificada pelo grupo de estudos subalternos da Índia e da América 
Latina no período pós-colonial, se encaixa perfeitamente àqueles que desde a colônia, 
em razão dos efeitos do colonialismo e escravidão, tiveram suas vozes por muito tempo 
negadas e silenciadas, não tendo direito social e, muito menos, autonomia de expressar 
suas ideias, cultura e valores. Entretanto, escravizados e afrodescendentes valeram-se da 
música como ferramenta de luta e resistência à classe dominante. 



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 212

Desde o processo de diáspora africana, negros escravizados trouxeram ao Brasil 
seus cânticos, tornando a arte musical uma das principais formas de expressão e linguagem 
no exílio americano. Como grupo coadjuvante e impulsionador da economia da metrópole 
e da colônia, os africanos desempenharam papel notório na formação social e cultural 
do país, mesmo diante do silenciamento e do apagamento sistemático de sua cultura de 
origem. Os negros cativos e seus descendentes assimilaram influências da música europeia 
— predominante entre os senhores — e as ressignificaram, adaptando-as às suas próprias 
vivências e contextos.

Nesse estudo aproprio-me do termo “subalterno”, não para menosprezar ou 
categorizar grupos étnicos, mas a título de expressão de um triste passado de nossa 
história, a fim de apresentar e exemplificar o grupo de chorões, que, mesmo supostamente 
fadado aos meandros da periferia, conseguiu transformar o “choro” de suas lamentações e 
adversidades, em “choro” musical brasileiro. 

Para subsidiar esse estudo utilizaremos as obras de autores como Spivak (2010) 
e Ballestrin (2013), que versam sobre subalternidade e o escopo dos grupos de estudos 
subalternos pós-coloniais; leituras de Mackl (2011) e Nascimento Neto (2017) retratando 
a face da resistência e luta dos escravizados negros no Brasil; bem como o aporte teórico 
de Tinhorão (2012) ao descrever sobre a possível origem do choro, a partir da música 
produzida por bandas de barbeiros, uma vez que estes passariam na segunda metade do 
século XIX para os conjuntos de flauta, cavaquinho e violão, propiciando, nesse sentido, 
uma interpretação “chorada” dos gêneros musicais da época.

A construção segue refletindo em que medida, tais expressões artísticas e a 
linguagem musical contribuíram para a emancipação desses ditos “subalternos” brasileiros 
que, aos poucos, foram expressando suas mais preciosas origens, em busca de suas 
identidades e desafiando os discursos hegemônicos com consequentes reflexos na vida 
contemporânea.

De início, pontuo o conceito de subalternidade no olhar da autora Gayatri Spivak, 
pertencente ao grupo de estudos subalternos Sul-Asiático e traço um breve retrato 
da música realizada por africanos no Brasil, mais especificamente, no final do império, 
momento este em que o gênero choro se projeta de forma mais expressiva nas camadas 
populares periféricas do Rio de Janeiro. Por fim, ressalto a importância da linguagem 
musical como meio de expressão e emancipação dos sujeitos.

FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA

Subalterno: o colonizado de ontem e hoje
No século XIX, com o surgimento dos argumentos pós-coloniais na Ásia e América 

Latina e das expressões anticoloniais de intelectuais europeus, mesmo de forma complexa 
e desarticulada, ocorreu uma transformação, ainda que lenta, para a base epistemológica e 



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 213

política das ciências sociais, onde diversos estudiosos e pensadores procuraram defender e 
mediar a situação do colonizado. Nesse contexto, surge em 1970 um importante movimento 
pós-colonial: o grupo de estudos subalternos Sul-Asiático, liderado por Ranajit Guha, cujo 
principal objetivo era não só analisar de forma crítica a descrição da história colonial da 
Índia, como também, a historiografia eurocêntrica indiana. O grupo de estudos subalternos 
assiste às camadas populares na Índia colonial e pós-colonial, como camponeses, castas 
inferiores, mulheres e trabalhadores; grupos oprimidos não apenas pelo colonialismo 
britânico, mas também pelas elites locais que, mesmo após a independência, continuaram 
a marginalizar essas populações. 

Historiadores como Ranajit Guha, buscaram reescrever a história da Índia do ponto de 
vista desses grupos de estudos subalternos, rejeitando narrativas elitistas e ocidentalizadas 
que ignoravam a agência dos pobres e marginalizados na construção da história. Mais 
tarde, em fins dos anos de 1990, inspirado no grupo anteriormente citado, funda-se o 
grupo Modernidade/Colonialidade (M/C), uma organização interdisciplinar formada por 
intelectuais latino-americanos, situados em diversas universidades das Américas, firmando 
um movimento epistêmico, teórico e político decolonial fundamental para compreender 
e atuar no mundo marcado pela colonialidade global (Ballestrin, 2013). Os estudos pós-
coloniais vêm discutindo questionamentos em relação ao eurocentrismo, criticando não só 
a violência epistêmica imperialista, como também, a existência de uma divisão global de 
trabalho, que reproduz a lógica da política colonial e neoliberal do passado. 

Os subalternizados –  homens e mulheres entre os camponeses iletrados, os 
tribais, os estratos mais baixos do subproletariado urbano que continuam fazendo parte 
de um centro silencioso e silenciado pelas potências capitalistas – têm sido estudados 
de forma sistematizada tanto na América Latina pelo Grupo Latino-Americano de Estudos 
Subalternos, como pelo grupo Sul-Asiático, ambos mantendo um diálogo teórico-crítico, 
ressalvadas as diferenças históricas, culturais e sociais que marcam os respectivos povos 
e locais (Figueiredo, 2010). 

Gayatri Spivak,  em seu livro “Pode o subalterno falar?”, faz uma crítica, de base 
marxista, aos esforços do Ocidente para problematizar o sujeito dos países menos 
desenvolvidos, em direção à questão de como esse sujeito é representado no discurso 
ocidental, para além, discorre sobre a cumplicidade entre produção intelectual ocidental 
e interesses econômicos internacionais, a violência epistêmica de se constituir o sujeito 
colonial como outro e, ainda, a capacidade do subalterno de representar-se. A autora 
refere-se à condição de grupos sociais que estão à margem do poder político, econômico e 
discursivo — isto é, que não têm voz ou representação nos espaços de decisão e produção 
de conhecimento. Spivak questiona se o subalterno — especialmente a mulher subalterna 
do Sul Global — pode realmente se fazer ouvir dentro das estruturas discursivas do 
Ocidente e da elite local. 



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 214

O subalterno não pode ser ouvido de forma autêntica, pois sua voz é constantemente 
filtrada, traduzida, apropriada ou silenciada por sistemas de poder como o colonialismo, o 
patriarcado, o capitalismo e a academia ocidental. Até mesmo as tentativas de “dar voz” ao 
subalterno correm o risco de silenciá-lo, pois partem de categorias e linguagens que não 
pertencem aos mesmos. Uma importante mudança nesse cenário de colonialidade partiria 
do intelectual pós-colonial no sentido de não intermediar pelo subalterno, nem mesmo 
representá-lo, pois uma vez construindo um discurso de resistência pelo outro, mantendo 
esse “outro” silenciado, reivindicando algo em nome do subalterno é, simplesmente, 
continuar a reproduzir a estrutura de poder vigente (Spivak, 2010). 

Mas afinal, qual seria a tarefa dos estudiosos e intelectuais das produções pós-
coloniais? Não seria a de criar mecanismos para que o subalterno se autorrepresente? 
Criar espaços de fala para que o sujeito oprimido, à margem, consiga de fato se expressar 
e ser ouvido? 

[...] os oprimidos podem saber e falar por si mesmos. Isso reintroduz o sujeito 
constitutivo em pelo menos dois níveis: o Sujeito de desejo e poder como 
um pressuposto metodológico irredutível; e o sujeito do oprimido, próximo 
de, senão idêntico, a si mesmo. Além disso, os intelectuais, os quais não 
são nenhum desses S/sujeitos, tornam-se transparentes nessa “corrida de 
revezamento”, pois eles simplesmente fazem uma declaração sobre o sujeito 
não representado e analisam (sem analisar) o funcionamento do (Sujeito 
inominado irredutivelmente pressuposto pelo) poder e do desejo (Spivak, 
2010, p. 56)

O subalternizado - sujeito colonizado, irremediavelmente heterogêneo, ou seja, 
marcado por múltiplas vozes, culturas e experiências muitas vezes contraditórias - é aquele 
que permanece silenciado e excluído do poder; negligenciado como constituição de mais 
um “outro”. Nesse viés, não se refere apenas ao oprimido, mas a representação daqueles 
que não conseguem lugar em um contexto globalizante, capitalista, totalitário e excludente. 
Assim, descreve a autora supracitada: 

[...] às camadas populares mais baixas da sociedade constituídas pelos 
modos específicos de exclusão dos mercados, da representação política e 
legal e da possibilidade de se tornarem membros plenos no estrato social 
dominante [...] o subalterno é sempre aquele que não pode falar, pois, se o 
fizer, já não o é. (SPIVAK, 2010)

E os negros escravizados, forros e afrodescendentes no Brasil? Poderiam ter suas 
vozes em um mundo colonial que não lhes dava direito à expressão e autonomia, uma 
vez esquecidos e postos à margem do poder? Foi nesse lugar de subalternidade que 
assistimos a triste história da escravização; a aculturação e silenciamento dos modos de 
vida de negros africanos durante todo o período de colonização e, até mesmo, no após- 
abolição.



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 215

Por meio da linguagem simbólica, da expressão artística e das práticas culturais, 
desde a diáspora africana, afrodescendentes mantiveram seus processos de resistência, 
construção de identidades, construção de culturas vitais, e, inclusive, desenvolveram os 
alicerces da música instrumental e da dança (Mackl, 2011). No dizer da historiadora Martha 
Abreu (2015, p. 193), o campo musical, apesar da forte presença dos empresários musicais 
e intelectuais, não deixou de expressar as lutas em torno da igualdade e da valorização 
das expressões culturais de forros e afrodescendentes. A linguagem musical não deixou 
de ser um importante meio de comunicação e expressão política identitária da população 
negra e das lideranças artísticas negras em várias partes das Américas. Segundo a autora, 
as canções escravas, e seu legado musical, em diferentes regiões da diáspora africana, 
tornaram-se um meio de luta contra a opressão e a dominação raciais, pela inclusão social 
e o exercício da cidadania.

A ritmica alternativa dos negros, diferenciada da música europeia, foi fundamental 
para a construção de novas formas e elementos musicais que culminaram na diversidade 
musical do país. O ritmo sincopado atraiu alguns setores da elite dominante e representou 
um reflexo da maneira como esses subalternos e marginalizados resistiram e reinterpretaram 
as normas sociais impostas pela estrutura do colonialismo. Conforme Mackl (2011):

[...] os afrodescendentes conseguiram atrair segmentos dos setores 
dominantes, em um primeiro momento pela exotização, depois pela 
folclorização.[...] Nos interstícios e dobras da dominação simbólica, por trás 
de estereótipos e estigmas, os músicos e seus públicos fizeram desvios 
e leituras alternativas aos sentidos e significações impostos pela cultura 
dominante. (Mackl, 2011, p.59)

Dentre tantos ritmos e cadências africanas desenvolvidas na periferia do país 
destaca-se o Choro - considerado o primeiro gênero musical urbano tipicamente brasileiro. 
Nasce da mistura de estilos e sotaques entre colonizador e subalternizado; da miscigenação 
entre a música europeia, como a polca e a valsa, e os ritmos sincopados dos africanos. 
Resultando em uma música complexa, virtuosa, muito expressiva e caracterizado por 
melodias elaboradas, improvisação e uma interação rítmica refinada entre os instrumentos. 
Para além, executado por indivíduos marginalizados pela sociedade.

No intento, a história e o reconhecimento do fazer musical de nossos antepassados 
escravizados - subalternizados pelos colonizadores - para a formação da música popular 
brasileira ainda é parcamente valorizada. Ainda hoje são pouquíssimos os artistas 
brasileiros negros de reconhecimento no âmbito internacional. Faz-se mister a necessidade 
de revalorizar a produção de músicos instrumentistas, compositores e improvisadores, 
como o velho Pixinguinha, entre outros chorões, por exemplo, que deixaram uma marca 
indelével na história da música popular brasileira, com sua musicalidade de extrema 
qualidade e beleza.



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 216

BREVE PANORAMA MUSICAL DOS SUBALTERNOS NO BRASIL COLONIAL E 
IMPERIAL

As informações sobre as atividades musicais nos primeiros séculos de colonização 
do Brasil, apesar de serem esparsas e incompletas, indicam que mesmo antes da chegada 
dos portugueses às terras brasileiras, a música já se fazia presente entre os povos originários 
da América. Os ameríndios costumavam celebrar seus feitos de guerra e realizar rituais de 
culto aos deuses por meio de danças e cantos, utilizando diversos instrumentos musicais 
confeccionados com elementos da natureza.

Em 1549 chegam à Bahia os primeiros padres jesuítas com o intuito de formar 
irmandades religiosas para disseminar o programa catequético, ao feitio da Companhia de 
Jesus, ao longo da costa brasileira. Segundo Castagna (2013), a documentação jesuítica 
dos séculos XVI e XVII, retrata que os padres missionários atuaram como professores 
de música dos ameríndios, ensinando-os música vocal e instrumental nos padrões de 
interpretação e estilo da cultura europeia. Praticavam o cantochão e as cantigas, em 
português, latim e língua local, como também, a execução de alguns instrumentos, como 
charamelas, flautas, trombetas, baixões, cornetas e fagotes. A partir dessas missões, 
surgem os primeiros conjuntos musicais no Brasil.

Com o passar dos anos a mão de obra ameríndia foi sendo substituída gradativamente 
pela negra nos engenhos e canaviais brasileiros, isso devido às constantes fugas, 
massacres e epidemias que assolaram os ameríndios e, também à expansão do tráfico 
negreiro pelos portugueses. Escravizados negros passaram a trabalhar nas fazendas 
coloniais e a serem “educados” musicalmente dentro dos padrões portugueses formando 
bandas e orquestras. Com a contínua participação dos africanos na música do século XVII 
e a crescente formação de bandas de escravizados, estes começaram a formar irmandades 
de músicos que eram muito utilizadas pelas festas das igrejas e dos senhores de engenho.

No entanto, a história da musicalidade africana no Brasil foi escrita sob um 
prisma colonialista e elitista, de forma que muitas das expressões artísticas dos negros 
subalternizados ficaram à deriva - na maioria das vezes, silenciadas, deslegitimadas e 
apagadas. Lamentavelmente, os registros sonoros dessa musicalidade não ficaram inscritos 
em partituras, nem mesmo de forma parcial. Restando apenas fragmentos desses sons 
que em sua ambivalência “permaneceram nas canções de trabalho, nas tradições de festas 
populares, ou nos lábios de homens e mulheres oriundos de comunidades remanescentes 
de quilombo” (Nascimento Neto, 2017, p. 169).

Com a chegada da família real portuguesa em 1808 e consequente criação da 
Imprensa Régia, registros sobre escravizados com habilidades musicais começaram a ser 
anotados de forma mais frequente, porém, ainda com parcos registros. Coincidem diversos 
autores que o alicerce da música brasileira remonta um passado complexo envolvendo a 
miscigenação de diferentes matrizes culturais com significativa expressão dos africanos, 
propiciando ao longo dos séculos até o presente, uma enorme variedade de estilos musicais. 



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 217

A música religiosa domina até meados do século XIX e, posteriormente, assiste-
se à projeção de uma outra corrente musical repleta de teatralidade, sem tradição, sem 
força histórica ainda, mas provida de muito maior função humana: a música popular. Esta, 
enriquecida de termos e sonoridades provenientes da miscigenação de portugueses, 
africanos, ameríndios e espanhóis. Um povo que “trazia junto com as falas dele as cantigas 
e dansas [...]. E foi da fusão destas que o nosso canto popular tirou sua base técnica 
tradicional” (Andrade, p. 221).  

Mackl (2011) enriquece o aporte teórico sobre a história musical africana no Brasil 
quando salienta a existência de códices embutidos nas práticas musicais negras e suas 
expressões artísticas serem portadoras de valores de vida e carregadas de um projeto 
de construção política - as chamadas “políticas da síncopa”.  A performance de música e 
dança traz consigo a sedução do simbólico por meio das quais muitos afrodescendentes 
“atraíram” alguns segmentos dos setores dominantes.

Sustentarei, para tanto, três hipóteses: primeiro, nas práticas musicais 
instrumentais negras há embutidos códices que dizem respeito sobre as 
formas históricas de resistência ao escravismo e ao racismo (SEGATO, 2007). 
Segundo, essas práticas vão além de processos de resistência e acomodação, 
porquanto produziram práticas vitais portadoras de valores de vida embutidos 
na organização do som/música, nos modos de fazer dos músicos e da dança, 
e na organização social para fazer música. Terceiro, considero que um sentido 
de africanidade foi desenvolvido nas “políticas da síncopa”: táticas históricas 
que os afrodescendentes desenvolveram, conseguindo suspender e desafiar 
a rejeição deslegitimando e culturalmente racista dos setores dominantes. 
(Mackl, 2011, p.59)

Nesta perspectiva, por meio de expressões musicais sincopadas, as bandas 
de escravizados foram essenciais para a criação de novos gêneros musicais com seus 
possíveis desdobramentos. A música, expressão artística que desde o princípio da 
colonização compensava de alguma forma a situação dos negros escravizados, uniu e 
mobilizou as populações afrodescendentes, contribuindo para a formação de um imaginário 
coletivo que, para além, transcendeu fronteiras geográficas e sociais, servindo ainda como 
um meio de luta, resistência e afirmação.

Ao longo dos séculos XVIII e XIX, ocorre a predominância cada vez mais constante 
das práticas de conjuntos musicais negros em praças, em frente às igrejas ou nas ruas 
mais movimentadas de vilas e cidades, fomentando a musicalidade negra, que de forma 
distante, foi descrita e apreendida pelo olhar de artistas e viajantes atraídos pelos sons, 
gestos e cores (Nascimento Neto, 2017). Os instrumentos percussivos eram imperantes 
nesses ajuntamentos formados por negros, tanto em seus batuques, como nas procissões 
por eles organizadas.

Segundo Mackl (2011), por trás de estereótipos e de estigmas os músicos e seus 
públicos fizeram mudanças e leituras alternativas aos sentidos e significações impostos pela 
cultura dominante, entretanto, mantendo as principais características formais das práticas 
culturais diaspóricas como o sistema de chamada-e-resposta (antifonia), a polirritmia e, 
ainda a improvisação. 



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 218

O século XIX é marcado pelo desejo de civilizar os costumes urbanos por conta da 
chegada da Corte portuguesa ao Brasil e, nesse sentido, ocorreram diversas transformações 
no que se refere aos costumes, vestimentas, alimentação, aspectos da cultura local e, é 
claro, na música. Nessa miscigenação, a música passa a sofrer um hibridismo com as 
composições europeias e africanas e, à medida que a Corte bancava músicos europeus ou 
mesmo escolas que capacitassem negros ou afrodescendentes a atender, musicalmente, 
o gosto e o apreço pela, até então, música erudita em voga na Europa, trabalhadores 
subalternos tinham nova referência musical, com músicos e repertório diversificado, 
ocasionando os primeiros híbridos entre a influência africana e europeia no Brasil (Mendes, 
2016). 

É válido ressaltar que a música produzida pelos negros subalternizados divertia não 
só a corte, como também animava festas, folguedos, rodas e o que fosse das tradições 
populares da época. 

[...] ajuntamentos negros constituíam espaços de performances musicais, 
onde visivelmente um ouvido mais aguçado poderia perceber o que 
Denis-Constant Martin (2010) apontou como mestiçagem musical oriunda 
da brutalidade da escravidão. Segundo o autor, as mesclas no campo da 
música foram responsáveis em formatar sonoridades complexas, de extrema 
originalidade, cujas marcas são perceptíveis até os dias atuais (Nascimento 
Neto,2017)

Os adensamentos populacionais das grandes cidades no final do século XVIII e 
primeira metade do século XIX, proporcionaram elevados contingentes de escravizados, 
forros e descendentes pelas ruas do Rio de Janeiro que prestavam os mais variados 
serviços para a sociedade. Esses trabalhadores de ruas eram chamados de “negros de 
ganho”, segundo Soares (1988). Do ganho de rua, surge a profissão de barbeiro, dos quais 
saíam muitos dos músicos da cidade, como aponta Tinhorão:

O barbeiro, pela brevidade mesma do serviço (fazer barba ou aparar cabelos 
era questão de minutos), sempre acumulara outras atividades compatíveis 
com sua necessária habilidade manual, e que era representada pela função 
de arrancar dentes e aplicar bichas (sanguessugas). Essas especialidades, 
sempre praticadas em público, situavam os barbeiros numa posição toda 
especial em relação às profissões mecânicas ou demais atividades de 
caráter puramente artesanal. E como seus serviços em tal atividade liberal 
lhe permitiam tempo vago entre um freguês e outro, os barbeiros puderam 
aproveitar esse lazer para o acrescentamento de outra arte não-mecânica ao 
quadro de suas habilidades: a atividade musical (Tinhorão, 1998, p. 157-8).

A profissão de barbeiro proporcionava aos negros uma certa liberdade no exercício 
do ofício favorecendo, nas horas vagas, o aprendizado de um instrumento musical qualquer, 
além de proporcionar a esses subalternos, certa expressividade no extrato social. Diante 
de um país racista e escravocrata, a música parecia ser o único espaço que aceitava 
a presença da população negra, ainda que de forma inferiorizada. O trabalhador, quase 
sempre negro, independentemente da atividade que desempenhasse, era considerado um 
subalterno social e utilizava a música como forma de humanizar-se.



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 219

 [...] profissões como as de barbeiro passavam a ser inevitáveis [...]. Estes 
músicos tinham como principal referência o lundu, gênero musical africano 
que dispõe da percussão como instrumental principal. Ademais tiravam as 
músicas de “orelha” e eram instruídos de acordo com a realidade material de 
sua classe social, e não por músicos eruditos oriundos das escolas europeias, 
nem tampouco por padres jesuítas. Por essas e outras, é possível afirmar 
que a música dos barbeiros tinha um caráter essencialmente popular, uma 
vez que tais músicos dispunham de mestres de sua própria condição, isto é, 
mestres e professores pertencentes a sua classe social. (Soares, 1988)

Essa dupla profissão dos músicos barbeiros foi pintada por Jean-Baptiste Debret 
na cidade do Rio de Janeiro na década de 1820. As famosas orquestras de rua foram 
retratadas pelo artista francês como registro de música urbana na cidade carioca, as quais 
uniam negros escravizados, descendentes e forros, com a variedade de sons e ritmos. 
Escravizados e libertos davam vida às celebrações urbanas no início do século XIX com 
músicas para todos os gostos (Amanyara, 2022). 

No Rio de Janeiro nota-se a presença de diversos conjuntos musicais formados por 
bandas de barbeiros tocando fandangos, dobrados e quadrilhas tanto em festas religiosas 
quanto nas profanas. Decerto que a crescente popularidade desses músicos proporcionou 
visibilidade à linguagem desses subalternos do Brasil Imperial e, segundo Tinhorão (2012), 
diante da maneira chorada de tocar os gêneros musicais em voga na época, favoreceu o 
aparecimento de novas formações de conjuntos contento flauta, violão e cavaquinho.

No final do período oitocentista, nota-se investimentos em infraestrutura de serviços 
públicos essenciais como correio e estrada de ferro e o surgimento de uma classe média 
urbana composta de funcionários públicos e pequenos comerciantes; classe média esta, 
em sua maioria composta por afrodescendentes, que serviu de execução e consumo para 
o choro brasileiro (Cazes, 2021, p.15).

O CHORO CARIOCA

“O choro pode ser ouvido no palco de um teatro, casa noturna ou entre as 
mesas de um bar, mas não há dúvida que o habitat natural dessa música é a 
roda de Choro, um encontro domestico…” (Cazes, 2021)

O choro, produzido por elementos da baixa classe média carioca no final do 
segundo império, remonta suas origens às bandas de música das fazendas fluminenses 
e da própria Corte brasileira. Segundo Tinhorão (2012), especificamente a música de 
barbeiros, produzida por negros escravizados e forros, passaria na segunda metade do 
século XIX para os conjuntos de flauta, cavaquinho e violão, propiciando, nesse sentido, 
uma interpretação “chorada” dos gêneros musicais da época. 



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 220

Em seu livro “Música popular: um tema em debate”, o autor acima citado faz menção 
ao memorialista popular e escritor de choros, Alexandre Gonçalves Pinto, conhecido como 
“O Animal”, que escreveu importantes trechos sobre chorões cariocas. Aponta Tinhorão:

Alexandre Gonçalves Pinto faz desabrochar velhas lembranças em que 
recorda os “chorões do luar, os bailes das casas de família, aquelas festas 
simples onde imperava a sinceridade, a alegria espontânea, a hospitalidade, 
a comunhão de ideias e a uniformidade de vida”. O livro [...] composto por 
mais de trezentas pequenas biografias e notícias sobre velhos compositores 
e componentes de choros, profissionais e amadores, é de todo um canto de 
saudade [...] (Tinhorão, 2012, p.119-120)

Observa-se uma certa nostalgia e saudade da uniformidade de vida estruturada 
até então pela “tranquila” exploração dos escravizados em fins do Brasil imperial. Com o 
movimento da industrialização no início do século XX, há uma reformulação na sociedade, 
deixando para trás a antiga divisão entre senhores e escravos. Desmantelam-se e 
diversificam-se as camadas sociais, inclusive, os antigos hábitos das reuniões dos chorões 
em festas de família. Tinhorão (2012) destaca ainda, relatos de Alexandre Gonçalves 
Pinto em seu livro “O Choro: reminiscências dos chorões antigos que, o choro é mais 
uma contribuição indireta da igreja católica às festivas expressões pagãs das camadas 
populares subalternas, uma vez que surge das bandas que saíam a tocar nas festas de 
igreja como retrata o autor: 

Haviam bandas de músicas compostas por escravos, e deles saíram muitos 
músicos notáveis. As organizações das bandas de músicas nas fazendas, 
para tocarem nas festas das igrejas, nos arraiais…davam um cunho de 
verdadeira alegria naquele meio tristonho, mas, sadio, sem instrução… onde 
imperava a soberania dos fazendeiros, chefes dos partidos políticos, liberal e 
conservador. (Pinto, 1936)

É digno ressaltar que fazendeiros soberanos e brancos poderosos estimulavam 
e proporcionavam essas expressões artísticas aos subalternos, longe de sinal de 
representatividade, mas sim, como forma de conter revoltas e rebeliões. 

Segundo Mackl (2011), o uso de antifonías, durante os séculos de opressão e 
persecução, procurou amenizar atritos e construir novas relações sociais de não-dominação; 
um apagamento de fronteiras entre o eu e o outro; formas de prazer compartilhado como 
observado nos gêneros jazz, rumba, candomble, samba, maracatu, entre outros. A arte 
de afirmação com o grupo coletivo dos músicos. Assim também no choro, para além, um 
comportamento cíclico e disposições espaciais dos participantes em círculo. Corroborando 
a complexidade da música negra, sua organização, coletividade, disciplina e notável poder 
de improvisação, o autor ainda pontua:

Uma complexidade formal na música negra encontra-se notavelmente 
desenvolvida em aspectos como a organização da polirritmia com a 
sintonização mútua entre os músicos; na execução de padrões em mosaico no 
qual um padrão finaliza onde o outro começa; na heterofonia ou diversidade 
de vozes/ sons; e, na auto-regulação coletiva. Aspectos todos que querem  



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 221

a disciplina dos músicos, como sublinha Tony Morrison, e sua sintonização 
com o coletivo. A improvisação implica também o trabalho da disciplina, com 
a incorporação de repertórios de padrões, “gramáticas” de combinação e 
desenvolvimento de “sementes” (Mackl, 2011).

Destarte, a “Roda de Choro”, inclui uma série de elementos subjetivos e complexos 
para serem executados com precisão, constituindo-se não apenas um ambiente rico em 
performance musical, mas também importante papel no contexto social das relações 
musicais, sendo certo que a interpretação musical é um dos aspectos mais relevantes no 
gênero. Ressalte-se que, não obstante, foi na Roda de Choro que os compositores e suas 
obras desempenharam um papel fundamental na trajetória histórica do gênero e na arte 
interpretativa, permitindo ao choro alcançar seu elemento mais marcante de identidade. 
É por meio das performances dos chorões que músicos e ouvintes conseguem emitir 
julgamentos sobre essas obras, os quais, apesar de algumas divergências, em sua maioria 
convergem quanto à qualidade da atuação. Com efeito, é possível concluir que no choro há 
uma ordem, um sistema musical próprio, reconhecido pelos chorões, músicos ou audiência 
(Lara Filho; Silva; Freire, 2011). 

Segundo Cazes (2021), a roda de verdade “mistura profissionais e amadores, 
gente que toca melhor ou pior sem nenhum problema.” Ressalta o livro do Animal que 
descreve as rodas de choro nas primeiras décadas do século XX. Fala da simplicidade, 
dos encontros na varanda ou quintal, das donas das casas, as mulatas e crioulas, que 
promoviam tais encontros à base de muita comida e bebida, atraindo principalmente os 
músicos subalternos em dificuldades financeiras. “A roda de choro sempre foi uma espécie 
de Clube do Bolinha” (Cazes, 2021), uma vez que entre centenas de nomes, pouquíssimos 
são de mulheres, sendo Chiquinha Gonzaga a única de reconhecimento. 

Principais chorões brasileiros: I) Pixinguinha (1897–1973), flautista, saxofonista e 
compositor que revolucionou o gênero ao incorporar elementos do jazz e da música afro-
brasileira. Suas composições, como “Carinhoso” e “Lamentos”, são clássicos; II) Jacob 
do Bandolim (1918–1969), virtuoso no bandolim, sendo um dos maiores responsáveis por 
valorizar o choro como música de concerto. Fundou o conjunto Época de Ouro e deixou 
clássicos como “Doce de Coco” e “Assanhado”; III) Ernesto Nazareth (1863–1934), pianista 
e compositor que uniu a música clássica ao ritmo popular. Entre suas obras famosas 
estão “Odeon” e “Apanhei-te, Cavaquinho”; IV) Waldir Azevedo (1923–1980), mestre do 
cavaquinho e responsável por levar o instrumento ao protagonismo que merece. É autor do 
choro “Brasileirinho”, um dos mais conhecidos no mundo; V) Altamiro Carrilho (1924–2012), 
exímio flautista, de técnica impressionante, levou o choro a públicos diversos e gravou 
dezenas de discos, muitos ao lado de grandes nomes da música brasileira; VI) Chiquinha 
Gonzaga (1847–1935), pioneira como mulher compositora no Brasil, participando da 
fundação do choro com suas composições e presença em rodas no final do século XIX.



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 222

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Os compositores dos conjuntos de chorões cariocas no fim do império e início do 

século XX, eram em sua maioria formados por representantes da baixa classe média. 
Linguagem daqueles que, sem perceberem a importância de suas expressões musicais, 
constituiriam um grande referencial para a formação do choro no Brasil. Com merecidos 
destaques: Joaquim Callado, Chiquinha Gonzaga, Anacleto de Medeiros e Pixinguinha. 
Entretanto, é importante saber que os “chorões” não se esgotam nesses nomes, sendo 
inúmeros aqueles que contribuíram e ainda contribuem com o choro no Brasil. 

A expressão artística sempre foi uma maneira de representar emoções, sentimentos 
e visões da realidade existencial. Dessa forma, consideramos que a música é das artes, a 
que mais deixa à mostra o interior emocional do artista e retoca de imediato a sensibilidade 
do ouvinte. Os negros e pobres, pelas suas origens, os invisíveis diante da sociedade, 
atingiram talvez inconscientemente uma forma de se emancipar culturalmente. 

A música começou a falar, através dos sons lamuriosos do Choro, a expressão 
musical dos Chorões, com seu jeito característico, bastante cuidadoso e “sofisticado” de 
criar e executar suas canções. Momento de “fala” e representação dos subalternos, pois 
a qualidade musical das composições e execuções, chamou a atenção da sociedade e 
do meio musical da época; certa valorização da linguagem musical dos “subalternos”. 
Não se pode esquecer a enorme contribuição do mestre Pixinguinha – e tantos outros 
afrodescendentes – que com a sua genialidade foi líder dos chorões ganhando visibilidade 
e grande repercussão muito mais tarde junto ao público e compositores renomados. 

Destarte para as rodas de choro, encontros musicais, geralmente informais, onde os 
músicos se reúnem para tocar. Essas rodas acontecem em bares, praças, casas de amigos 
ou centros culturais e têm um espírito de improvisação, troca de saberes e celebração da 
música brasileira. Funcionando, muitas vezes, como espaços de preservação e renovação 
do choro, atraindo tanto músicos experientes quanto iniciantes.

A música de extrema qualidade, composta e executada por esses grupos 
socialmente marginalizados e subalternizados, foi determinante para que, de alguma forma, 
os afrodescendentes ganhassem projeção em um gênero semierudito, caracterizado por 
improvisações inspiradas e estruturas rítmicas originais.



Linguística, letras e artes: narrativas e discursos na construção cultural 2 Capítulo 14 223

REFERÊNCIAS
ABREU, Martha. O legado das canções escravas nos Estados Unidos e no Brasil: diálogos musicais 
no pós-abolição. Revista Brasileira de História. São Paulo, v. 35, nº 69, p.177-204, 2015. http://dx.doi.
org/10.1590/1806-93472015v35n69009

AMANYARA, Giselia. Bandas de barbeiros: música era único setor que aceitava população negra. 2022. 
Leia mais em: https://vejario.abril.com.br/cidade/bandas-barbeiros-populacao-negra/#google_vignette

AMORIM, Humberto. “A carne mais barata do mercado é a carne negra”: comércio e fuga de escravos 
músicos nas primeiras décadas do Brasil oitocentista (1808-1830). Opus, v. 23, n. 2, p. 89-115, ago. 
2017. http://dx.doi.org/10.20504/opus2017b2304 Submetido em 01/05/2017, aprovado em 11/06/2017.

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência Política, nº11. 
Brasília, maio - agosto de 2013, pp. 89-117.

CASTAGNA, Paulo. Apostilas do curso de História da Música Brasileira IA/Unesp, 2013.

CAZES, Henrique. Choro: do quintal ao Municipal. São Paulo. Editora 34, 2021. 

FIGUEIREDO, Raído, Dourados, MS, v. 4, n. 7, p. 83-92, jan./jun. 2010.

LARA FILHO, Ivaldo Gadelha de. SILVA, Gabriela Tunes da. FREIRE, Ricardo Dourado. Análise do 
contexto da Roda de Choro com base no conceito de ordem musical de John Blacking. Jun, 2011. https://
doi.org/10.1590/S1517-75992011000100016

MACKL, Luis Ferreira. Artes musicais na diáspora Africana: improvisação, chamada-e-resposta e tempo 
espiralar.  n. 11 (2011): Literatura e música. 2011

NASCIMENTO NETO, Luiz Dominguos do. Faces da História, Assis-SP, v. 4, n°2, p. 165-180, Jun-Dez., 
2017.

PINTO, Alexandre Gonçalves. O choro: reminiscências dos chorôes antigos. [Rio de Janeiro]: Typ. Glória, 
1936. 210p.

SOARES, Luiz Carlos. O “povo de cam” na capital do Brasil: A Escravidão Urbana no Rio de Janeiro do 
Século XIX. Faperj – 7Letras, 2007. 1988

SPIVAK, Gayatri Chakravorty, 1942· Pode o subalterno falar? Tradução de Sandra Regina Goulart 
Almeida, Marcos Pereira Feitosa, André Pereira Feitosa. - Belo Horizonte Editora UFMG, 2010. 133 p. 

TINHORÃO, J. R. Música Popular: um tema em debate. São Paulo: Editora 34, 4. ed., 2012.

http://dx.doi.org/10.1590/1806-93472015v35n69009
http://dx.doi.org/10.1590/1806-93472015v35n69009
http://dx.doi.org/10.20504/opus2017b2304
http://dx.doi.org/10.20504/opus2017b2304
https://periodicos.ufsc.br/index.php/Outra/issue/view/1656



