
Ciência Médica e Saúde: Do diagnóstico à prevenção e cuidado 3 Capítulo 7 68

Data de aceite: 06/05/2025

 https://doi.org/10.22533/at.ed.156132516047

A INFLUÊNCIA DA ESPIRITUALIDADE NO 
PROCESSO DE RECUPERAÇÃO DE PACIENTES 

EM UNIDADES DE TERAPIA INTENSIVA

 

CAPÍTULO 7

Rafael da Cunha Rodrigues
Universidade de Vassouras

Vanessa da Silva Moreira Teixeira
Universidade de Vassouras

Pedro Ernâni Luz dos Santos de 
Magalhães

Universidade de Vassouras

Matheus de Souza Joaquim
Universidade de Vassouras

Matheus de Castro Fernandes Andrade
Universidade de Vassouras

Milton Tirello Pinheiro
Universidade de Vassouras

José Antônio da Silva
Paróquia Nossa Senhora da Conceição de 

Vassouras

Thiago Pontes de Oliveira César 
Universidade de Vassouras

RESUMO: O presente estudo busca 
abordar como a espiritualidade tem sido 
reconhecida enquanto um componente 
relevante na recuperação de pacientes 
críticos em Unidades de Terapia Intensiva 
(UTI), considerando na literatura específica 
distintas evidências que destacam sua 
influência em mecanismos biopsicossociais. 
Este estudo tem por objetivo principal 
analisar, sob a perspectiva da medicina, 
a influência da espiritualidade nesse no 
processo de recuperação destes pacientes. 
Estudos demonstram que práticas 
espirituais atuam sobre o eixo hipotálamo-
hipófise-adrenal (HHA), reduzindo de 
forma significativa os níveis de cortisol 
e atenuando respostas ao estresse 
agudo, ocasionando efeitos sinérgicos na 
diminuição da necessidade de sedativos 
e analgesia. Outrossim, observa-se uma 
correlação inversa entre engajamento 
espiritual e índices de concentrações de 
citocinas pró-inflamatórias (IL-6, TNF-α), 
indicando modulação da resposta imune. 
No contexto cardiovascular há uma 
melhora na variabilidade da frequência 
cardíaca (VFC), ao se utilizar práticas como 
mindfulness e com isto há uma redução nos 
riscos de arritmias. É importante considerar 
também que a espiritualidade atua como 



Ciência Médica e Saúde: Do diagnóstico à prevenção e cuidado 3 Capítulo 7 69

fator protetor contra transtornos adaptativos, com uma considerável diminuição de escores 
de ansiedade e depressão em escalas validadas (HADS).  Entretanto deve se haver uma 
integração clínica que exija protocolos estruturados, a fim de se evitar que ocorra um coping 
religioso negativo. Por ser uma revisão de literatura, a estratégia empregada para buscar 
materiais pertinentes ao assunto, foi a utilização dos bancos de dados disponíveis nas 
bibliotecas eletrônicas Scielo,  Lilacs, Medline e Pubmed, considerando produções científicas 
mais recentes. Neste levantamento bibliográfico realizado pela internet utilizaram-se os 
descritores baseados nos Descritores em Ciências da Saúde. Conclui-se que incorporação da 
espiritualidade a protocolos intensivos pode humanizar o cuidado e otimizar os prognósticos, 
demandando para tanto fomento a futuros ensaios clínicos consistentes para consolidar seu 
papel na medicina atual.
PALAVRAS-CHAVE: Espiritualidade; Medicina Intensiva; Unidade de Terapia Intensiva; 
Biopsicossocial; Humanização da Assistência.

THE INFLUENCE OF SPIRITUALITY ON THE RECOVERY PROCESS OF 
PATIENTS IN INTENSIVE CARE UNITS

ABSTRACT: The present study seeks to address how spirituality has been recognized 
as a relevant component in the recovery of critically ill patients in Intensive Care Units 
(ICU), considering in the specific literature different evidence that highlight its influence 
on biopsychosocial mechanisms. The main objective of this study is to analyze, from the 
perspective of medicine, the influence of spirituality on the recovery process of these 
patients. Studies show that spiritual practices act on the hypothalamic-pituitary-adrenal 
(HPA) axis, significantly reducing cortisol levels and attenuating responses to acute stress, 
causing synergistic effects in reducing the need for sedatives and analgesia. In addition, an 
inverse correlation is observed between spiritual engagement and pro-inflammatory cytokine 
concentration indices (IL-6, TNF-α), indicating modulation of the immune response. In the 
cardiovascular context, there is an improvement in heart rate variability (HRV), when using 
practices such as mindfulness, and with this there is a reduction in the risk of arrhythmias. 
It is also important to consider that spirituality acts as a protective factor against adaptive 
disorders, with a considerable decrease in anxiety and depression scores on validated scales 
(HADS).  However, there must be a clinical integration that requires structured protocols, 
in order to avoid negative  religious coping. As it is a literature review, the strategy used 
to search for materials relevant to the subject was the use of databases available in the 
electronic libraries SciElo, Lilacs, Medline and Pubmed, considering more recent scientific 
productions. In this bibliographic survey carried out on the internet, descriptors based on the 
Health Sciences Descriptors were used. It is concluded that the incorporation of spirituality into 
intensive protocols can humanize care and optimize prognosis, thus requiring the promotion 
of future consistent clinical trials to consolidate its role in current medicine.
KEYWORDS: Spirituality; Intensive Care Medicine; Intensive Care Unit; Biopsychosocial; 
Humanization of Care.



Ciência Médica e Saúde: Do diagnóstico à prevenção e cuidado 3 Capítulo 7 70

INTRODUÇÃO
A Unidade de Terapia Intensiva (UTI) configura-se como um dos setores mais 

complexos no ambiente hospitalar, exigindo monitoramento ininterrupto de pacientes 
em estado crítico, marcados por desequilíbrios que abrangem dimensões biológicas, 
psicológicas, sociais, ambientais e espirituais. Diante dessa realidade, o presente estudo 
fundamenta-se na premissa de que a incorporação da espiritualidade no contexto intensivista 
representa uma abordagem estratégica para capacitar profissionais e acadêmicos da 
saúde, fomentando práticas assistenciais que harmonizem técnica e humanização em prol 
de um cuidado integral.

A espiritualidade, compreendida como um conceito multidimensional, tem despertado 
um interesse cada vez maior na medicina atual, especialmente no cenário das Unidades 
de Terapia Intensiva (UTI). Nesses contextos, os pacientes em estado crítico lidam não 
só com problemas físicos, mas também com conflitos psicológicos e existenciais, muitas 
vezes intensificados pelo isolamento, pelas incertezas quanto à evolução do quadro clínico 
e pelos procedimentos médicos invasivos.

O objetivo principal deste estudo é investigar o papel da espiritualidade no 
cuidado integral de pacientes internados em Unidades de Terapia Intensiva. Como 
objetivos específicos buscou-se analisar a percepção dos profissionais de saúde sobre 
a espiritualidade no cuidado médico em UTI; avaliar os efeitos da espiritualidade no 
enfrentamento clínico e emocional dos pacientes críticos e investigar a presença de 
protocolos ou práticas institucionais que favoreçam a abordagem espiritual no ambiente 
hospitalar. Para atingir tais objetivos buscou-se responder a seguinte pergunta norteadora: 
De que maneira a espiritualidade pode contribuir para o bem-estar e a humanização do 
atendimento ao paciente crítico em UTI?

 Este estudo se justifica pelo fato de que, embora o modelo médico tradicional 
priorize parâmetros clínicos objetivos, evidências recentes destacam a espiritualidade 
como um recurso terapêutico adjuvante, capaz de influenciar desfechos clínicos por meio 
de mecanismos neuroendócrinos, imunológicos e comportamentais.

Neste contexto, se ateve, sob a ótica da medicina baseada em evidências, aborda 
levantar o interesse sobre os mecanismos fisiopatológicos e os impactos clínicos da 
espiritualidade na recuperação de pacientes em UTIs. Para isso, integrou revisão crítica 
da literatura recente, abordando desde modulações neuroimunológicas até implicações 
éticas na assistência holística. A hipótese central sustenta que a espiritualidade, quando 
adequadamente contextualizada, pode otimizar desfechos terapêuticos e humanizar o 
cuidado intensivo, alinhando-se às diretrizes da medicina contemporânea.



Ciência Médica e Saúde: Do diagnóstico à prevenção e cuidado 3 Capítulo 7 71

METODOLOGIA 
O presente estudo caracteriza-se como uma pesquisa exploratória de natureza 

qualitativa, com o objetivo de analisar a influência da espiritualidade na recuperação de 
pacientes em Unidades de Terapia Intensiva (UTI), sob a perspectiva médica. Para isso, 
optou-se pela revisão integrativa da literatura, método que permite sintetizar evidências 
científicas e identificar lacunas no conhecimento sobre o tema.

A coleta de dados foi realizada em bases de dados eletrônicas especializadas em 
saúde: SciELO, PubMed, Medline e LILACS, utilizando combinações de descritores em 
português (Espiritualidade, UTI, Recuperação clínica, Medicina Intensiva, Humanização da 
assistência) e inglês (Spirituality, ICU, Critical Care, Clinical Recovery, Holistic Medicine). 
Foram incluídos artigos originais, revisões sistemáticas e meta-análises publicados entre 
2015 e 2025, além de diretrizes de sociedades médicas internacionais. Excluíram-se 
estudos fora do período delimitado, artigos de opinião e pesquisas não relacionadas ao 
contexto de UTI.

Figura 1 – Fluxograma da seleção de artigos sobre espiritualidade em UTIs

Fonte: O autor.

Para garantir rigor metodológico, priorizaram-se estudos com amostras significativas, 
desenhos experimentais robustos e instrumentos validados. Limitações incluem viés 
de publicação e heterogeneidade na operacionalização do conceito de espiritualidade, 
mitigados pela triangulação de fontes e análise crítica. Por tratar-se de revisão bibliográfica, 
não houve submissão a Comitê de Ética, respeitando-se padrões de integridade acadêmica 
na citação e interpretação dos dados.



Ciência Médica e Saúde: Do diagnóstico à prevenção e cuidado 3 Capítulo 7 72

RESULTADOS E DISCUSSÕES
Dentre os achados neste estudo, os artigos selecionados foram submetidos à 

análise temática, categorizando os achados em três eixos: mecanismos neuroendócrinos 
e imunológicos; impacto cardiovascular e psiquiátrico; protocolos de integração clínica. 
(Lemos, 2019).

Nesta pesquisa pode-se constatar que a espiritualidade, enquanto dimensão 
intrínseca à experiência humana, vem sendo reconhecida pela literatura médica como 
um fator preponderante no processo de recuperação de pacientes críticos em Unidades 
de Terapia Intensiva (UTI). Sob o aspecto da medicina fundamentada em evidências, 
estudos corroboram que intervenções que associam práticas espirituais ao cuidado 
intensivo apresentam maiores possibilidades de modular respostas psiconeuroendócrinas, 
influenciando desta forma marcadores fisiológicos e potencializando resultados positivos 
em desfechos clínicos, robustecendo o paradigma do modelo biopsicossocial na assistência 
à saúde (Longuiniere et. al., 2018).

 Já sob o aspecto fisiopatológico, a espiritualidade está conexa à regulação do eixo 
hipotálamo-hipófise-adrenal (HHA), uma diminuição considerável dos níveis séricos de 
cortisol em pacientes que se encontrem em utilização de práticas como meditação guiada 
ou mesmo a oração. Tais modulações neuroendócrinas ajudam a atenuar a resposta ao 
estresse agudo, muito comum em ambientes de UTI, reduzindo deste modo as complicações 
como taquicardia, hipertensão arterial e hiperglicemia (Okuno; Costa, 2021).

Pesquisas mais robustas como os ensaios clínicos randomizados restaram evidentes 
que pacientes que obtiveram no decorrer de seu tratamento o suporte espiritual estruturado 
mostram uma menor necessidade de sedativos e de analgesia adjuvante, indicando um 
efeito sinérgico entre bem-estar emocional e controle da dor (Oliveira; Calixto, 2020).  

A interconexão entre espiritualidade e imunologia destacou-se também neste 
estudo, em que pesquisas longitudinais apresentaram uma intrínseca correlação inversa 
do engajamento espiritual e concentrações plasmáticas de citocinas pró-inflamatórias e o 
fator de necrose tumoral alfa, provavelmente intercedida pela ativação vagal e redução do 
tono simpático (Santos et. al., 2023).

 As mesmas pesquisas mostram que em pacientes pós-cirúrgicos, houve menos 
intercorrências de infecções nosocomiais, assim como houve uma diminuição do tempo de 
cicatrização tecidual nos pacientes com maior resiliência espiritual, sugerindo um potencial 
papel na modulação da resposta imune inata (Arrieira, et. al., 2017).

Na área cardiovascular, a espiritualidade tem mostrado efeitos positivos mensuráveis, 
especialmente através da melhora da variabilidade da frequência cardíaca (VFC), um 
indicador do equilíbrio do sistema nervoso autônomo. Pesquisas com pacientes cardíacos 
em UTI demonstraram que práticas como mindfulness e a leitura de conteúdos inspiradores 
aumentam a atividade parassimpática, o que está associado a menor risco de arritmias e a 
uma recuperação mais eficiente da função do coração (Bezerra; Gomes, 2018).



Ciência Médica e Saúde: Do diagnóstico à prevenção e cuidado 3 Capítulo 7 73

Além disso, estudos sugerem que fatores epigenéticos podem estar envolvidos na 
ligação entre sentimentos de gratidão e a ativação de genes responsáveis pela produção 
de enzimas antioxidantes, como a superóxido dismutase (SOD), que protegem o organismo 
contra os danos causados por radicais livres em casos de isquemia (Forti, et. al., 2020).

Sob o ponto de vista psiquiátrico, a espiritualidade funciona como um elemento de 
proteção contra distúrbios emocionais, como os transtornos de adaptação e a depressão 
reativa, que são comuns em internações prolongadas. Avaliações com escalas específicas 
indicaram que pacientes que apresentavam altos níveis de espiritualidade, especialmente 
nos aspectos relacionados ao propósito de vida e à sensação de paz interior, tiveram escores 
mais baixos na Escala de Ansiedade e Depressão Hospitalar (HADS). Em pacientes com 
delirium em UTI, intervenções como a musicoterapia com conteúdo espiritual contribuíram 
para a redução de episódios psicóticos, possivelmente por favorecerem a reorientação no 
tempo e no estado emocional (Vale; Libero, 2017). 

A integração da espiritualidade na prática clínica exige metodologia estruturada. 
Protocolos válidos possibilitam que os profissionais de saúde possam acompanhar e 
mesmo avaliar as crenças do paciente de forma não confessional, ou seja imparcial de 
forma a permitir que se identifique as necessidades e conflitos éticos. Um bom exemplo é 
na oncologia intensiva, onde a reconciliação espiritual revelou-se muito eficaz na melhoria 
do processo de adesão terapêutica e na também no assentimento de diretivas avançadas, 
diminuindo assim a incidência de distanásia (Esperandio et. al., 2017). 

Contudo, há uma infinidade de desafios que já existem e que surgem 
concomitantemente à demanda de novas descobertas na medicina. Revisões sistemáticas 
alertam para o viés de publicação em estudos sobre espiritualidade e a heterogeneidade 
metodológica na mensuração de construtos subjetivos (Brito; Carvalho, 2021).

Além disso, interpretações podem acentuar sintomas de culpa ou desesperança, 
exigindo triagem cuidadosa por equipes multidisciplinares. A neurociência da religião, é 
um campo em expansão, sugere a investigação das redes neurais como o córtex pré-
frontal medial e a ínsula anterior, adjuntas à experiência espiritual, a fim de explicar melhor 
mecanismos neurobiológicos específicos (Chiaratto Filho et. al., 2022). 

Por fim, a espiritualidade caracteriza-se como um recurso terapêutico adjuvante na 
medicina intensiva, com resultados mensuráveis em parâmetros clínicos, imunológicos e 
neurocomportamentais. Sua inclusão a protocolos fundamentados em evidências, pode 
promover uma assistência mais humanizada e integral, o que é absolutamente relevante e 
inovador na medicina moderna.



Ciência Médica e Saúde: Do diagnóstico à prevenção e cuidado 3 Capítulo 7 74

CONSIDERAÇÕES FINAIS
O presente estudo trouxe achados que corroboram com a hipótese de que a 

espiritualidade exerce influência significativa na recuperação de pacientes em UTIs, 
operando como fator catalisador de mecanismos biopsicossociais.  Há evidências robustas 
que confirmam sua capacidade de modular respostas neuroendócrinas, como a regulação 
do eixo HHA, e de reduzir processos inflamatórios sistêmicos por meio da supressão de 
citocinas pró-inflamatórias. Além disso, a cooptação entre práticas espirituais e melhoria em 
parâmetros cardiovasculares, mostrando uma como a variabilidade da frequência cardíaca, 
avigorando seu potencial como intervenção não farmacológica complementar.

No aspecto clínico, a espiritualidade si como recurso adjuvante na redução de 
comorbidades psiquiátricas, tais como a ansiedade e também a depressão reativa, 
demonstrando um impacto direto na adesão terapêutica e na qualidade de vida. Contudo, 
sua implementação requer prudência metodológica: a heterogeneidade de constructos 
espirituais e o risco de coping religioso negativo exigem triagem individualizada e 
abordagem multiprofissional.

Observou-se também que, apesar dos benefícios evidenciados, ainda há uma 
lacuna na formação e na prática institucional em relação à espiritualidade como dimensão 
do cuidado em saúde. Muitos profissionais reconhecem sua importância, mas enfrentam 
barreiras para sua aplicação efetiva na rotina da UTI, seja por falta de preparo técnico, seja 
por ausência de protocolos estabelecidos.

Dessa forma, este estudo reforça a necessidade de incluir a espiritualidade 
como componente essencial na formação dos profissionais da saúde e nos protocolos 
assistenciais das unidades críticas, contribuindo para uma abordagem mais humanizada, 
integral e centrada no paciente. Entretanto, há que se ressaltar a necessidade de se 
consolidar o papel da referida integração na medicina baseada em evidências, e para 
tanto recomenda-se que haja uma padronização de instrumentos de avaliação, e que haja 
também a capacitação de equipes para abordagem ética e um incentivo maior às pesquisas 
clínicas controladas que explorem correlatos neurais e epigenéticos da espiritualidade.

REFERÊNCIAS
ARRIEIRA, I. THOFEHN, M.. Espiritualidade em cuidados paliativos: experiências de uma equipe 
interdisciplinar. Rev Esc Enferm USP. Vol. 52. Núm.1. 2018. Disponível em: https://www.scielo.br/j/
reeusp/a/rRzH3886NYD5SThYX3pdLfR/abstract/?lang=pt. Acesso em: 23 abr. 2025.

ARRIEIRA, Isabel Cristina de Oliveira; THOFEHRN, Maira Buss; MILBRATH, Viviane Marten; SCHWONKE 
Camila Rose Guadalupe Barcelos; CARDOSO, Daniela Habekost; FRIPP, Julieta Carriconde. O sentido 
da espiritualidade na transitoriedade da vida. Esc Anna Nery. v. 21, n. 21, p. 1-6. 2017. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ean/a/F5n46JqtVcqbG8PvW68FqML/abstract/?lang=pt. Acesso em: 10 abr. 2025.

BEZERRA, S. GOMES, E. Bem-estar espiritual e esperança no pré-operatório de cirurgia cardíaca. 
Vol. 71. Num. 2. 2018. Disponível em: https://www.scielo.br/j/reben/a/vBBMwXXgn4H7PR4F7hbBqs-
D/?lang=pt&format=pdf Acesso em: 10 abr. 2025. 

https://www.scielo.br/j/reeusp/a/rRzH3886NYD5SThYX3pdLfR/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/reeusp/a/rRzH3886NYD5SThYX3pdLfR/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/ean/a/F5n46JqtVcqbG8PvW68FqML/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/reben/a/vBBMwXXgn4H7PR4F7hbBqsD/?lang=pt&format=pdf
https://www.scielo.br/j/reben/a/vBBMwXXgn4H7PR4F7hbBqsD/?lang=pt&format=pdf


Ciência Médica e Saúde: Do diagnóstico à prevenção e cuidado 3 Capítulo 7 75

BRITTO, C. CARVALHO, K. Espiritualidade no Cti: o Conforto Que Transcende o Ser. Epitáia. Vol. 
2. Núm. 1. 2021. Disponível em: https://portal.epitaya.com.br/index.php/ebooks/article/view/189.  Acesso 
em: 15 abr. 2025.

CHIARATTO FILHO, D.; et. al.. Espiritualidade Em Unidade De Terapia Intensiva: A Importância Da In-
tegralização Do Cuidado. Revista Científica da Faculdade de Educação e Meio Ambiente, [S. l.], v. 
13, n. edespjmcpc, 2022. Disponível em: https://revista.faema.edu.br/index.php/Revista-FAEMA/article/
view/1197. Acesso em: 24 abr. 2025.

ESPERANDIO M. R. G., MICHEL R. B., TREBIEN H. A. C., MENEGATTI C.L. Coping religioso/es-
piritual na antessala de UTI: Reflexões sobre a Integração da Espiritualidade nos Cuidados em 
Saúde. Interações. 2017;12(22):303-322. https://doi.org/10.5752/P.1983-2478.2017v12n22p303. Aces-
so em: 23 abr. 2025.

FORTI, Samanta, SERBENA, Carlos Augusto e SCADUTO, Alessandro Antonio. Mensuração da espiri-
tualidade/religiosidade em saúde no Brasil: uma revisão sistemática. Ciência & Saúde Coletiva [online]. 
2020, v. 25, n. 4, pp. 1463-1474. Disponível em: <https://doi.org/10.1590/1413-81232020254.21672018>. 
Acesso em: 08 abr. 2025.

LEMOS, C. Espiritualidade, Religiosidade e Saúde: Uma Análise Literária. Revista de Ciências 
da Religião. Vol. 17. (2). 2019. Disponível em: https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/caminhos/article/
view/6939. Acesso em: 23 abr. 2025.

LONGUINIERE, Agnes Claudine Fontes; YARID, Sérgio Donha; SILVA, Edson Carlos Sampaio. Influên-
cia da religiosidade/espiritualidade do profissional de saúde no cuidado ao paciente crítico. Re-
vista Cuidarte, v. 9, n.1, 2018. Disponível em: http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S2216-09732018000101961. Acesso em: 10 abr. 2025.

OKUNO, M. COSTA, K. Experiências religiosas/espirituais, qualidade de vida e satisfação com a 
vida de octogenários hospitalizados. Rev. Bras. Enferm. Vol. 75. Num. 1. 2021. Disponível em: https://
www.scielo.br/j/reben/a/9vqtCDJmBh4R7dWT3YJFGWx/?lang=pt&format=pdf Acesso em: 15 abr. 2025. 

OLIVEIRA, C. CALIXTO, A.. O cuidado espiritual realizado em uma unidade de internação em adi-
ção. Scielo. Vol. 41. Núm. 1. 2020. Disponível em: https://www.scielo.br/j/rgenf/a/ZYQLj6bP3HjQ8pxY-
fB95bVH/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 10 abr. 2025.    

REGINATO, Valdir; BENEDETTO, Maria Auxiliadora Craice De; GALLIAN, Dante Marcello Claramonte. 
Espiritualidade e saúde: uma experiência na graduação em medicina e enfermagem. Trabalho, 
Educação e Saúde, v. 14, n. 1, p. 237-255, 2016. Disponível em:  https://www.scielo.br/j/tes/a/LrvT9vJJ-
6F3nXdYQCgzBqGF/abstract/?lang=pt. Acesso em: 15 abr. 2025.

SANTOS,  F. A. L; SOUZA, ABRIL; SANTANA, F.; G. SOUZA, M.; AMARAL, E.; PIETRO, L. A influência 
da espiritualidade no cuidado do paciente. Revista Brasileira de Revisão de Saúde , [S. l.] , v. 2, pág. 
7071–7089, 2023. DOI: 10.34119/bjhrv6n2-209. Disponível em: https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/
index.php/BJHR/article/view/58708. Acesso em: 23 abr. 2025.

TAVARES, C. VALENTE, T. CAVALCANTI, A.. Espiritualidade, Religiosidade e Saúde: Velhos De-
bates, Novas perspectivas. Belo horizonte, 2016. Artigo para revista científica. Disponível em: https://
periodicos.pucminas.br/interacoes/article/view/P.1983-2478.2016v11n20p85. Acesso em: 23 abr. 2025.

VALE, Carla Cristina Soares de Oliveira do; LIBERO, Ana Carolina Abreu. A espiritualidade que habita 
o CTI. Mental, Barbacena, v. 11, n. 21, p. 321-338, dez. 2017. Disponível em: https://scispace.com/pa-
pers/a-espiritualidade-que-habita-o-cti-2lpshpqslx. Acesso em: 08 abr. 2025.

https://portal.epitaya.com.br/index.php/ebooks/article/view/189
https://doi.org/10.5752/P.1983-2478.2017v12n22p303
https://doi.org/10.1590/1413-81232020254.21672018
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2216-09732018000101961
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2216-09732018000101961
https://www.scielo.br/j/reben/a/9vqtCDJmBh4R7dWT3YJFGWx/?lang=pt&format=pdf
https://www.scielo.br/j/reben/a/9vqtCDJmBh4R7dWT3YJFGWx/?lang=pt&format=pdf
https://www.scielo.br/j/rgenf/a/ZYQLj6bP3HjQ8pxYfB95bVH/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/rgenf/a/ZYQLj6bP3HjQ8pxYfB95bVH/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/tes/a/LrvT9vJJ6F3nXdYQCgzBqGF/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/tes/a/LrvT9vJJ6F3nXdYQCgzBqGF/abstract/?lang=pt
https://scispace.com/papers/a-espiritualidade-que-habita-o-cti-2lpshpqslx
https://scispace.com/papers/a-espiritualidade-que-habita-o-cti-2lpshpqslx



