
Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 178

Data de aceite: 25/02/2025

 https://doi.org/10.22533/at.ed.0601225120215

EITA QUE NÃO É FOR ALL!

 

CAPÍTULO 15

Fernando Antônio Ferreira de Souza
Professor da Universidade Federal do 

Ceará-Campus Sobral
GRUPETNO UFPR

Doutor em Etnomusicologia

RESUMO: Sob conceito impreciso, mesmo 
para profissionais da área, o termo forró 
revela um complexo de valores que, em 
sua pluralidade, remete a desencontros 
diversos acerca de sua origem, conceito 
e categorização, impactando nos modos 
criativos de sua produção artística e 
cultural. A nebulosidade que gira em 
torno de seu uso e aplicabilidade revela o 
paradoxo de que mesmo pouco se sabendo 
acerca do forró ele seja um marcador da 
identidade nordestina. A partir das vozes 
de músicos atuantes na produção musical 
do Nordeste, este artigo busca abrir linhas 
de discussão sobre o forró enquanto 
fenômeno expressivo apropriado para 
construção de retóricas político-epistêmicas 
que historicamente operacionalizaram 
perspectivas da modernidade, e sua 
reprodutibilidade em arenas onde figuram 
a educação e a consciência de identidade 
cultural nordestina em planos locais, glocais 
e globais. A etnomusicologia dialógica 
emergiu como metodologia reflexiva na 
medida em que as narrativas revelavam 
desdobramentos e consequências de 

ordem econômicas, sociais, políticas e 
éticas herdadas do colonialismo, a partir 
do que se fez necessário compreender 
o pensamento crítico do forró sob uma 
abordagem decolonial (QUIJANO 2005). 
Esta aproximação, indutivamente guiada 
por cruzamento de experiências com a 
cultura do forró, teve por base o recurso 
da colaboratividade emergente de relações 
de confiança articuladas pela observação 
participante com músicos, arranjadores, 
compositores e produtores musicais.
PALAVRAS-CHAVE: Música do Nordeste 
Brasileiro. O Forró. Pensamento Decolonial. 
Forros São-tomenses. Etnomusicologia 
Dialógica.

JEY IT'S NOT FOR ALL!
ABSTRACT: Under an imprecise concept, 
even for professionals in the area, the term 
forró reveals a complex of values ​​that, in its 
plurality, refers to diverse disagreements 
about its origin, concept and categorization, 
impacting on the creative modes of its 
artistic and cultural production. The 
nebulosity that revolves around its use and 
applicability reveals the paradox that even 
little is known about forró, it is a marker of 
northeastern identity. From the voices of 
musicians active in music production in the 
Northeast, this article seeks to open lines 
of discussion about forró as an expressive 



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 179

phenomenon appropriate for the construction of political-epistemic rhetoric that historically 
operationalized perspectives of modernity, and its reproducibility in arenas where education is 
included. and the awareness of Northeastern cultural identity at local, glocal and global levels. 
Dialogical ethnomusicology emerged as a reflective methodology as the narratives revealed 
unfolding and consequences of economic, social, political and ethical order inherited from 
colonialism, from which it became necessary to understand the critical thinking of forró under 
a decolonial approach (QUIJANO 2005). This approximation, inductively guided by crossing 
experiences with the culture of forró, was based on the collaborative resource emerging from 
trusting relationships articulated through participant observation with musicians, arrangers, 
composers and music producers.
KEYWORDS: Northeastern Brazilian Music. Forró. Education and Decolonial Thought. Sao 
Tome Forros. Dialogical Ethnomusicology.

CASA DE FERREIRO, ESPETO DE PAU: UM PARADOXO EM TORNO DO 
CONCEITO DO TERMO FORRÓ

Não é raro que vozes êmicas de uma prática não revele um discurso conceitual do 
seu próprio fazer. E digo mais, do seu próprio saber. Dado que nos remete ao ditado “casa 
de ferreiro espeto de pau”, posto que, o desconhecimento de nuances conceituais desta 
natureza não emerge como problemática entre músicos práticos. Como resultado, olhares 
externos à prática tendem a assumir a função de arbitrar valores e verdades.  E o forró, como 
exemplo desse plano de compreensão, emerge neste artigo como objeto de análise a partir 
do cruzamento de narrativas por mim colhidas entre músicos atuantes no Nordeste do país. 
Suas falas revelou haver um certo abismo entre cada forma êmica de compreensão e uso 
do termo ‘forró’, e outras formas impessoais de narrativas para suas tradições, tal qual as 
advindas da práxis que rege a educação de músicos. Notei que as representações oficiais 
contidas na literatura não convergiam de todo ao que músicos nordestinos acreditavam, 
revelando a presença de diferenças, contradições, desencontros e dúvidas entre narrativas 
externas e as que esses músicos consideravam como mais representativas do que diziam 
saber sobre o forró. Dado que suscitou a pertinência da abertura de um campo reflexivo 
sobre o que acreditamos saber e não sabemos, considerando que discursos mecanizados 
dessa ordem possam representar ‘frases prontas’ em descompromisso com uma verdade 
sabida ou estimada. 

Do uso recorrente e irrefletido de frases prontas, articuladas sob um formato 
enciclopedista de categorização, acerca do forró, por músicos profissionais, considerei 
da ocorrência de agenda-setting no entorno do conceito, posto que neste estado da arte 
percebe-se que a sociedade tende a dar mais crédito a perspectivas de maior projeção 
nos meios de comunicação, que diz o que se deve tomar como verdade. De modo que, 
do valor considerado a vozes de poder, músicos e forrozeiros, respaldados por arenas 
oficiais criadoras de opinião, sentem-se descomprometidos de verificar a veracidade de 
um discurso tomado como oficial, mesmo quando este discurso externo às suas verdades 
culturais se revela contraditório aos valores de suas próprias heranças empíricas e 
experiências com a prática. 



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 180

Destaca-se ainda que este descomprometimento com a conceituação de valores e 
ações inerentes as suas arenas de atuação esteve presente também entre músicos eruditos, 
com formação acadêmica no Brasil e no exterior. Dado que me induziu perceber da ausência 
de critérios de credibilidade e ações de criticidade para verdades difundidas entre músicos 
de vários níveis de saberes. Tal plano conceitual de verificação sobre saberes acerca do 
forró apontou para a ocorrência de uma acomodação daquilo que foi prescrito em tempos 
longínquos, ou mesmo recente, como verdade irrefutável. Os testemunhos e discursos 
produzidos por músicos durante entrevistas, revelaram-me que não se pensa além do que já 
se foi definido em escolas, conservatórios, documentos impressos ou midiatizados na web, 
mesmo que tais categorizações sejam inquietantes. E esta constatação tornou evidente 
que músicos de vários níveis de atuação e conhecimento acadêmico não sabem definir 
com clareza seus entendimentos do que seja forró; e consequentemente, que a indústria 
do entretenimento e as políticas culturais passou a ocupar esses espaços de conceituação 
em suprimento de demandas de entendimento de valores simbólicos da tradição popular, 
elencando, de forma unilinear, critérios e definições muita das vezes transversais às 
realidades do fato. Problemática ainda pouco refletida, que demanda uma compreensão 
dos impactos deste desconhecimento sobre os processos criativos em música popular e de 
suas implicações, como decorrente de marcadores coloniais ainda vigentes no cotidiano 
da música brasileira e procedimentos de práxis pedagógica em torno da construção de 
uma identidade local, glocal, nacional e global. Assim, bandas de baile, grupos de música 
regional, forrós pé-de-serra e outras formações do cenário da música nordestina fazem uso 
corrente de formas e narrativas musicais que são aglutinadas sob um mesmo teto chamado 
“música de forró”. Mas não sabem dizer do que se trata o forró.

Debruçado sob um olhar decolonial (QUIJANO 2005) para compreensão do termo 
forró, este artigo busca repensar as bases do fazer de ontem em arenas cotidianas do hoje da 
música popular do Nordeste do Brasil, a partir de depoimentos de músicos, compositores e 
arranjadores locais de Natal (RN), Sobral (CE) e Recife (PE). A partir de uma etnomusicologia 
dialógica, a metodologia contemplou o cruzamento de testemunhos e depoimentos sobre 
o conceito de forró, sua origem, suas características, formação e tendências atuais. Sob 
um olhar interpretativista (GEERTZ 2008), tais registros foram cruzados dialogicamente 
com minha experiência empírica e conceitual como músico, professor e pesquisador 
sob domínios da etnomusicologia. O foco que guiou o presente artigo seguiu um caráter 
etnográfico sob parâmetros eminentemente colaborativos (CAMPBELL e LASSITER 2015), 
tomando por referência um conjunto de sujeitos através de suas produções no campo da 
música popular e erudita. De um total de 30 testemunhos locais por mim contactados, 
selecionei 4 vozes atuantes em seus universos de performance como base inicial de 
minha verificação e argumentação. Sujeitos com vivências diversificadas entre a oralidade 
e a academia. A narrativa foi norteada por aspectos marcantes de suas atividades com 
a música regional em que se insere o forró. Para escolha destes sujeitos considerei a 



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 181

notoriedade de suas ações como músicos em seus respectivos espaços da cena local. 
Por motivos éticos, seus nomes serão omitidos, para os quais utilizarei os respectivos 
codinomes: ‘Paulo’, para o mestrando em música na UFRN, com ampla atuação como 
compositor, arranjador e regente de banda no RN; ‘Saulo’, para o professor de música, 
compositor erudito, arranjador e instrumentista, em atividade em PE, que possui pós-
graduação em composição na França; ‘Nilo’, para o multi-instrumentista, músico de banda, 
autodidata e atualmente graduando em música na Universidade Federal do Ceará; ‘Nilton’, 
para o professor de música, guitarrista e tecladista, com experiência em bandas de baile e 
performance de palco, de PE. Por decorrência de isolamento social resultante da pandemia 
COVID-19, o recurso de acesso aos depoimentos e testemunhos foi desenvolvido por meio 
de plataformas virtuais, pelo uso de entrevista semiestruturada. O critério de recolha de 
dados desenvolvido neste estudo teve por objeto suas narrativas sobre seus conceitos de 
forró, a partir da dialética referida acerca da origem, das características musicais, estrutura 
de arranjo, e categorias associadas ao termo. 

UM FORRÓ NA MENTE, E OUTRO NO OFÍCIO: UMA PROBLEMÁTICA 
DECOLONIAL

Percebe-se que muitos músicos profissionais não apresentam consciência, 
interesse ou domínio de conceitos definidores do forró. Dado também aplicável a músicos 
nordestinos, como se o conceito do termo não fosse da cultura local. Sob esse olhar, a 
identidade expressiva do povo nordestino vive uma espécie de inércia diante de informações 
de sua própria realidade. Apesar do fácil acesso a documentos, livros didáticos e conteúdos 
informativos na web, nota-se deficiências conceituais nos próprios arquivos que tratam da 
realidade da produção musical do forró. O que desnuda como problemática, a obscuridade 
de valores de reconhecimento do fazer musical que não são percebidos por seus atores. 
Fato que induz considerarmos um uso de agendas-setting nas políticas culturais, e seu 
impacto na construção de uma identidade coletiva da tradição do forró.

Pensar no uso de agendamento sobre o comportamento narrativo musical não fere 
a lógica. A partir do que concebi ser notório que discursos de verdade tomam por referência 
imagens midiaticamente valorizadas. E nestes termos, não é o saber de um fato, mas 
o texto utilizado que vai dar o verdadeiro significado da informação. E sob esta óptica, 
até os músicos do Nordeste acreditam que o forró nasce por potencial incompetência do 
povo local conceituar sua própria tradição, tal como estudos e políticas culturais ressaltam 
indiretamente. De modo que, se a referência não lhe for fornecida, um músico terá maior 
dificuldade de compreender o forró, revelando certa dependência de conceitos decoloniais. 
Parafraseando Pena (2005:21), não basta saber de um porquê para aceitar, é preciso que 
alguém nos diga no que devemos acreditar. E a narrativa de músicos acerca de sua prática 
não foge desta realidade. Ademais, até estudos enciclopedistas confundem mais que 
esclarecem. E, como se não buscassem ampliar o significado dos fatos, concorrem para 
um aumento da incompreensão da realidade



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 182

O conceito de agenda-setting desenvolvido nos anos 70’, pelos pesquisadores 
Maxwell McCombs e Donald Shaw, referia como teoria que a mídia determina quais 
assuntos nortearão parte das conversas dos consumidores de notícias. A população de 
músicos do forró, sob este conceito teórico, tende a dar mais importância a temáticas e 
discursos de maior exposição em arenas de informação, sugerindo assim que toda forma 
de disseminação de conceitos pode ser enquadrada como elemento midiático, que tenderá 
a dizer sobre o que, e como as pessoas irão pensar e falar. 

Este conceito de agendamento não é novo, e Pena (2005) permite que se entenda 
que a mídia é a principal ligação entre os acontecimentos no mundo e as imagens destes 
acontecimentos no nosso imaginário, de modo que a articulação dessas imagens venham a 
ser utilizada para simplificar e distorcer o entendimento de uma realidade que não podemos 
ver. E sob esta concepção, muitas das categorias terminológicas que os músicos concebem 
saber, emergem como imagens estereotipadas que reduzem e turvam a realidade, mesmo 
que estas categorias componham vetores marcadores de discursos políticos de identidade 
(LUNDBERG, 2010). E o forró emerge neste argumento como marcador de uma violência 
muitas das vezes acobertada pela academia, posto que a ideia de verdade que encobre o 
termo forró é tomada como indiscutível, sempre favorecendo a voz de discursos de poder. 
Posto que, mesmo músicos portadores de saberes formais da academia confessam não 
saber o real significado do termo forró, alegando pouca importância para o que já se teria 
definido em estudos anteriores. Tal como referiu ‘Saulo’ em entrevista:

Não sou muito ligado a esse tipo de coisa. Mas o que ouvi falar por aí é que 
o forró veio do inglês ‘for all’, que significa do povo. Aquela festa do povo, 
né, ... aquela festa, ... do povo, né, quando eles terminavam de trabalhar lá 
na indústria de ferrovia, né! Aquele pessoal que trabalhava, ... e os ingleses 
diziam: vamos ao for all! E veio a história do forró. É o que eu escuto falar por 
aí né. A instrumentação que eles usam no forró é essa típica que todo mundo 
vê né! Acordeon, zabumba, as vezes violão. Essa coisa bem tradicional. 
Não entendo muito bem não.  Minha parte é mais da música erudita, e um 
pouco da bossa nova. Nunca tinha parado para pensar nessa conceituação. 
(‘SAULO’, em depoimento cedido em 19.08.2021)

O universo conceitual de aplicabilidade de uma definição do forró pareceu ser algo 
remoto e irrelevante de ser cuidado. ‘Saulo’ se mostrou surpreso com minha pergunta, e 
curioso por esta ter alguma importância para o ato de se pensar uma composição, arranjo ou 
interpretação. Sua curiosidade se revela presente entre outros músicos, de modo que não é 
um caso isolado que pude constatar em minha experiência como instrumentista e professor. 
O valor conceitual de assertivas previamente catalogadas em enciclopédias virtuais e 
impressas revelou-se imune a qualquer tendência de contestação ou esclarecimento. De 
modo que mesmo pesquisadores da etnomusicologia tendem a refutar essa verificação, 
como se este tipo de questionamento abalasse as estruturas da práxis que alicerça a 
música séria, e a própria legitimidade da ciência.  



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 183

É complexo perceber que haja tamanha desinformação para o que se discursa ser 
um alicerce da identidade de um povo. E olhar o forró em narrativas como um problema 
decolonial implica, neste artigo, exercitarmos o direito de uso de reflexões teóricas por 
meio da (re)construção de retóricas político-epistêmicas que asseguram pensar uma 
compreensão do fazer musical cotidiano diferentemente dos constructos operacionalizados 
pela historiografia ocidental. Trata-se, então, de uma abordagem ao termo forró que revela 
em sua suposta etimologia uma origem imprecisa. 

A decolonização do pensamento presente nesta dialética emerge como forma 
de promover um repensar dos valores determinantes da identidade prática de músicos, 
compositores, arranjadores, tal como também, da identidade conceitual do ouvinte natural 
do Nordeste do país sobre si próprio. Identidade abarcada como objeto de reprodutibilidade 
por todo país.

Sob o exemplo do vocábulo forró, trago a este artigo minhas inquietações sobre 
o sentido confuso e pouco estudado de termos emergentes da folclorização no Brasil. 
Não que o processo folclorístico tenha sido em si danoso a identidade nacional, mas seu 
uso implicou recursos transversais como o enciclopedismo decorrente de uma busca por 
critérios exatos e perenes para o que não é exato. Materializar o intangível é algo complexo, 
e demanda uma abordagem que não promova o engessamento de valores simbólicos sob 
o viés de métodos de categorização. Pensar o intangível não pode ser edificado como no 
pensar o tangível.

Durante as entrevistas, senti que a pergunta sobre os modos particulares dos 
músicos perspectivarem a compreensão do termo os levava a surpresa, como se a questão 
fosse uma espécie de provocação ou gracejo. Pois, supostamente, a partir deste repensar, 
o povo nordestino não teria competência linguística e cognitiva para falar e escrever for all. 
O que implicaria em reducionismo político desta parcela da população brasileira. Ou ainda 
que, da assertiva de que era para ser for all o que inadvertidamente se passou a dizer-se 
forró, emergiriam formas de racismo epistemológico.

Em 2011, Sérgio Rodrigues, em blog da Veja Abril, refuta a origem do termo 
associada a expressão inglesa for all, apontando o vocábulo forrobodó como outra forma, 
não menos complexa, para a origem do termo forró. Este autor deposita sua argumentação 
em registros de Cândido de Figueiredo, que em 1913 indicara o forró como ‘baile de gente 
ordinária’, ou forma reduzida de forrobodó – termo registrado em dicionário pela primeira 
vez em 1899. Esta última versão em pauta foi algo recorrente em aulas de minha graduação 
no curso de licenciatura em música da UFPE, por volta de 1990, quando a definição do forró 
fora associada ao termo forrobodó – vocábulo oriundo da expressão galega forbodó, para 
o que se entendia “baile popular”. Termo por sua vez derivado do francês faux bourdon, 
para o que citou o gramático Evanildo Bechara no Houaiss como ‘desentoação’. E em 
conformidade com perspectivas ainda vigente, Sérgio Rodrigues ainda conceitua o forró a 
partir da categorização do forbodó descrita pelo escritor galego Fermín Bouza-Brey, que diz 
significar “golpes de bumbo em pontos monorrítmicos monótonos” que induzia as pessoas 
a dançar “sem absoluta seriedade”. 



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 184

Acerca deste vínculo, ‘Nilton’ referiu que o termo forró estaria, tal como ele aprendeu 
em narrativas empíricas entre músicos e discursos conceituais em escolas de música e 
universidade, associado ao forrobodó, quando em seu depoimento disse-me, sorridente e 
de forma descontraída:

Fernando, quanto a origem ... vem aquele negócio daquela palavra ‘forrobodó’ 
(risos), não é! Que, que...é! Que tem muitas histórias assim que um cara viu 
um gringo chegar de longe (risos) ... e dizia ... vou num forrobodó! Sei lá ... eu 
estou até esquecido, exatamente, sabe! Que tem a origem do frevo, a origem 
do forró, e minha cabeça já tá misturando ... aí eu tinha que dar uma lidinha 
de novo prá lembrar exatamente. Mas, do que a gente vive (no cotidiano de 
músicos), é dessa forma que to falando prá tu! (‘Nilton’ em entrevista cedida 
em 23.08.2021).

Sua explanação não deixa negar a irrelevância de se ter na ponta da língua discursos 
categorizadores do que no calor do ofício pouco se dá valor. O músico, em sua atividade 
laboral, guarda mais atenção a outros vetores de categorização da prática como formato de 
execução em expectativa pela audição de sua performance. E os risos espontâneos por si 
só apontaram um gracejo para o que de fato é pouco relevante em discursos marcadores 
utilizados pela mídia. Esta tipologia de categorização da origem do termo forró também abraça 
linhas de entendimento do termo como festa popular, tal como fora referida em terreno por 
‘Paulo’, enquanto forma plural e complexa, quando ele apontou acerca de minha pergunta:

Boa pergunta mesmo. Inclusive, eu conversando com Maestro Duda, ... 
E se você perceber a explicação feita do forró na dança dos famosos por 
Carlinhos de Jesus, que é um pesquisador, né! O forró vem do povo. Quer 
queira ou não, tudo nasce do povo. Mas ainda não existe um conceito sobre 
isso. Para Carlinhos de Jesus, o forró é uma manifestação popular que, como 
o movimento armorial, é um conjunto que agrega todas as artes.........E o 
forró é essa junção de todos os gêneros musicais. Música popular e cultura 
popular. A música regional ... O forró está dentro desse contexto, ele parte 
do discurso que diz: ‘vai ter um forró lá em João ... lá no sítio de João...  Isso 
nasce do povo, e a gente [compositor e arranjador] vai ter que organizar, pois 
enquanto acadêmicos eruditos nós conhecemos das formas e dos modelos, 
e a gente organiza, mas não pegando esse modelo e engessando a nossa 
música. Não! O forró era uma festa na casa de João, onde tinha xaxado, onde 
tinha baião, não é? Tinha baião, xaxado, esquenta muié, xote, ...então é isso. 
O forro é essa junção disso aí. E a gente tem que criar esse conceito. Cabe 
a nós pesquisadores criar esse conceito. (‘Paulo’ em depoimento cedido em 
22.08.2021). 

Sob estas linhas de argumentação, o termo forró seria um conceito resultante de um 
modo irrefletido e ignorante do nordestino. Induzindo algo assombroso de ser concebido, 
principalmente em tempos de olhares decoloniais para encaminhamentos de racismo 
epistemológico. 

Seria realmente o forró uma expressão de quem não sabe falar faux bourdon ou 
for all, e não possui competência para tecer considerações de si próprio? Essa assertiva 
difundida em dicionários, livros escolares e espaços midiáticos não seria uma violência 
contra identidades de minorias? 



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 185

Como aponta Achille Mbembe, durante entrevista cedida a Iman Rapetti no festival 
literário FLUP em 2020, a amplitude e variedade de meios de acesso a conhecimentos dos 
dias atuais revela o paradoxo de que, o nível de ignorância obstinada jamais foi tão alto como 
agora. Provavelmente porque esta categoria de ignorância é filha da irresponsabilidade e da 
indiferença. Essa tendência comportamental ainda em vigência em tempos de perspectivas 
pós-modernas de globalidade, como aponta Mbembe, seria realmente cultivada como 
estratégia tanto pelos que dominam, quanto por alguns dominados? Dado que me induz 
considerar a gravidade da persistência coorporativa na manutenção de vantagens e 
reforços de tamanha insensatez. E mesmo quando no uso de discursos midiáticos de 
classes, não se percebe iniciativas de libertar os olhos das vendas de determinismos do 
passado, que continuam a mutilar consciências de identidades pelo atributo de um juízo de 
valor algemado a vozes de autoridade. Estratégia, que na prática, como aponta Mbembe, 
não propõe que os indivíduos se responsabilizem pelo que dizem, pelo que defendem, 
pelo que militam. Como aponta Bauman (2003), um comportamento turista toma conta das 
formas mesquinhas e descomprometidas de relação com o mundo, valendo-se apenas de 
oportunidades de ascensão conceitual na vida social, sem compromisso com verdades de 
crescimento real para a própria identidade. Discursos deflagrados aos quatros cantos que 
inibem ações reais de unir a sociedade em torno de questões que acreditam. De modo 
que a própria categoria de músicos, por não ter consciência do real significado e origem 
do termo forró, não se estabiliza sobre seus próprios valores identitários comuns. Estando 
refém de agendamentos estratégicos.

E AFINAL, O QUE É FORRÓ PARA OS MÚSICOS?
Durante o esforço dialógico de compreensão do forró enquanto fenômeno no cotidiano 

de músicos, busquei identificar o que significava este fazer para cada entrevistado, que, 
de posse de suas formas de representação, evidenciaram valores simbólicos comuns que 
norteiam o imaginário daqueles que detém um domínio expressivo com a prática laboral. 

O músico multi-instrumentista de bandas do sertão cearense, aqui identificado por 
‘Nilo’, após revelar-se surpreso por meus questionamentos, que antes não imaginava em 
sua complexidade, de imediato categorizou o forró em sua perspectiva:

De acordo com o que conheço, o forró é um estilo musical de origem 
nordestina e, que há muito tempo está inserido em nossa cultura. Ao longo 
dos anos, este que já veio de uma mistura de ritmos como baião, coco, xote, 
dentre outros, também passou por várias transformações, ao mesmo tempo 
em que também dava origem a muitos grupos e bandas ligadas a ele. No 
decorrer do tempo, o forró teve alguns codinomes como: forró clássico, 
forro vanerão, forro de paredão ... No início o forró tinha uma característica 
mais romântica e dançante, com letras e arranjos bem elaborados e com 
músicos bastante virtuosos. Hoje está surgindo uma nova vertente presente 
em todo o cenário musical brasileiro, denominado “Piseiro”. Com letras mais 



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 186

descontraídas e ritmo envolvente, este já é uma febre nacional. Diferente do 
antecessor dele (“forró de paredão”), por exemplo, que não agradava a uma 
boa parte do público pelo teor das letras que não prezava pela criatividade e 
que frisava mais os elementos percussivos (a caixa cachorrinha e o repique) 
em detrimento da voz que quase não se ouvia. É isso, o forró acaba sendo 
um movimento musical que está em constantes transformações, mas que está 
sempre em evidência pelo seu ritmo contagiante e alegre. Curiosidades: A 
sanfona, na maior parte das formações do forró foi o instrumento ícone, junto 
ao zabumba e o triângulo, porém, houve uma época em que ela saiu e deu 
lugar ao teclado eletrônico. Isso foi em meados dos anos 80 com a influência 
da música pop que dominava as paradas de sucesso. (‘Nilo’ em depoimento 
cedido em 19.08.2021).

Sua categorização embasada na vivência prática da instrumentação e arranjos de 
banda para baile, desfiles e eventos similares, aponta um plano conceitual do forró como 
arena multifacetada de suas atividades. Seu fazer empírico nestas condições, tal como me 
referiu, agrega um cruzamento de considerações formais inerentes da práxis acadêmica, 
com sua ampla vivência musical respaldada pelo autodidatismo. A visão da origem do 
termo e da prática não revelou primordial significância, estando mais evidente seus valores 
e formas de fazer segundo cada arena estética de imersão como músico no exercício de 
sua profissão. O informante ‘Nilton’, também detentor de vasta experiência com a música 
de baile e palco, tomando minha pergunta como procedente, referiu:

Vou responder suas perguntas com base em discurso intuitivo a partir do que 
eu fazia no meio da rua, de como o pessoal pensava quando se conversava 
sobre isso. Porque é o seguinte: no meio da rua, e principalmente aqui em 
Recife e no Nordeste, a gente não pensa muito a questão de forró assim 
(conceitual), de modo a não se ouvir alguém dizer – ‘Rapaz eu vou tocar forró!’ 
como modo a considerar o que é exatamente um forró. A gente só pensa o 
forró como um estilo dançante ... tá certo! ... que é mais animado com relação 
ao xote, por exemplo. Todas essas diferenças fazemos intuitivamente, ...  muito 
voltado com referência no acordeom. Por exemplo: o forró tem geralmente 
um andamento mais apressado, e o acordeom faz uma rítmica também com 
figuras rápidas de preenchimento (o preenchimento referido do tempo tem 
notas iniciais em staccato seguidas de duas livres de ornamentos). Inclusive 
eu tava uma vez tocando um forró e um cara pediu para eu não preencher 
todo o tempo de compasso binário em 2/4 com duas notas em staccato e 
outras duas livres, e sim apenas valorizar as três últimas notas do tempo 
de forma livre, como se suprimisse a inicial. Percebi que ele solicitou para 
a guitarra uma linha que simulava o acordeom. Tá entendendo? Já quando 
a gente vai tocar um xote, a gente costuma dizer que, na prática, um xote é 
ligado ao reggae. Como se fosse um reggae nordestino. Enquanto que para 
o baião, o músico tomando como referência Luiz Gonzaga, faz sua condução 
guiada pelo zabumba. Daí, o conceito de forró utilizado na rua assume vários 
estilos como: forró universitário, forro da antigas, sertanejo, trio pé-de-serra, 
etc. (‘Nilton’ em depoimento cedido em 23.08.2021)



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 187

Tais formas de representação do ‘fazer forró’ revela que o músico prático não se 
detém a conceitos elencados pela academia, indústria do entretenimento, políticas culturais 
e meios midiáticos. Dado que nos permite considerar que para as pessoas existem duas 
verdades que não se cruzam para uma mesma coisa. De modo a podemos concluir que, para 
os músicos práticos, o que importa é ‘como’ a verdade da prática efetiva pode ser centrada 
no fazer estrutural. Quando referiu um forró feito “no meio da rua”, ‘Nilton’ apontava o fazer 
musical fora de ambientes fechados de salões, ou de contextos presentacional (TURINO, 
2003) de arenas midiatizadas, nas quais o músico se sente pressionado a executar uma 
performance condizente com expectativas difundidas pelo mercado.  Ou seja, ele referiu 
arenas midiáticas do forró em que a verdade conceitual é arbitrada pelas agendas da 
intelectualidade. E a consciência de uma mesma coisa se mostra difusa e imprecisa por 
estas correntes não dialogarem entre si. Assim, eu tenho o meu forró, você tem o seu, 
‘Paulo’ tem o dele, o teórico tem o dele, e assim por diante. E a desinformação sobre o que 
significa o forró prevalece nos cotidianos.

Nestes termos, para os músicos práticos inseridos em contextos profissionais, a 
linguagem idiomática de estilos constituintes do fazer forró emerge como objetivo primeiro. 
E músicos locais da cena nordestina do forró, ou mesmo aqueles não-locais imersos em 
cenas expressivas desse fazer, depositam atenções em modos exitosos de pensar e 
performar a linguagem musical do baião, do xote, do pé-de-serra e outras práticas êmicas 
locais como a marcha junina, o coco de roda, a ciranda. Implicando ainda considerar que 
entre os modos expressivos de fazer forró recorridos por músicos práticos do Nordeste no 
exercício de seu ofício, também existem práticas êmicas extra locais como carimbó (do 
Pará), ou ainda práticas musicais globalizadas como a guitarrada, a swingueira e o piseiro, 
principalmente em salões que figuram performances e celebrações de forró. Dado que aqui 
emerge como breve amostragem do quanto o termo forró contempla em si uma complexa 
diversidade de linguagens idiomáticas da tradição popular. 

O domínio desse complexo de saberes êmicos demanda do músico um esforço na 
edificação de sua performance e competência a partir do conhecimento de vasto repertório. 
Desta forma, em terrenos da performance, o termo forró não coaduna em seu conceito um 
único vetor comum de pensamento musical, mas a diversidade de formas e estilos musicais 
em prática na cultura nordestina, para além de outras que emergem com a globalização de 
perspectivas. 

Num sentido, o discurso cotidiano de profissionais do forró aponta para a assertiva de 
que a rítmica e estrutura musical emerge nesses campos de performance como ferramenta 
de centralidade do ofício, para o que demanda ao bom músico habilidade e competência 
em: linhas de fraseado; domínio do ritmo e modos de condução de instrumentos e vozes; 
consciência interpretativa e criatividade no uso e aplicação das funções timbrísticas, 
rítmicas, melódica e harmônicas de vozes e instrumentos que marcam cada linguagem 
expressiva; e características idiomáticas dos arranjos em função de especificidades de cada 
ritmo. Ademais, para além dessas demandas, o simbolismo e valor social da performance 
do forró agregam outras nuances que marcam o interesse de instrumentistas práticos. 



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 188

Contudo, o foco concentrado em características da música não está restrito a 
músicos de saber empírico, constando em tendências interpretativas buscadas também 
por arranjadores e compositores letrados no sistema tonal formal de bases eurocêntricas. 
Dado que elevou o forró à categoria expressiva da música popular brasileira (MPB), seja 
para segmentos interpretativos da música raiz do forró, como para vertentes populares ou 
eruditas de arranjos e orquestrações, que trafeguem em panoramas sonoros multifacetados, 
marcados pela observação tácita de regras e procedimentos da música formal. O forró, 
assim perspectivado, revela-se como marcador de planos político-identitários do conceito de 
música popular brasileira, tanto para músicos, quanto para o público consumidor do conceito.

LINGUAGENS DO FORRÓ COMO MARCADORES EXPRESSIVOS DA 
PERFORMANCE

Enquanto marcador de planos político-identitários da música local e nacional, o forró 
emerge também em arenas globalizadas como vetor de performance do músico nordestino 
e brasileiro. Em espaços de perspectivas globalizadas há uma real expectativa do músico 
nordestino deter um domínio de linguagens de ritmos da tradição do Nordeste do Brasil, 
simplesmente por ser natural do Nordeste. Em exemplo, cito que em 2007 fui solicitado 
para cantar toadas de maracatu, de coco, xote e baião, quando em minha estada na 
França, e quando minha interpretação não correspondia com o que já havia sido difundido 
pela indústria midiática, cheguei a ser questionado em minha origem pernambucana. Dado 
que revelou-me a fragilidade de se dizer pernambucano caso não cantasse ou performasse 
como as mídias e literatura difundiram como uma legítima performance do forró. E o quanto 
um músico tem que desprender de esforço para ser reconhecido por sua performance. Para 
além do fato de que o forró oficializado se revelara uma possível algema regulatória para 
o músico. Seu desempenho seria determinado por vetores externos aos de sua tradição?

Iniciados no modelo formal tendem a depositar atenção redobrada em padrões 
previamente sistematizados por literatura enciclopedista que estrutura métodos, songbooks 
e partituras. Os testemunhos de terreno apontaram que o profissional da música busca 
a confiabilidade de categorizações e formatações estabelecidas pela literatura e outros 
segmentos midiáticos de representação do forró, sem recorrer a criticidade reflexiva mesmo 
para o que culturalmente faz parte de sua identidade musical. E para se tocar um xote, por 
exemplo, muitos músicos se guiam pela linguagem roots reggae como se fosse uma regra 
exitosa de mercado. E quando perguntados sobre como fazer um xote ou um forró recorrem 
de imediato a conceitos estabelecidos pela indústria fonográfica que diz algo como: ‘pra tocar 
xote, faça um reggae, pense no reggae’. A oficialidade da escrita musical é tomada como voz 
irrefutável de autoridade da verdade para o que se deve ser considerado correto no fazer do 
forró. Seja em arenas da música, da dança ou outros terrenos de representação em que o 
simbólico e o imaginário coletivo possa se abrigar. E o termo ‘forró’ assume assim força de 
lei para tudo o que se deva conceber da identidade musical do povo nordestino, incluindo a 
tendência de arranjos de baião, coco, ciranda e marcha junina aplicados em composições 



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 189

externas ao próprio universo do forró. Em exemplo cito essa ocorrência em composições 
clássicas do frevo, tal como, por exemplo: o Frevo Sanfonado, composto e arranjando sob 
uma base do baião (https://youtube.com/watch?v=OsiNXFhPj4c&feature=shares); o Frevo 
Isquenta Muié, sob base do coco (https://youtu.be/GL3bvvchXbI); o Frevo e Ciranda, sob 
uma base da ciranda (https://youtu.be/db-b7w5zZY4); o Frevo Mulher, sob base de uma 
marcha junina (https://youtu.be/uzBYDbVq_Yk). 

Os gêneros constituintes do fazer musical dos forrós do nordeste emergem assim 
também no carnaval como um dos elementos do pensamento expressivo de brincantes, 
compositores, músicos e dançantes que, guiados pelo imaginário acionado pela sonoridade 
desses ritmos locais, remontam suas performances às estruturas dos respectivos gêneros 
estruturadores do forró. As habilidades e competências dos modos de fazer o forró passa 
a induzir as formas interpretativas de músicos e dançantes a materializarem lembranças 
simbólicas de valores culturais de identidade local vivenciáveis em palcos do forró. Aqui 
considero pertinente ressaltar que a familiaridade e empatia local com esses valores 
simbólicos da identidade nordestina estão na pauta fenomenológica de agendamentos das 
políticas culturais. Neste sentido, percebe-se um esforço de músicos em melhor interpretar 
um forró quando tocam (reproduzem irreflexivamente) esses exemplos musicais de frevo. 

A esse respeito, lembro que quando integro orquestra de frevo de rua em carnaval de 
Olinda, em grupos como o Ceroulas, Elefante, Pitombeiras, ou orquestras de frevo itinerantes 
pelas ladeiras da cidade, observo o quanto um tema musical como o do frevo Isquenta Muié 
promove grande frenesi entre músicos e dançantes que buscam dar um animo sincopado, 
próprio do coco, em suas formas particularidades de interpretação. Assim, cada orquestra, 
quando fora da arena midiática ou do palco de apresentações em palanques, facultam aos 
músicos poderem expressar suas formas particulares de fazer do frevo um coco. 

O forró, em sua essência, ressurge no imaginário expressivo do músico que faz e 
do público que prestigia de forma participativa no calor da dança de rua. Enquanto nos 
palanques, sob holofotes e visibilidade ostensiva da mídia globalizada, os músicos se 
restringem ao esforço de seguir estritamente as partituras e linhas de intepretação ditada 
pela regência. Daí, o espaço da rua, em sua informalidade e espontaneidade interpretativa 
peculiar, abre planos intuitivos e essencialmente expressivos de desempenho de músicos 
que buscam acentuar de forma convincente o caráter musical do coco, da ciranda, da 
marcha junina ou do baião. Contudo, após a projeção midiática do frevo como patrimônio 
imaterial, arranjadores de frevo e MPB assumem papel significativo no conjunto ao valorizar 
ritmos da cena do forró como pontos centrais da interpretação de orquestras de palco, que 
também trafegam em arenas sofisticada da música jazzística, tal como no caso do Frevo 
Sanfonado gravado pela Spok Frevo Orquestra (https://youtu.be/vte2a6vMRYw). Neste 
exemplo, percebe-se um íntimo diálogo entre a sonoridade e performance da sanfona e 
da percussão do baião com a dinâmica fluente de vozes instrumentais do sopro e cordas. 
Pela peculiaridade jazzística do arranjo desse frevo acima citado, seu uso nas ruas não 
é comum, motivo pelo qual ele passou a denotar um valor diferenciado de sofisticação 
técnica entre músicos em shows de orquestras de frevo.

https://youtu.be/GL3bvvchXbI
https://youtu.be/db-b7w5zZY4
https://youtu.be/uzBYDbVq_Yk
https://youtu.be/vte2a6vMRYw


Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 190

A presença de ritmos matrizes do conceito de forró adentra a linguagem expressiva 
de tradição oral, estando presente também em temas musicais do ciclo natalino. A exemplo 
apresento o caso do cavalo marinho que traz em sua estrutura musical a forma baião adotada 
para o conceito de forró, como no tema Baião de Cavalo Marinho de Mestre Luiz Paixão 
(https://youtu.be/IQCNBKOtYc4). Esse caso em exemplo permite percebermos como a 
expressividade local de categorias subalternas historicamente vieram a compor o estrato de 
heranças populares de visibilidade na construção de uma identidade que trafega da periferia 
ao centro do discurso globalizado do ser nordestino. E como já referido, o termo forró passou 
a se mostrar eficiente em processos diversos de diálogo, regulação e controle do fazer local.

Em parte, o valor conceitual do termo forró é uma construção política que arbitra o 
que deve ser cultuado como marcador comum de linguagem da cultura local. O termo revela-
se pertinente para unificação de uma identidade entre nordestinos. Concentrar pendores 
diversos sob um único elemento oficial de identidade promove a unidade de diferentes 
tradições a partir de um conceito neutro que passou a servir como palco de hibridização. 
E a oficialidade do uso do termo forró em agendas de arenas midiáticas, indústria do 
entretenimento e políticas culturais anula a heterogeneidade, e consequentemente, a 
dispersão de categorias que juntas dão forma a estratificação da região nordeste dentro 
do panorama sonoro brasileiro. A partir do que se percebe no termo forró um recurso 
estratégico de controle social. Em seu simbolismo, o forró passa a representar um espaço de 
reunião de categorias subalternas em contextos multifacetados de celebração coletivizada 
e democrática que foi estabelecido como um marcador. A festa e o festejo popular serviram 
de palco para a identificação de grupos humanos. As heranças múltiplas expressas na 
música e no dançar, que foram essencializadas pelo folclorismo desde a primeira metade 
do século 20, emolduraram a marca de hibridização de um povo de bases diversas. E o 
músico, no âmago de suas preocupações, não revela atenção aos planos que definem seu 
fazer, mas apenas às oportunidades de o fazer. 

DA ALFORRIA AO FORRÓ: UMA ORIGEM ALUSIVA AOS FORROS SÃO-
TOMENSES

Minha abordagem segue evidências conceituais que apontam o vínculo do termo 
forró ao vocábulo forro de São Tomé e Príncipe. E neste sentido, esta tese parte da 
verificação de que em São Tomé e Príncipe o termo forro é uma redução de ‘alforriado’ 
para os escravos que adquiriram liberdade ainda em tempos de escravidão, conforme 
aponta Seibert (2015:101). Conforme este autor, o arquipélago de São Tomé e Príncipe foi 
efetivamente povoado em 1493, e a prática da alforria de escravos resultou na emergência 
de uma quarta categoria de negros livres, os chamados forros (SEIBERT 2015:100-
101). De modo que o uso do termo forró no Brasil não seria essencialmente agregado 
a formatos musicais ou expressivos vindo da cultura europeia dominante, e sim fruto de 
modo coloquial de ex-colônia portuguesa de nomear genericamente a categoria e ações 
humanas de pessoas alforriadas. 

https://youtu.be/IQCNBKOtYc4


Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 191

A pedido dos moradores de São Tomé, em 1515, o rei concedeu aos seus 
filhos mestiços e às suas mães escravas a alforria. Dois anos mais tarde, 
outro decreto real libertou também os escravos homens que vieram com 
os primeiros colonos. Ao longo do tempo, a alforria individual resultante da 
vontade dos senhores contribuiu para o crescimento desse grupo dos forros. 
(SEIBERT 2015:103)

Esta abordagem considera que o termo forro não designava referência apenas a 
essa categoria de indivíduos por sua condição anterior a libertação escrava, mas também 
suas comunidades, território geopolítico de ocupação, formas de moradia, arenas de 
atuação, forma de vestimenta, modo de linguagem, costumes e formas comportamentais 
expressivas e de alimentação, celebrações, vínculos sociais, dança e música. Categoria 
social que, na condição de alforriados assimilados, adquiriram regalias de mobilidade e 
expressão negadas aos escravos, gerando mesmo conflitos entre os indivíduos negros 
ainda escravos que passaram a ser administrados pelos forros. 

Um dado importante para esta tese é que, conforme cita Seibert (2015,107), com 
a emergência do Brasil como produtor de cana-de-açúcar e o declínio desse cultivo em 
São Tomé e Príncipe, senhores de engenho são-tomenses locais partiram para o Nordeste 
do Brasil levando consigo esta tecnologia para implementação da monocultura da cana, 
ainda em desenvolvimento em terras da capitania de Pernambuco. Contexto diaspórico 
não apenas para os senhores de engenho, mas também de parcela importante de mão 
de obra especializada de grupos de alforriados, os forros. Homens, mulheres e crianças 
que, tomados por suas utilidades e competências funcionais em plantios em São Tomé e 
Príncipe, possibilitariam uma implantação deste sistema econômico no Brasil com maior 
possibilidade de sucesso. Em hipótese, de seu convívio mais proximal com os senhores de 
engenho são-tomenses, os forros obtiveram tolerância social e maior liberdade expressiva 
nas igrejas, nos festejos religiosos dos senhorios e celebrações, tal como posteriormente 
viriam a ocorrer no Nordeste do Brasil. A partir do que, suas práticas, ainda que tomada 
como inferior frente a valores estéticos e conceituais da cultura central do império português, 
tornaram-se consideradas como parte integrante do todo de celebrações oficiais. Sob esta 
leitura, o forró do Nordeste do Brasil seria, em uso e desdobramentos, uma adaptação 
do termo forro usado em África, e não um termo etimologicamente oriundo de outros 
vocabulários do europeu ou forma expressiva da língua inglesa. Dado que merece estudos 
futuros para maior esclarecimento deste possível vínculo entre os termos forros são-
tomenses com o do forró do Nordeste brasileiro.

Estudos sobre a música são-tomense desenvolvidos por Magdalena Bialoborska 
(2016) abre pontos significativos de entendimento de práticas expressivas da classe social 
de forros e sua articulação no conceito de vínculos entre os termos ‘forros’ e ‘forró’ que, 
por suas características comuns, se revelam semelhantes ou de mesma procedência 
daqueles aqui elencados como marcadores da tradição musical nordestina. Esses 
pontos de convergência dentre São Tomé e Principe e o Nordeste brasileiro vão além 



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 192

de uma hipótese casual, posto que em suas importâncias enquanto colônias de Portugal 
guardaram significados semelhantes nos planos lusitanos de gestão econômica, visto que, 
como ocorrido no nordeste do Brasil, a ilha de São Tomé e Príncipe, enquanto colônia 
portuguesa, viabilizava o cultivo de formas diversas de plantio. Suas condições favoráveis 
ao sucesso da exploração da cana-de-açúcar eram semelhantes às existentes em solo 
do nordeste brasileiro. Considerações estas centradas basicamente na zona do açúcar 
do litoral pernambucano, espaço onde tive maior contato empírico desde minha infância, 
mas que em outros polos da região nordeste do Brasil se viram praticadas. Como no 
caso brasileiro, os terrenos extremamente férteis da costa são-tomense também estavam 
localizados no nordeste da ilha, na região compreendida entre Sant’Ana e a Ponta do Figo. 
Area de privilegiada localização geográfica por numerosas reentrâncias, baías e praias 
facilitadoras do escoamento da produção (PINHEIRO 2012,29). 

Outro ponto a ser considerado como semelhante no uso de classificações da 
população colonizada é que, como no Brasil, São Tomé e Principe fora povoada por grupos 
diaspóricos de procedências distintas. Dados estes aqui elencados comparativamente 
considerando o predominante descaso para a presença e contribuição nativa dos povos 
ameríndios do Brasil, que em planos das políticas culturais ainda são esquecidos ou 
subvalorizados, como se no Brasil colônia existissem poucos grupos indígenas e as terras 
fossem praticamente desabitadas, tal como fora o caso da Ilha de São Tomé e Principe. 
E para o que se referia a valores simbólicos desses grupos diaspóricos e enquadrados 
como subalternos, fora comum a amalgamação por um único estereótipo. Ademais, a 
noção de progresso adotada como medida comparativa de cultura viabilizou a perspectiva 
de um padrão da evolução ou do grau de progresso de grupos humanos escravizados, e 
esse padrão, conforme observa Marilena Chaui (2008) foi, evidentemente, o da Europa 
capitalista. E nesta perspectiva esta autora refere que “as sociedades passaram a ser 
avaliadas segundo a presença ou a ausência de alguns elementos que são próprios do 
ocidente capitalista e a ausência desses elementos foi considerada sinal de falta de cultura 
ou de uma cultura pouco evoluí’ (CHAUI 2008, 55-56). Motivo pelo qual tornara-se urgente 
a invenção de padrões de controle.

Em São Tomé e Principe os escravos vinham de várias partes de África, para os 
quais foi implantado um regime de crioulização do qual emergiu uma sociedade crioula, 
com cultura e língua hibrida própria, visto que “os portugueses pretendiam estabelecer uma 
sociedade europeia cristã, sustentada por uma economia de exportação, que usaria mão-
de-obra africana abundante e submissa” (SEIBERT 2002,34). E a criação de categorias 
distintivas dessas diferenças ou de vetores de generalização por amalgamação serviam 
de recursos peculiares a cada contexto de regulação promovido pela gestão colonial. O 
termo e conceito alforriado emergiu como marcador da parcela de escravos libertos, e sua 
forma reduzida de expressão [“os forros”] passou a dar nome distintivo dessa categoria de 
pessoas e a suas práticas e comportamentos. Enquanto no Brasil o termo forró demonstra 



Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 193

ser aplicado como marcador simbólico de categorias subalternas diversas a partir de suas 
expressividades, que, para além dos de origem escrava de África, observo os ex-escravos 
nativos de povos originários cativos (ameríndios), e outras categorias sociais que com os 
citados se relacionasse (originários e descendentes de África, ciganos, e povos vindos 
do oriente médio). Assim, o termo ‘forro’ em São Tomé e Principe, como o termo ‘forró’ no 
nordeste brasileiro, supre ideologias de políticas de hibridização. 

Ademais, esta abordagem decolonial abre outra problemática entre o que 
comparativamente ocorreu em São Tomé e Principe e no Brasil. Em São Tomé e Príncipe 
a estratégia de gestão da mão de obra exclusivamente diaspórica levou a hibridização 
da língua falada pelo regime de crioulização, e da personalidade comportamental pela 
categorização de classes distintas como forros, angolares e principenses. Nestes casos 
a hibridização amalgamou o povo pelo rótulo de forros, tanto para sua identificação 
social quanto para suas práticas comportamentais. No Nordeste brasileiro, por sua vez, o 
termo forró amalgamou a personalidade expressiva  da periferia pela aglutinação dessas 
categorias de pessoas e culturas submissas.

 Em São Tomé e Principe emergiram três grupos ali genericamente categorizados 
como crioulos. Distintos pelas formas de linguagem (língua) e manifestações culturais, 
esses grupos foram designados como: os forros e os angolares na ilha de São Tomé, 
os principenses na ilha do Príncipe. Apesar de uma carência de dados históricos mais 
aprofundados sobre a música em documentos e relatórios da época colonial, Almada (1884) 
e Negreiros (1895) desenvolveram por volta do século 19 descrições significativas, ainda 
que introdutórias, da dança e música. Havendo também Matos (1842) e Cadbury (1910) 
como autores de breves registros descritivos sobre o tema. Contudo, na segunda metade 
do século 20, Barros (1956), Santo (1998) e Fernando Reis (1969, 1970, 1973) buscaram 
focalizar o folclore e a respectiva música expressiva são-tomense. E por volta do século 
21 autores êmicos locais como Salvaterra (2009) e Amado (2010), ao lado de Bragança 
(2005), registram manifestações culturais e rituais locais sob uma breve reflexão da música 
popular local sob as rédeas da indústria musical, em detrimento de gêneros tradicionais 
pouco valorizados, e carentes de registros de áudio e audiovisuais. 

A esse respeito, Bialoborska (2016, 103) refere a falta de documentos dessa 
natureza como um vetor agravante para o desaparecimento de gêneros como o lundum, e a 
ressignificação de outros gêneros tradicionais por processos de alteração de formas locais 
de interpretação do passado. Para o que destaca como exemplo o caso da “puíta” (pratica 
expressiva de angolares com possível vínculo com umbigadas do coco de roda do nordeste 
do Brasil: (9) PUITA - YouTube, (13) Dança Tradicional Puita de São Tomé e Príncipe - 
YouTube) que foi assimilada por outros grupos, recebendo outros sentidos e modos de 
expressão. A puíta não foi um caso isolado, havendo outros associáveis a música de rituais 
e festividades que igualmente deixaram de ser praticadas ou drasticamente alteradas na 
ilha, tal como o caso da prática expressiva do “socopé” de tradição dos forros (pratica 

https://www.youtube.com/watch?v=vqQonENxox4
https://www.youtube.com/watch?v=FXpvS3bN7es
https://www.youtube.com/watch?v=FXpvS3bN7es


Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 194

expressiva de forros com nítida vinculação com pontos de esquerda de rituais da Jurema 
Sagrada e Umbanda, e dinâmica semelhante a nuances rítmica do coco de roda: (13) 
Sócope Minelence - Senhor Valerino - YouTube, (13) Vedé Vedé - YouTube). E que, como 
no caso do forró do nordeste do Brasil, caiu nas malhas da desinformação pelo descrédito 
que as políticas culturais eurocêntricas do formalismo conceitual difundiram sobre a voz 
dos mais velhos, de modo que os documentos escritos de um fazer descreditassem a 
transmissão oralizada.

O ‘socopé’, mesmo ainda praticado por algumas pessoas, ficou restrito a reduzidos 
grupos de identidade expressiva intimamente atrelados à memória herdada pela oralidade. 
Ainda que no juízo de valor de colonos seja perspectivado como expressão pagã, o socopé 
veio a ter presença em rituais de cortejos e procissões da igreja local, assumindo em 
tempos de globalização lugar de destaque como um dos marcadores da identidade da ilha.  

De mesmo modo, do confronto intercultural em terras brasileiras, rituais, cortejos, 
cantos de trabalho e outras formas expressivas emergentes de heranças múltiplas 
marcaram no nordeste, sob termo forró, lugares e espaços de manifestação popular da 
identidade local.

E como o conceito de forro para planos expressivos de parcela da população são-
tomense, o termo forró em uso corrente no Nordeste do Brasil, emerge como marcador 
de categorias de expressividades daqueles alforriados ou a esses assemelhados. A 
complexidade advinda e emergente de processos diaspóricos em contextos coloniais 
revela-se importante para o entendimento e compreensão da produção e expressividade 
musical do povo nordestino, sem que se recorra a formas transversais de controle e 
regulação de agendamentos decoloniais.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Com base nestes dados, este artigo buscou argumentar que o termo forró utilizado 

no Brasil não seria uma redução e imprecisão da pronúncia de termos europeus, e sim uma 
forma estereotipada de tratar uma prática expressiva de classes subalternas, generalizando 
toda forma de comportamentos próprios dessas categorias de indivíduos. A partir do que, o 
conceito de forró estaria vinculado não apenas a descendentes de negros forros vindos de 
São Tomé e Príncipe, em terras do Nordeste, mas também a todos indivíduos alforriados em 
terras brasileiras (índios e negro-africanos), ou a estes assemelhados, que juntos passaram 
a constituir o universo conceitual que ora designamos no Brasil como forró (comportamento 
expressivo de música, dança, e outros valores de um mosaico de heranças culturais). E 
nestes termos, o forró designaria expressividades de categorias subalternas. Hipótese que 
abre novas considerações e formas de compreensão de identidades desprestigiadas pela 
tendência descolonial no Brasil, valorizando assim um olhar crítico que dá voz ao povo por 
meio de proposta decolonial (QUIJANO 2005) para marcadores de identidades do Nordeste.

https://www.youtube.com/watch?v=9XJHObnNSGE
https://www.youtube.com/watch?v=9XJHObnNSGE
https://www.youtube.com/watch?v=Hjq9sNRXOSk


Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 195

REFERÊNCIAS
BAUMAN, Zygmunt. (2003). De peregrino a turista, o una breve historia de la identidad. In HALL, Stuart 
e GAY, Paul du (comp.) Cuestiones de identidad cultural. -  l. ed. - Buenos Aires: Amorrortu. p.40-68.

CAMPBELL, Elizabeth e LASSITER, Luke Eric. (2015). Doing Ethnography Today: theories, methods, 
exercises. - 1 ed. - Malden: Wiley Blackwell.

CHAUI, Marilena. (2008). Cultura e democracia. Crítica y Emancipación, (1): 53-76, junio.

GEERTZ, Clifford. (2008). A interpretação das culturas/Clifford Geertz. – 1. ed., 13.reimpr. – Rio de 
Janeiro: LTC.

LUNDBERG, Dan. (2010). Música como marcador de identidade: individual vs. Coletiva. In CÔRTE-
REAL, Maria de São José (org.). Revista Migrações - Número Temático Música e Migração, outubro 
2010, n.º 7, Lisboa: ACIDI. p. 27-41

PENA, Felipe. (2005). Teoria do Jornalismo. São Paulo: Editora Contexto.

PINHEIRO, Luís da Cunha (2012). A produção açucareira em São Tomé ao longo de Quinhentos. Actas 
do Colóquio Internacional São Tomé e Príncipe numa perspectiva interdisciplinar, diacrónica e sincrónica, 
Lisboa: Instituto Universitário de Lisboa (ISCTE-IUL), Centro de Estudos Africanos (CEA-IUL), Instituto 
de Investigação Científica Tropical (IICT), p.27-46.

QUIJANO, Anibal. (2005). Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: QUIJANO, Anibal. 
A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos 
Aires: CLACSO, 2. p. 117-142.

FONTES DIGITAIS
Alceu Valença, Elba Ramalho, Geraldo Azevedo - Frevo Mulher (Ao Vivo). (335) Alceu Valença, Elba 
Ramalho, Geraldo Azevedo - Frevo Mulher (Ao Vivo) - YouTube. Acesso em: 07 dez. 2022.

Baião de Cavalo Marinho . (335) Baião de Cavalo Marinho - YouTube. Acesso em: 07 dez. 2022.

Claudionor Germano Frevo E Ciranda. (335) Claudionor Germano Frevo E Ciranda - YouTube. Acesso 
em: 07 dez. 2022.

Dança Tradicional da Puita de São Tomé e Principe. (335) Dança Tradicional Puita de São Tomé e 
Príncipe - YouTube. Acesso em: 07 dez. 2022.

FLUP| “O Mundo de Joelhos” – Achille Mbembe entrevistado por Iman Rappeti – Legendado. A Festa 
Literária das Periferias / Edição 2020. Produção Ministério do Turismo, Prefeitura da Cidade do Rio de 
Janeiro, Secretaria Municipal de Cultura. 1 vídeo (96 min). Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=3mWNaTYptB8. Acesso em: 16 ago.2021.

Frevo Sanfonado – Sivuca. https://youtube.com/watch?v=OsiNXFhPj4c&feature=shares. Acesso em: 07 
dez. 2022.

ISQUENTA MUIÉ - FREVOS DE RUA (OS MELHORES DO SÉCULO) - VOL. 2. (335) ISQUENTA MUIÉ 
- FREVOS DE RUA (OS MELHORES DO SÉCULO) - VOL. 2 - YouTube. Acesso em: 07 dez. 2022.

https://www.youtube.com/watch?v=uzBYDbVq_Yk
https://www.youtube.com/watch?v=uzBYDbVq_Yk
https://www.youtube.com/watch?v=uzBYDbVq_Yk
https://www.youtube.com/watch?v=IQCNBKOtYc4
https://www.youtube.com/watch?v=db-b7w5zZY4
https://www.youtube.com/watch?v=FXpvS3bN7es
https://www.youtube.com/watch?v=FXpvS3bN7es
https://www.youtube.com/watch?v=3mWNaTYptB8
https://www.youtube.com/watch?v=3mWNaTYptB8
https://youtube.com/watch?v=OsiNXFhPj4c&feature=shares
https://www.youtube.com/watch?v=GL3bvvchXbI
https://www.youtube.com/watch?v=GL3bvvchXbI
https://www.youtube.com/watch?v=GL3bvvchXbI


Ciências Humanas, pensamento crítico e transformação social 2 Capítulo 15 196

RODRIGUES, Sergio. Forró vem de ‘for all’? Conta outra! 2011. Disponível em: https://veja.abril.com.br/
blog/sobre-palavras/forro-vem-de-for-all-conta-outra/, Aceso em: 20 ago.2021.

SEIBERT, Gerhard. Colonialismo em São Tomé e Príncipe: hierarquização, classificação e segregação 
da vida social. / Colonialism in São Tome and Principe: hierarchization, classification and segregation of 
social life. Anuário Antropológico II | 2015, pp.99-120. Disponível em: https://journais.openedition.org/
aa/1411, Acesso em: 12 jul. 2020.

Socopé Minelence – Senhor Velerino. (335) Sócope Minelence - Senhor Valerino - YouTube. Acesso em: 
07 dez. 2022.

Spok Frevo – Frevo Sanfonado.avi. (335) SPOK FREVO - Frevo Sanfonado.avi - YouTube. Acesso em: 
07 dez. 2022.

https://veja.abril.com.br/blog/sobre-palavras/forro-vem-de-for-all-conta-outra/
https://veja.abril.com.br/blog/sobre-palavras/forro-vem-de-for-all-conta-outra/
https://journais.openedition.org/aa/1411
https://journais.openedition.org/aa/1411
https://www.youtube.com/watch?v=9XJHObnNSGE
https://www.youtube.com/watch?v=vte2a6vMRYw



