
Todo o conteúdo desta revista está licenciado sob a Licença Creative Commons Atribuição 4.0 
Internacional (CC BY 4.0).

1

Revista Brasileira de

ISSN 3085-8178                                                                               vol. 2, n. 1, 2026

Ciências 
Humanas

Data de Aceite: 20/01/2026

Alexandre Pito Giannoni
Doutorando em Psicologia pela UNESP/FCLAs, mestre em psicologia pela UFMS/FACH e bacharel 
em psicologia pela UFMS/CPAR. Atualmente trabalha na produção de uma clínica popular de base 
marxista.

A FALÁCIA ANTIMARXISTA PRESENTE 
NA PSICOLOGIA SOVIÉTICA 
DURANTE O REGIME STALINISTA: 
UMA ANÁLISE DO SUBTEXTO DOS 
TRABALHOS PSICOLÓGICOS1

ARTIGO 14



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

2

1“O presente trabalho 
foi realizado com apoio 
da Coordenação de 
Aperfeiçoamento de Pessoal 
de Nível Superior - Brasil 
(CAPES)

Resumo: Ao longo da história da psicolo-
gia soviética, é possível identificar diversos 
momentos de avanços e retrocessos, tanto 
teóricos quanto práticos. Uma ciência de 
base marxista apenas iniciou seu desenvol-
vimento após a Revolução de Outubro, de 
1917. Conquanto, sua formulação passou 
por diversos momentos políticos, neste sen-
tido, o objetivo deste trabalho é apresentar 
como o discurso stalinista se fez presente na 
história da psicologia soviética entre as dé-
cadas de 1930, 1940 e 1950. No intuito de 
cumprir esse propósito, apresento um breve 
histórico sobre o desenvolvimento da psi-
cologia soviética, sua interdependência com 
o marxismo, ao mesmo tempo, demonstro 
como os autores desenvolveram trabalhos, 
de modo criativo, se utilizando desta visão 
de mundo. Posteriormente, apresento as 
críticas que teóricos, tal como, Sergei Le-
onidovitch Rubinstein (1889-1960), so-
freram em um período de repressão, após 
a Segunda Guerra Mundial. Por fim, desta-
co como a falácia antimarxista apareceu ao 
longo dos trabalhos da psicologia soviética, 
concomitantemente, como os psicólogos 
soviéticos conseguiam burlar a censura da 
época em seus trabalhos. 

Palavras-Chave: Psicologia Soviética, Falá-
cia Antimarxista, Marxismo. 

Introdução

A psicologia soviética que nasceu com 
a Revolução de Outubro de 1917, tem 
como visão de mundo o marxismo. No en-
tanto, seu desenvolvimento não ocorreu de 
um momento para outro, ou ainda, partin-
do de uma relação harmoniosa e linear, tal 
como encontramos em referências acerca 
da história da psicologia. 

A Revolução de Outubro de 1917, 
pôs abaixo as amarras de um velho mundo 
Czarista, entretanto, não conseguiu superar 
uma série de costumes, hábitos e elementos 
culturais presentes neste modelo social. A 
veneração de um ídolo persistiu ao longo da 
criação de uma nova sociedade, cujo princi-
pal objetivo era o desenvolvimento do novo 
homem e da nova mulher socialista. 

Após a Revolução encontramos di-
versos momentos de avanços e retrocessos 
presentes na história da psicologia soviética. 
Tais evoluções, estavam presentes na ativi-
dade teorética criadora que potencializou o 
surgimento de uma nova abordagem. En-
tretanto, em simultâneo, encontramos uma 
série de retrocessos presentes na personifica-
ção de Josef Stalin (1878-1953) na ciência, 
nas perseguições políticas a diversos teóri-
cos, nas proibições de obras, por fim no di-
recionamento pavloviano dado a psicologia 
da época no começo da década de 1950. 

O discurso naquele momento era 
contra todos os hábitos e costumes criados 
pela sociedade burguesa. Todavia, em sua 
essência conservou seu próprio oposto, es-
tabelecendo um modelo autocrático de go-
verno. Vigotski, no fim de seu A construção 
do pensamento e da linguagem, acreditava 
que “[...] a palavra consciente é o microcos-
mo da consciência humana”. (VIGOTSKI, 
2009, p. 486). Portanto, concebemos que 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

3

a palavra contém uma série de significações 
sociais, ao mesmo tempo, que promove o 
surgimento e o desenvolvimento da consci-
ência humana. 

Neste sentido, o objetivo deste traba-
lho é apresentar como o discurso stalinista 
se fez presente na história da psicologia sovi-
ética entre as décadas de 1930, 1940 e 1950. 
Ao mesmo tempo, pretendemos demonstrar 
como a ciência psicológica se apropriou do 
marxismo, criando um movimento que 
burlasse a censura da época. 

Para cumprir nosso objetivo, apresen-
taremos brevemente o salto qualitativo dado 
pela psicologia soviética após a Revolução 
de Outubro de 1917. Assim, pretendemos 
apresentar o discurso revolucionário presen-
te na fundamentação desta teoria, em con-
traposição a interiorização do discurso sta-
linista presente no fim da década de 1950. 

Ao mesmo tempo demonstraremos 
como no princípio de 1930, estava sendo 
engendrado os movimentos que culmina-
riam na proibição das obras de Vigotski no 
fim desta mesma década. Posteriormente, 
apresentaremos a perseguição política e te-
órica sofrida por outros autores nas décadas 
de 1940 e 1950. Em outro momento, des-
tacaremos a incorporação do discurso stali-
nista na ciência psicológica, demonstrando 
como o enunciado se incorporou na per-
sonificação de Josef Stalin na comunidade 
científica de modo geral. Por fim, apresenta-
mos os combates e os movimentos de contra 
censura criados neste período e os resquícios 
da censura stalinista presentes na psicologia 
das décadas seguintes. 

O Marxismo Como 
Visão De Mundo De 
Uma Nova Psicologia: O 
Discurso Pós-Revolução 
De Outubro De 1917

Alexander Romanovich Luria (1902-
1977) seguidor e colaborador de Vigotski, 
escreveu um breve esboço biográfico e his-
tórico, disponível em seu livro A construção 
da mente. Neste material, Luria (1992), ex-
plicou o contexto histórico que se encontra-
va a Rússia sob domínio do Czar. Afirmava, 
que cientificamente, os teóricos russos da 
psicologia estavam atrasados perante a ou-
tros colegas europeus. Essa distância se dava 
em grande parte pela falta de traduções de 
materiais de outras línguas para o russo, di-
ga-se de passagem, sendo traduzidos apenas 
os que eram convenientes para a censura. 
Luria escreveu que

As opressivas restrições 
do período tzarista são de 
difícil compreensão para 
as pessoas modernas. A 
sociedade na Rússia pré-
revolucionária era composta 
por classes rigidamente 
divididas: trabalhadores e 
camponeses, intelectuais 
(médicos, professores e 
engenheiros), comerciantes 
e homens de negócios, e 
a alta classe (a aristocracia 
e os altos funcionários 
governamentais). A natureza 
repressiva do regime se refletia 
no sistema educacional, 
elaborada para assegurar 
que cada um permanecesse 
em seu lugar “natural” e 
que nada mudasse. Para ter 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

4

certeza disto, o Ministério 
da Educação determinou 
que o ginásio e as escolas 
preparatórias para o ginásio 
“fossem esvaziados da 
frequência de filhos de 
condutores, criados, 
cozinheiros, lavadeiras, 
pequenos comerciantes e 
outras pessoas de situação 
semelhante, cujas crianças, 
excetuando-se talvez as 
extraordinariamente dotadas, 
não devem ser encorajadas a 
abandonar o ambiente social 
a que pertencem. (LURIA, 
1992, p. 24 – Grifos no 
original). 

Posteriormente, Luria (1992), salien-
tou que a Revolução libertou toda a estrutu-
ra social posta pelo Czar. O autor afirmou, 
que neste mesmo tempo, as portas das Uni-
versidades haviam sido abertas para todos 
os estudantes que se graduavam no colégio, 
mudando toda a história escrita até então 
nas sociedades burguesas. Conquanto, Lu-
ria relatou que os professores não estavam 
preparados para a nova demanda que surgia 
naquele momento. Neste sentido, tentando 
se adequar ao novo período que se anuncia-
va, muitos professores acrescentaram a pala-
vra social em suas disciplinas. No entanto, 
nenhuma concepção epistemológica havia 
sido revisada. 

Podemos afirmar que neste primeiro 
momento, a psicologia soviética se desen-
volvia na crítica às teorias idealistas existen-
tes na Rússia Czarista. A ciência psicológica 
era determinada pelos trabalhos do filósofo 
Georgi Ivanovich Chelpanov (1862-1936), 
fundador do Instituto de Psicologia de 
Moscou, em 1911. (LURIA, 1992). Des-

te mesmo instituto saíram diversos autores 
que posteriormente combateriam as ideias 
de Chelpanov, dando início a um novo mo-
vimento crítico da psicologia.

Konstantin Nikolaevich Kornilov 
(1879-1957), Pavel Petrovich Blonski 
(1844-1941) e Mihail Yakovlevich Básov 
(1892-1931), foram três importantes te-
óricos que iniciaram o combate as teorias 
idealistas na ciência psicológica daquele mo-
mento. Grande parte das críticas eram dire-
cionadas a Chelpanov e seus seguidores, que 
insistiam na impossibilidade de se desenvol-
ver uma teoria psicológica de base materia-
lista e objetiva (SHUARE, 2016; LURIA, 
1992; PETROVSKI, 1985). 

Motivados pelas mudanças estruturais 
proporcionadas pela Revolução de Outubro, 
de 1917, iniciaram uma releitura de toda a 
psicologia na Rússia até aquele momento. 
Básov, foi o primeiro teórico que propôs a 
ideia da adaptação ativa do homem no meio 
em que vivia, neste sentido, compreenden-
do a atividade como objeto de estudos da 
psicologia. No entanto, não conseguiu de-
senvolver a categoria de atividade ao longo 
de sua obra, posteriormente, foi duramente 
criticado e perseguido na década, de 1930. 

Por sua vez Blonski, foi influenciado 
de modo mais significativo pelos aconteci-
mentos da Revolução de Outubro. Incorpo-
rou em suas ideias a necessidade de se criar 
um novo modelo educacional para os jovens 
russos. Defendeu, também, que a psicolo-
gia era uma ciência biológica, portanto, o 
comportamento humano deveria ser estu-
dado nesta ciência. Conquanto, ao mesmo 
tempo, a psicologia deveria estar em contato 
direto com as ciências sociais e econômicas. 
Blonski, defendeu que o ser humano deve-
ria ser visto de uma forma completamente 
diferente nos estudos da psicologia, tendo 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

5

um caráter ativo em seus estudos. Todavia, 
a principal importância de Blonski para 
a psicologia soviética foi ter defendido em 
seus trabalhos que esta ciência se orientasse 
por meio do marxismo (SHUARE, 2016; 
GIANNONI, 2018). 

No entanto, o teórico mais importan-
te para a psicologia soviética, neste primei-
ro momento, de desenvolvimento teórico 
foi Kornílov. Aluno de Chelpanov, foi res-
ponsável por uma defesa pública de que a 
ciência psicológica deveria orientar-se por 
meio do marxismo. Todavia, inicialmente 
Kornílov teria criticado a fundamentação 
filosófica da psicologia, afirmando que ela 
teria apenas atrasado seu desenvolvimento 
científico. (SHUARE, 2016). 

Entretanto, após a publicação de um 
artigo de Lenin, de 1922, intitulado: Sobre 
o significado do materialismo militante, 
Kornilov, teria mudado por completo seu 
discurso na psicologia. Neste trabalho, o re-
volucionário russo, defendeu que a ciência 
deveria auxiliar a construção de uma nova 
sociedade, pertencendo, portanto, aos traba-
lhadores. O conhecimento científico deveria 
favorecer os princípios do operariado, e não 
da burguesia (LENIN, 2013). Motivado 
por essa ideia, Kornilov, sustentou um dis-
curso de que a psicologia deveria orientar-se 
para a classe trabalhadora, tendo como visão 
de mundo, o marxismo. Sua fala proferida 
no I Congresso de Psiconeurologia, realiza-
do entre os dias 10 e 15 de janeiro de 1923, 
mudou por completo toda a história da psi-
cologia soviética. (SHUARE, 2016). 

Vale mencionar que neste primeiro 
momento a defesa de Kornilov foi acolhida 
por grande parte da comunidade científica 
que se encontrava presente, tal como consta 
em diversas referências. (SHUARE, 2016; 
LOMOV, 1989; PETROVSKI, 1985; LU-

RIA, 1992; SMIRNOV, 1967). Poucos fo-
ram os cientistas contrários a argumentação 
de Kornilov como, por exemplo, Chelpa-
nov e Aleksandr Petrovich Necháev (1870-
1948). Ambos, apresentavam a impossibili-
dade de superar a metafísica, em simultâneo, 
de desenvolver uma teoria marxista que fos-
se objetiva na psicologia. Entretanto, tanto 
Chelpanov, quanto Necháev, não tiveram 
suas ideias acolhidas e o marxismo tornou-
-se a visão de mundo proposta para a susten-
tação da psicologia naquela ocasião.  

Luria (1992), relatou que a euforia 
era grande ao se pensar que haviam criado 
uma teoria marxista na psicologia. Neste 
momento, todos os laboratórios do Insti-
tuto de Psicologia de Moscou haviam sido 
renomeados. Neles, o nome reação prevale-
cia, condizendo com a proposta reatológica 
de Kornilov (1925), em que dois anos mais 
tarde publicaria a coletânea de Marxismo e 
Psicologia. Este livro, de fato, não se valia do 
método de Marx, mas sim, fazia uma análise 
eclética sobre algumas abordagens, unidas 
com o marxismo. Como exemplo, neste 
mesmo material, encontramos o primeiro 
texto de Vigotski publicado pelo Instituto de 
Psicologia: A consciência como problema da 
psicologia do comportamento. Em contra-
partida, na mesma coletânea se faz presente 
um artigo de Luria sobre A psicanálise como 
um sistema monista da psicologia. Nele, Lu-
ria (1977) defendeu a ideia de que a psica-
nálise é uma abordagem monista, portanto, 
ao retirarmos sua doutrina da sexualidade, 
conseguimos encontrar semelhanças com o 
próprio marxismo.  

Vale escrever que posteriormente essa 
ideia é abandonada, compreendendo-se 
que uma nova abordagem não se desenvol-
veria unindo diversas teorias com as ideias 
de Marx. Contudo, esse primeiro ponto 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

6

da década de 1920 é caracterizado por dois 
movimentos: 1) As críticas às concepções 
idealistas e reflexológicas da psicologia, ca-
racterizadas entre, 1920 a 1925 e; 2) A apro-
priação do marxismo e do método de Marx 
na psicologia, caracterizado entre, 1925 a 
1930. 

Portanto, encontramos o desenvolvi-
mento da psicologia vinculado ao discurso 
revolucionário, condizente com os prin-
cípios de uma nova sociedade que estava 
sendo engendrada. As decisões acerca do 
desenvolvimento teórico-prático da psico-
logia eram tomadas de modo coletivo, tal 
como encontramos no I Congresso de Psi-
coneurologia de 1923. Entretanto, a partir 
da década de 1930, identificamos alguns 
discursos contrários a esse primeiro perío-
do de desenvolvimento da psicologia sovi-
ética. É o princípio de diversas perseguições 
políticas, destituições e censuras de autores 
que eram denominados como anti-marxis-
tas, ou, cosmopolitas. É na década de 1930, 
que nos deteremos nas análises do princípio 
de um discurso stalinista incorporado na 
psicologia.  

Avanços E Retrocessos 
Da Psicologia Na Década 
De 1930: O Princípio De 
Um Discurso Stalnista

Torna-se uma difícil tarefa caracterizar 
a década, de 1930, na psicologia soviética. 
Ao longo dela, tivemos constantes momen-
tos de avanços e retrocessos. Durante o fim 
da década, de 1920 ocorreu a consolidação 
de uma teoria marxista na psicologia com 
os trabalhos de Vigotski, Luria e Leontiev, 
em Moscou. Porém, no princípio dos anos, 
de 1930, estes mesmos trabalhos sofreriam 

uma série de críticas tendenciosas, sendo 
acusados pela crítica stalinista. 

No ano, de 1931, Alexander Alexan-
drovich Talankin (1898-1937), professor 
de filosofia da Academia Militar-Política e 
membro do Partido desde, 1917, proferiu 
uma série de críticas aos trabalhos produ-
zidos por Vigotski e Luria. Em um texto 
de aproximadamente uma página e meia, 
Talankin (2000), expressou sua insatisfa-
ção pelas pesquisas feitas pelos autores. Ao 
longo de suas críticas, denominou os teóri-
cos como: culturalistas, antimarxistas, anti-
dialéticos e engrandecedores da psicologia 
burguesa. Neste mesmo texto, Talankin, le-
vantou a preocupação com esses trabalhos, 
denominando-os como histórico-culturais.   

O discurso de Talankin, diga-se de 
passagem, que abriu a década, de 1930, 
tornou-se extremamente comum ao lon-
go dos anos seguintes. Neste sentido, vale 
ainda mencionar que as pesquisas de Luria 
e Vigotski criticadas pelo autor somente 
foram publicadas na década, de 1970. Ta-
lankin (2000), referia-se aos trabalhos feitos 
em conjunto com os psicólogos gestaltistas. 
Atualmente podemos encontrar esse mate-
rial sob o título de Desenvolvimento cog-
nitivo, publicado em português pela editora 
ícone (LURIA, 2013). 

Neste material Luria (2013), apresen-
tou a necessidade da organização da edu-
cação sistematizada para o desenvolvimen-
to dos processos psicológicos superiores e 
da consciência. Entretanto, foi duramente 
criticado por desvalorizar o camponês so-
viético. No discurso presente nas críticas de 
Talankin (2000), podemos encontrar que o 
povo soviético teria uma capacidade notável 
de desenvolvimento, portanto, deveríamos 
ignorar as determinações históricas, anterio-
res a Revolução de Outubro, de 1917. 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

7

O discurso de Talankin (2000), inau-
gurou o que posteriormente apareceu como 
a personificação de Stalin na ciência soviéti-
ca. Neste primeiro momento, encontramos 
apenas o engrandecimento do povo soviéti-
co, as justificativas tendenciosas e inatistas 
da capacidade desta população. Conquanto, 
no decorrer desta mesma década, até o fim 
de 1950, a ciência obrigatoriamente cristali-
zou a figura de Josef Stalin: 

A propriedade social sobre 
os instrumentos e meios 
de produção, o caráter 
planificado da economia 
socialista, a constante 
preocupação do Partido 
Comunista e do Estado 
soviético pelo progresso 
técnico-científico e o 
domínio no país de uma 
concepção de mundo 
científica e verdadeiramente 
avançada, predeterminou 
os grandes êxitos da ciência 
soviética, que é o orgulho 
de seu povo e de toda a 
humanidade progressiva. 
Certo que a situação que se 
havia criado a consequência 
do culto a personalidade 
de Stalin dificultou o 
desenvolvimento criador do 
pensamento científico e a 
livre discussão dos problemas 
relacionados com a ciência. 
Sobre tudo, no âmbito das 
ciências sociais a influência 
foi especialmente negativa. 
Sem embargo, depois de 
haver sido denunciado o culto 
da personalidade, se observa 
um desenvolvimento vertical 
do pensamento criador em 

todas as ramificações do 
saber. (KEDROV; SPIRKIN, 
1967, p. 28). 

É inegável que o conhecimento produ-
zido na União Soviética avançou de modo 
qualitativo a ciência. Luria (1992), relatou 
que a Rússia pré-revolução era um país com 
pouco desenvolvimento técnico e científico, 
neste sentido, mantinha um modo de pro-
dução semifeudal, voltado ao campo, e com 
poucas cidades industrializadas. Porém, 
mesmo com o avanço de diversas áreas do 
conhecimento, em específico, a psicologia 
que objetivou uma teoria condizente com 
o marxismo, a censura fez parte de toda a 
década de 1930. 

Todavia, ao mesmo tempo que encon-
tramos retrocessos, também identificamos 
avanços nas concepções científicas da União 
Soviética. Em, 1934, a psicologia soviética 
perdeu um de seus principais expoentes. Vi-
gotski, aos 36 anos, faleceu vítima de uma 
tuberculose. No entanto, neste mesmo ano, 
Serguei Leonidovich Rubinstein (1889-
1960), um conspícuo psicólogo soviético, 
publicaria: Os problemas da psicologia nos 
trabalhos de Karl Marx (RUBINSTJN, 
1987).

Em meio a censura imposta na época, 
Rubinstein, levantou uma série de reflexões 
acerca da psicologia soviética, concluindo 
que o único caminho para a criação de uma 
psicologia condizente com o marxismo se-
ria a investigação criadora. Ao mesmo tem-
po, o autor apresentou a importância de se 
compreender as unidades entre atividade, 
consciência e personalidade em uma relação 
dialética, entre o sujeito e seu meio social. 
(RUBINSTJN, 1987). Este foi um dos ma-
teriais mais importantes publicados durante 
a década, de 1930, na psicologia soviética, 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

8

tendo um discurso completamente diferen-
te dos apresentados pelos censuradores da 
época.

Em meio a um avanço no desenvolvi-
mento teórico da psicologia, reconhecemos 
novamente um retrocesso no discurso re-
pressor e proibicionista. No dia 4 de junho, 
de 1936, foi publicada uma resolução que 
proibia as denominadas teorias reacionárias 
e pseudo-marxistas da União Soviética. Nes-
te sentido, os trabalhos de Vigotski foram 
censurados e proibidos durante quase vin-
te anos. Um ano mais tarde, em 1937, Eva 
Izrailevna Rudneva (1898-1988), publicaria 
um artigo denominado: Distorções pedoló-
gicas de Vigotski. Entretanto, diferente de 
Talankin (2000), Rudneva (2000), apre-
sentou suas críticas ao longo de quase vinte 
páginas. As críticas seguiam ao encontro do 
discurso stalinista, apresentando Vigotski 
como um pseudo-marxista, anti-marxista, 
anti-científico, anti-leninista e, outras de-
nominações etiquetadas que apareceram nas 
críticas de Talankin (2000) e de outros cen-
suradores da época. 

Rudneva iniciou seu artigo escrevendo 
que: 

A resolução do Comitê 
Central do Partido 
Comunista de Toda a União 
(bolcheviques) de 4 de julho 
de 1936 intitulada “Sobre 
as distorções pedológicas no 
sistema do Comissariado do 
Povo para a Educação” pede a 
exposição dos conceitos anti-
marxistas e pseudocientíficos 
no âmbito da educação 
e da educação e esclarece 
o caminho para a criação 
de uma verdadeira ciência 

marxista sobre as crianças 
(RUDNEVA, 2000, p. 75).

Após seu primeiro parágrafo, Rudneva 
iniciou uma sequência de condenações a Vi-
gotski. Ao longo de seus argumentos, estão 
presentes, portanto, os anti-marxismos e os 
anti-leninismos que Vigotski era acusado. 
O texto de Rudneva (2000) tornou-se um 
exemplo a ser seguido por todo os outros 
teóricos da psicologia. Agora, o discurso in-
corporado deveria ser stalinista, mesmo que 
sua essência fosse totalmente contrário ao 
marxismo-leninismo presente no princípio 
da Revolução. Entretanto, a década de 1930, 
apenas inaugurou o discurso do stalinismo 
presente nas determinações do partido que 
afetaram de modo negativo a psicologia. Na 
próxima década o discurso se intensificaria, 
neste sentido, criando, literalmente, o culto 
da personalidade de Josef Stalin. Neste sen-
tido, nos atentaremos aos fatos da década de 
1940. 

A Década De 1940: A 
Psicologia Soviética 
Na Ii Guerra Mundial 
E As Destituições Dos 
Cargos Docentes

A década, de 1940, talvez seja uma das 
mais confusas vivenciadas pela psicologia so-
viética. Com a entrada da União Soviética 
na II Guerra Mundial, o discurso de anti-
-marxismo desapareceu da ciência psicoló-
gica, tendo agora, os esforços voltados ao 
combate do nazifascismo. Diversos foram 
os trabalhos desenvolvidos pelos psicólo-
gos durante este período histórico. Serguei 
Rubinstein, em 1944, publicou a segunda 
edição de seu livro: Princípios de psicologia 
Geral. Em seu prefácio escreveu: 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

9

Foi preparada a segunda 
versão desta obra para a 
impressão nos dias da Grande 
Guerra Pátria. Todas as forças 
e todos os pensamentos se 
concentravam naqueles dias 
na guerra, de cujos resultado 
dependia o destino da 
humanidade. Nesta guerra, 
nosso exército vermelho 
defendia os melhores ideais 
de toda a humanidade 
progressista, contra a 
barbárie mais horrível que 
jamais conhecera o mundo. 
Maidanek, Buchenwald, 
Auschwitz e outros campos 
de extermínio, que agora 
foram apresentados 
livremente diante do olhar da 
humanidade, permanecerão 
para sempre na memória não 
somente como lugares de 
inumanas torturas, daquelas 
pessoas martirizadas pelos 
carrascos fascistas, mas 
também, como expressão de 
uma decadência humana, 
como jamais poderia 
imaginar, nem a mais torta 
fantasia. (RUBINSTEIN, 
1967, p. 13).

Todos os esforços estavam voltados ao 
combate do nazifascismo. Neste sentido, os 
trabalhos da psicologia foram direcionados 
para o auxílio de soldados e civis afetados 
pela guerra. Vale destacar a contribuição psi-
cológica prestada por Rubinstein à popula-
ção de Leningrado, ou ainda, os trabalhos 
de Luria com a neuropsicologia e a reconsti-
tuição dos sistemas psicológicos de soldados 
feridos durante combate. Para, além disso, 
pesquisas de autores como Zeigarnik, Te-

plov, Zaporozhets, Anániev etc., contribu-
íram para o avanço da ciência psicológica 
e, principalmente, para a recuperação de 
um discurso condizente com o marxismo 
(ANANIEV, 1948; SHUARE, 2016; RU-
BENSTEIN, 1944; GIANNONI, 2018). 

Todavia, o discurso de Rubinstein 
(1967), diga-se de passagem, que enaltecia 
a liberdade e o combate ao fascismo, vol-
ta-se contra ele, precisamente, por ter sido 
perseguido pela publicação deste mesmo li-
vro. Em 1942, três anos antes da publicação 
desta segunda edição, Rubinstein, recebeu o 
prêmio Stalin pelo lançamento da primei-
ra versão dos Princípios de psicologia geral, 
publicado originalmente, em 1940. O prê-
mio Stalin era atribuído aos maiores avanços 
científicos da União Soviética naquele mo-
mento. Conquanto, em 1947, retornaram 
as críticas tendenciosas. O discurso Stalinis-
ta novamente é retomado e Rubinstein, é 
acusado de cosmopolitismo e antipatriotis-
mo pela publicação deste mesmo livro.

A partir de 1947, Rubinstein foi jul-
gado pela acusação de engrandecimento da 
ciência burguesa. Em seu julgamento disse: 

A principal crítica a meu 
livro, parece-me que se 
refere a seu apoliticismo, a 
seu objetivismo em relação 
à psicologia estrangeira. 
Neste mencionado livro 
não aparece uma militância 
crítica à psicologia estrangeira 
e este deveria ser, na verdade, 
meu dever como especialista 
em meu país. Ao dar a 
conhecer aos leitores as ideias 
dos colegas do exterior, eu 
mantive com eles uma atitude 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

10

de polêmica e discussão, 
em lugar de denunciar a 
essência reacionária de todos 
esses ensinamentos. Desta 
maneira, eu atuei mantendo-
me afastado dos princípios 
leninistas do partidarismo 
bolchevique. Agora, talvez 
possamos compreender que 
se tratava de uma autocrítica 
obrigada a todos estes flagelos, 
quando uma verdadeira 
polêmica era impossível e 
a única coisa possível era 
reconhecer os próprios erros. 
(RUBINSTEIN S/D apud 
SHDAN, 2002, p. 151).       

A principal acusação feita ao livro de 
Rubinstein foi sobre sua falta de posiciona-
mento político, diga-se de passagem, não 
tendo criticado de modo adequado a psi-
cologia burguesa. Por conseguinte, com-
preendemos adequado como: enaltecendo 
o discurso stalinista presente na ciência 
deste momento histórico. O fato é que o 
marxismo-leninismo perdeu sua caracterís-
tica transformadora ao longo desta década, 
dando origem ao engrandecimento de Sta-
lin, que foi, por fim, deificado na ciência de 
modo geral. (KEDROV; SPIRKIN, 1967; 
GIANNONI, 2018). 

Outo aspecto curioso é que ao longo 
da obra de Rubinstein (1967), encontramos 
um capítulo sobre a história da psicologia. 
Nele, o autor apresentou as ideias psicoló-
gicas presentes na filosofia desde a Grécia 
antiga, até demonstrar como a psicologia 
tornou-se ciência no fim do século XIX. 
Entretanto, foi acusado de ter engrandeci-
do a psicologia burguesa, precisamente, por 
ter dialogado com colegas do ocidente. To-
davia, ao longo de toda sua obra, Rubins-

tein, foi extremamente crítico com a psico-
logia tradicional e reacionária. No entanto, 
suas críticas partem de uma compreensão 
do materialismo marxista, e não stalinista. 
Rubinstein apresentou a importância de se 
entender as determinações históricas e cul-
turais ao longo do desenvolvimento da ciên-
cia psicológica. Assim como Marx, se valeu 
do método para afirmar que os filósofos e 
psicólogos ocidentais contribuíram para 
o desenvolvimento científico desta área, 
contudo, ainda encontravam-se vinculados 
com as necessidades postas pela burguesia. 
Rubinstein, se apropriou do que de mais 
desenvolvido havia na história da psicolo-
gia ocidental, porém, sempre mantendo sua 
perspectiva crítica acerca destes conteúdos. 

Entretanto, como mencionado por 
Kedrov e Spirkin (1967), a ciência entre 
as décadas, de 1930, até meados, de 1950, 
haviam se personificado na figura de Stalin. 
Neste sentido, todo trabalho – em especí-
fico das ciências humanas e sociais – deve-
ria apresentar citações e discursos de Stalin. 
Em Rubinstein (1967), não foi diferente. 
Ao longo de suas quase 800 páginas, Stalin, 
apareceu em três diferentes momentos. A 
primeira referência a Stalin, encontra-se no 
capítulo 4: O problema da evolução na psi-
cologia. Logo na segunda página, Rubins-
tein, apresentou uma citação de Stalin para 
explicar a dialética, diga-se de passagem, 
criticando a metafísica. Posteriormente, as 
duas outras referências a Stalin, aparecem 
no fim do livro, em específico, no capítulo 
sobre personalidade. Escreveu Rubinstein: 

Por vezes é uma imagem 
comum ou generalizada que 
serve de ideal, uma imagem 
como síntese de certos traços 
especialmente significativos 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

11

e valiosos. Trata-se 
frequentemente de uma 
determinada personalidade 
histórica, na qual os referidos 
traços se materializaram com 
uma especial plasticidade. 
Estáline, por exemplo, põe 
Lénine como modelo que 
deve reger a conduta do 
homem soviética. A existência 
de um determinado ideal 
esclarece e dá uniformidade à 
orientação da personalidade. 
(RUBINSTEIN, 1977, p. 
50). 

Mesmo com sua autocrítica, e o desta-
que a personalidade de Stalin dado em sua 
obra, Rubinstein, foi destituído de todos 
os seus cargos neste mesmo ano, em 1947. 
Neste sentido, entre os anos de 1948 até 
1953, Seguei Rubinstein foi denunciado 
como o primeiro e maior cosmopolita na 
psicologia soviética. Andrey Vladimirovich 
Brushlinskiy (1933-2002), seguidor e cola-
borador de Rubinstein, disse em uma entre-
vista, que ainda no colégio, teve de realizar 
um trabalho sobre psicologia. Uma amiga 
da família lhe deu o livro Princípios de Psi-
cologia Geral, contudo, advertiu: “[...] leia 
isso, mas não cite ou refira-se a Rubinstein”. 
(BRUSHLINSKII, 2002, p. 6).  

Sendo perseguido de modo intenso 
pelos stalinistas, Rubinstein, deixou todos 
os cargos de direção, pesquisa e ensino. O 
discurso patriótico que foi incorporado na 
psicologia soviética neste momento fez com 
que a ciência retrocedesse em seu desenvol-
vimento. Neste sentido, ficou evidente que 
em muitos momentos da história o ser é di-
ferente do dizer ser. O marxismo que tor-
nou-se a visão de mundo na ciência soviéti-
ca, transformou-se em seu próprio oposto, 

sendo reduzido a um método mecanicista e 
simplista. Nos últimos anos do regime stali-
nista na União Soviética encontramos mais 
retrocessos no modo de se pensar a ciência, 
tendo na década de 1950 novas imposições 
presentes no discurso patriótico e científico. 
Sem embargo, nos deteremos agora neste 
momento. 

A Década De 1950: Os 
Últimos Anos Do Regime 
Stalinista E O Discurso 
Pavloviano Na Psicologia

Entre os dias, 28 de junho a 04 de ju-
lho, de 1950, ocorreu uma conferência que 
recebeu o nome de Pavlov. A discussão foi 
organizada pela Academia de Ciências da 
U.R.S.S e da Academia de Ciências Médi-
cas da U.R.S.S, tendo Anatoli Georgievi-
ch Ivanov-Smolesnki (1895-1982), como 
principal debatedor e defensor da obra pa-
vloviana na ciência soviética. A partir dessa 
conferência, novas imposições foram feitas a 
psicologia, além dela, a educação, medicina 
e fisiologia deveriam passar por uma pro-
posta de reestruturação de base pavloviana. 
Iniciou-se, portanto, um movimento pelo 
qual a teoria de Pavlov seria indicada para 
ser a base do desenvolvimento das mais va-
riadas ciências da União Soviética. (PAYNE, 
1968).  

Durante os debates produzidos na 
conferência, participantes chegaram à con-
clusão de que os trabalhos produzidos pela 
ciência psicologia, desde a Revolução de 
Outubro, de 1917, não conseguiram sin-
tetizar uma base teórico-prática sólida para 
a psicologia. Neste sentido, os psicólogos 
foram obrigados “[...] a reconstruírem sua 
ciência com bases no pavlovianismo”. (PAY-
NE, 1968, p. 53). 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

12

Payne (1968), também relatou que 
apenas três psicólogos participaram da con-
ferência: Rubinstein, Boris Mikhaylovich 
Teplov (1896-1965) e Viktor Nikolaevich 
Kolbanovsky (1902-1970). Payne, ainda 
afirmou que a participação destes três teóri-
cos se deu de modo cauteloso. Sem embar-
go, após o término da conferência Ivanov-S-
molesnki declarou que “[...] no discurso do 
professor Teplov, além da autocrítica, infe-
lizmente não havia mais nada”. (SCIENTI-
FIC SESSION ON THE PHSYOLOGI-
CAM TEACHING OF ACADEMICAN 
I. P. PAVLOV, 1951, p. 511 apud PAYNE, 
1968, p. 54). 

Essa foi a primeira ameaça do que 
aguardaria a psicologia ao longo da década 
de 1950. Posteriormente, ainda encontrarí-
amos a adaptação de conceitos e as tentati-
vas de mudanças nos sentidos da palavra. O 
historiador da psicologia Luís García Vega 
escreveu: 

Este movimento de 
pavlonização da ciência 
soviética obrigou a modificar 
as carreiras e disciplinas para 
ajustá-las a doutrina de Pavlov. 
O homem se converteria 
em um produto passivo das 
influências do meio, o qual 
implicou uma lamentável 
perda dos valores humanos e 
a subordinação aos interesses 
sociais impostos pelo 
aparato do partido. Diante 
dessa situação repressiva 
os autênticos psicólogos 
soviéticos (Luria, Leontiev, 
Rubinstein, Galperin, etc) 
externamente adotaram a 
ideologia imposta e ocultaram 
suas autênticas investigações 

na sombra do conceito de 
reflexo, equivocadamente 
pavloviano, porque, na 
realidade para eles tinha 
outro significado muito 
diferente e de acordo com a 
teoria de Lenin, para quem 
a consciência era o reflexo 
ideal do mundo objetivo. De 
fato, todos estes psicólogos 
confessaram que tal situação 
impositiva foi uma grande 
humilhação e significou um 
grande retrocesso para a 
psicologia dialética. (VEGA, 
1993, p. 114-115).

Todo avanço teórico da psicologia des-
de Outubro, de 1917, foi esquecido. Em seu 
lugar, encontramos um discurso impositivo, 
não condizente com a doutrina de Marx, 
Engels e Lenin. Diversos conceitos passam 
a fazer parte deste novo desenvolvimento 
científico da década de 1950. Entretanto, o 
significado da palavra ocultava seu verdadei-
ro sentido para os psicólogos soviéticos, tal 
como o produto oculta o processo pelo qual 
foi produzido (MARX, 2013). 

Neste sentido, na década de 1950, 
identificamos o conceito de segundo siste-
mas de sinais sendo difundido nas discus-
sões de pensamento e linguagem feitos pelos 
psicólogos. Todavia, o significado do con-
ceito que continha uma intepretação fisio-
lógica, era compreendido pelos psicólogos 
como palavra, portanto, tendo um senti-
do diferente de sua significação fisiológica 
(GIANNONI, 2018). 

Entretanto, o principal conceito que 
permitia com que as obras dos psicólogos 
soviéticos não sofressem censura era o de 
reflexo. A palavra reflexo na doutrina pavlo-
viana representava um instrumento para se 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

13

estudar processos e leis da atividade nervosa 
(VEGA, 1993). Todavia, para a psicologia, 
o mesmo conceito tinha outro sentido: o 
reflexo psíquico do mundo objetivo. Por-
tanto, quando os teóricos se referiam ao re-
flexo, estavam expressando a tese de que a 
consciência é o reflexo do mundo material 
transposto para os seres humanos. Ideia en-
contrada em Lenin (1967), e apropriada de 
Marx (2013), que afirmava que “[...] o ideal 
não é mais do que o material, transposto e 
traduzido na cabeça do homem”. (p. 90).   

Neste sentido, fica evidente que a pala-
vra que é carregada de significações sociais, 
também possui diferentes sentidos, permi-
tindo que seja instrumento de combate da 
censura imposta em um determinado mo-
mento histórico. Vale ainda afirmar que a 
psicologia soviética sofreria com a determi-
nação pavloviana até o fim da década, de 
1950. Apesar do falecimento de Josef Stalin, 
em 1953, e das denúncias feitas por Nikita 
Khrushchov (1894-1971), a ciência psicoló-
gica somente se libertaria do pavlovismo na 
próxima década (GIANNONI, 2018). 

Serguei Rubinstein, que foi persegui-
do e censurado desde o fim da década de 
1940, foi readmitido em suas antigas ocupa-
ções, diga-se de passagem, com diversas res-
trições. Apenas, em 1956, Rubinstein seria 
reconduzido para ocupar novamente a pre-
sidência do Setor de Psicologia do Instituto, 
todavia, até seu falecimento em 1960, não 
teve mais permissão para presidir o corpo 
docente e o Departamento de Psicologia da 
Universidade Estatal de Moscou, explican-
do parte do esquecimento de sua teoria nas 
décadas seguintes (GIANNONI, 2018).  

A década, de 1950, encerrou em partes 
o discurso stalinista de anti-marxismo e an-
ti-patriotismo. Portanto, encontramos pre-
sente na história da ciência psicológica di-

versos movimentos de avanços e retrocessos 
teóricos, práticos e políticos. Conquanto, 
ao mesmo tempo esses avanços e retrocessos 
estavam acompanhados de discursos. Ora, 
identificamos o discurso stalinista transmu-
dado de marxista. Outrora, distinguimos 
o discurso marxista, visando o desenvolvi-
mento do novo homem e da nova mulher 
socialista, buscando o avanço da consciên-
cia a partir da emancipação humana. Nes-
te sentido, não podemos compreender os 
períodos, de 1920 a 1950, apenas como re-
trocessos presentes na história da psicologia 
soviética.

Considerações Finais

A psicologia soviética que se desenvol-
veu a partir das concepções marxistas-leni-
nistas, teve de se transformar nos diversos 
momentos políticos e sociais vivenciados 
na União Soviética. Nos períodos de maior 
censura, os teóricos encontraram um meio 
de se comunicar, os significados das palavras 
carregavam não apenas o discurso como 
interpretação mecânica, mas, também um 
sentido pessoal e individual para a psicolo-
gia Rubinstein, tratando sobre a consciên-
cia após o período que esteve censurado, 
escreveu: 

Para chegar a um 
conhecimento autentico dos 
testemunhos da consciência, 
das vivências “diretamente 
dadas”, estas têm de ser 
objeto de interpretação, 
como o texto de um discurso. 
Para compreender um 
discurso não como objeto 
de exercícios gramaticais, 
mas como fato vital em seu 
autentico significado, para 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

14

compreender ao que fala 
e não só o texto formal de 
seu discurso, é necessário 
decifrar, por detrás do texto, 
seu “subtexto”, colocando 
em manifesto não só o que o 
homem disse formalmente, 
mas, adiante, o que queria 
dizer ou tinha a intenção 
de dizer, ou seja, o motivo 
e o fim de seu discurso, 
determinantes do sentido 
interno do mesmo. Do 
mesmo modo descobrimos 
o autentico sentido das 
vivências do homem, 
dos fenômenos de sua 
consciência. Do mesmo 
modo, seja dito, de passagem, 
trabalha o psicólogo prático, 
por exemplo, o ator ou 
o diretor da cena em sua 
atividade profissional. Tendo, 
na qualidade de documento 
inicial, o texto de que disse 
o personagem da obra, o 
texto em que se expressa 
seus pensamentos e seus 
sentimentos, o diretor de 
encenação compõe – como 
fazia K. S. Stanislavski – o 
correspondente “subtexto”. 
No “subtexto”, da psicologia 
do personagem se coloca em 
evidencia, partindo das ideias 
expressas e dos sentimentos 
do personagem a respeito 
da situação real vital em que 
o personagem se encontra, 
respeito ao conjunto das 
relações vitais em que se 
inclui com suas obras e atos. 
(RUBINSTEIN, 1963, p. 
208). 

É, portanto, neste trabalho de interpre-
tação do subtexto que Rubinstein (1963), 
destacou a importância da atuação do psi-
cólogo. No entanto, é curioso constatar que 
a psicologia soviética teve de trabalhar com 
as intepretações deste mesmo subtexto. Vale 
lembrar dos teóricos que foram censurados, 
mas, que eram difundidos nas críticas de co-
legas, nas tentativas de se transmitir as ideias 
e os pensamentos daquele autor. Porém, o 
subtexto mais evidente que encontramos 
entre as décadas de 1920 até 1950, foi a 
conservação da categoria de Reflexo, diga-se 
de passagem, que para a psicologia possuía 
um sentido completamente afetivo e trans-
formador. Não podemos esquecer que o 
conceito veio do mesmo autor que motivou 
toda a transformação da psicologia soviética, 
em 1923, ou seja, Lenin. 

Assim, iniciamos esse trabalho afir-
mando que a palavra é a unidade de aná-
lise mínima da consciência, e encerramos 
confirmando que o discurso se constitui a 
partir destas mesmas palavras, permitindo a 
compreensão concreta da vivência do sujeito 
em seu período histórico, tal como apresen-
tado por Rubinstein (1963) em sua analogia 
acerca do subtexto psicológico. 

Portanto, ao longo de toda a década, de 
1920, destacamos que a psicologia iniciou 
o combate as teorias idealistas e reacioná-
rias na União Soviética, todavia, o conheci-
mento era ainda pensado de modo coletivo. 
Contudo, a partir do começo da década, de 
1930, o discurso que transmitia o progresso 
da classe trabalhadora, transformou-se em 
seu próprio oposto, ou seja, sendo utilizado 
como movimento de censura e perseguição 
política. Assim, já a partir desta mesma dé-
cada, todos aqueles que destoavam do dis-
curso promovido pelos stalinistas eram con-
trários ao avanço daquela sociedade. 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

15

Entretanto, a história não é linear, 
nela, identificamos ao mesmo tempo mo-
vimentos de avanços e retrocessos sociais, 
políticos e intelectuais. A década, de 1940, 
apresentou uma mistura destas passagens. 
Uma sociedade que durante a Guerra atuou 
em prol da liberdade e do fim do nazifascis-
mo, posteriormente retornaria com as per-
seguições políticas e censuras impostas pelo 
stalinismo. Neste momento histórico um 
dos principais psicólogos que sofreu com 
todas as retaliações impostas foi Serguei Ru-
binstein. Destituído de suas funções, teve de 
se readequar e incorporar em seu discurso 
conceitos que fossem condizentes com seu 
período. 

Por sua vez, a década, de 1950, tam-
bém foi marcada pelos mesmos movimentos 
de avanços e retrocessos. A conferência Pa-
vlov que abriu o decênio, transformou por 
completo todo o discurso apresentado pelos 
teóricos da psicologia soviética, precisamen-
te, que tiveram novamente de se adequar a 
situação. Neste sentido, podemos afirmar 
que esse ensaio, elucidou de modo geral 
como o discurso stalinista esteve presente 
durante toda a história da psicologia soviéti-
ca, contudo, ao mesmo tempo, foi transgre-
dido, encontrando um meio de se combater 
a censura, e criando um movimento que 
transmitia um sentido particular ao discurso 
da psicologia soviética. Ou ainda, tal como 
escreveu Rubinstein (1963), alterando a 
compreensão naquilo que estava escrito por 
detrás do texto, ou seja, no subtexto. 

  Todavia, essa foi apenas uma peque-
na revisão bibliográfica entre as décadas, de 
1920 a 1950. Vale escrever que devemos 
ainda compreender quais os impactos e he-
ranças mantidas do stalinismo na psicologia 
soviética ao longo das décadas seguintes. A 
própria censura, imposta por Leontiev as 

obras de Rubinstein após seu falecimento, 
por exemplo, demarcam um novo meio de 
se compreender as heranças stalinistas pre-
sentes ainda na história da psicologia sovi-
ética. Portanto, restam os questionamentos 
acerca de como tais legados foram transmi-
tidos para o ocidente, em específico, para a 
psicologia brasileira. Todavia, uma pergunta 
a ser respondida em outra oportunidade. 

Referências

ANANIEV, Boris. Achievements of soviet psy-
chologists. The Journal of General Psychology v. 
38, n. 2, p. 257-262, 1948. 

BRUSHLINSKII, Andrey Vladimirovich. In-
terview with A. V. Brushlinskii. Journal of Rus-
sian and East European Psychology. v. 40, n. 2, 
p. 6-15, march/april, 2002.  

GIANNONI, Alexandre Pito. Uma história da 
psicologia soviética explicitada pelas aborda-
gens da função imaginativa 1917 – 1960. 2018. 
260f. (Dissertação de Mestrado). Universidade 
Federal de Mato Grosso do Sul. Faculdade de 
Ciências Humanas, 2018.

KEDROV, M. B.; SPIRKIN, A. La ciencia. 
Moscú: Editorial Nauka, 1967.

KORNILOV, Konstantin Nikolaievitch. 
Psikhologiia i marksizm. Leningrad-Moskva: 
Gosudarstvennoe izdatel’stvo, 1925.

LENIN, Vladimir Ilyich. Materialismo y empi-
riocriticismo. México: Editorial Grijalbo, 1966. 

LENIN, Vladimir Ilych. Sobre el significado del 
materialismo militante. [2013] Disponível em: 
. Acesso em: 27 de junho de 2022.

LOMOV, Boris. Psicología soviética: su histo-
ria y su situación actual. Política y Sociedad, 
Madrid, v. 2, p. 99-115, 1989



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.81781126020114

A
RT

IG
O

 1
4

A
 fa

lá
ci

a 
an

tim
ar

xi
st

a 
pr

es
en

te
 n

a 
ps

ic
ol

og
ia

 so
vi

ét
ic

a 
du

ra
nt

e 
o 

re
gi

m
e 

St
al

in
ist

a:
 U

m
a 

an
ál

ise
 d

o 
su

bt
ex

to
 d

os
 tr

ab
al

ho
s p

sic
ol

óg
ic

os
1

16

LURIA, Alexander Romanovich. A construção 
da mente. São Paulo: Ícone, 1992. 

LURIA, Alexander Romanovich. Desenvolvi-
mento Cognitivo. 7. ed. São Paulo: Ícone, 2013. 

LURIA, Alexander Romanovich. Psychoanaly-
sis as a system of monistic psychology. [1977]. 
Disponível em: . Acesso em: 11 de junho de 
2022.

MARX, Karl. O capital - volume I: O processo 
de produção do capital. 1. ed. São Paulo: Boi-
tempo, 2013.

MIASISHEV, Vladimir Nikolaievich. Pro-
blemas teóricos de la psicoterapia. In: LEBE-
DINSKI, Mark Samuilovich; PLATONOV, 
Konstantin Konstantinovich. Problemas de 
psicoterapia. Buenos Aires: Editorial Quetzal, 
1962.

PAYNE, Ted, R. S. L. Rubinstejn and the phi-
losophical foundations of soviet psychology. 
Holland: D. Reidel Publishing Company, 1968.

PETROVSKI, Artur Vladimirovich. Psicologia 
general: manual didáctico para los institutos de 
pedagogía. 2. ed. Moscú: Editorial Progreso, 
1985.

RUBENSTEIN, Serguei. Soviet Psychology in 
wartime. Philosophy and Phenomenological 
Research. v. 5, n. 2, p. 181-198, dec., 1944.

RUBINSTEIN, Serguei Leonidovich. El de-
sarrollo de la psicologia: Principios y metodos. 
Montevideo: Ediciones Pueblos Unidos, 1963.

RUBINSTEIN, Serguei Leonidovich. Princi-
pios de psicologia general. México: Editorial 
Grijalbo, 1967.

RUBINSTEIN, Serguei Leonidovich. Princí-
pios de Psicologia Geral. Volume VI. 2. ed. Lis-
boa: Editorial Estampa, 1977. 

RUBINSTJN, Sergej Leonidovich. Problems of 
Psychology in the works of Karl Marx. Studies 
in Soviet Thought, n. 33, p. 111-130, 1987. 

RUDNEVA, Eva Izareilevna. Vygotsky’s pedo-
logical distortions. Journal of Russian & East 
European Psychology, n. 38, v. 6, p. 75-94, 2000. 

SHALDERS, Lilian Rose. Nota da Tradutora. 
Tempo Brasileiro: Psicanálise, Rio de Janeiro, v. 
21/22, p. 74-85, 1969. 

SHDAN, A. N. S. L. Rubinstein e a universi-
dade de Moscou. In: GOLDER, M. Leontiev e 
a psicologia histórico-cultural. Um homem em 
seu tempo. São Paulo: Xamã, 2004.

SHUARE, Marta. A psicologia soviética: meu 
olhar. São Paulo: Terracota Editora, 2016.

SMIRNOV, Anatoliy Aleksandrovich. On the 
fiftieth anniversary of soviet psychology Soviet 
Psychology, v. 6, n. 3-4, p. 19-39, 1967.

TALANKIN, Alexander Alexandrovich. On 
the Vygotsky and Luria Group. Journal of Rus-
sian & East European Psychology, v. 38, n. 6, p. 
10-11, 2000.

VEGA, L. G. Historia de la psicología III. La 
psicología rusa: reflexología y psicología sovié-
tica. Madrid: Siglo XXI de España Editores, S. 
A., 1993.

VIGOTSKI, Liev Semionovich. Teoria e mé-
todo em psicologia. 2. ed. São Paulo: Martins 
Fontes, 1999.

VIGOTSKI, Liev Semionovich. A construção 
do pensamento e da linguagem. São Paulo: 
WMF Martins Fontes, 2009. 


