
Todo o conteúdo desta revista está licenciado sob a Licença Creative Commons Atribuição 4.0 
Internacional (CC BY 4.0).

1

Revista Brasileira de

ISSN 3085-8178                                                                               vol. 2, n. 1, 2026

Ciências 
Humanas

Data de Aceite: 15/01/2026

Cleverson Santos Xavier

O HOMEM COMO GESTO DA 
TRANSCENDÊNCIA: DA DEFICIÊNCIA 
BIOLÓGICA AO TEOMORFISMO EM MAX 
SCHELER E JOÃO A. MAC DOWELL

ARTIGO 9



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178112602019

A
RT

IG
O

 9
O

 H
O

M
EM

 C
O

M
O

 G
ES

TO
 D

A
 T

RA
N

SC
EN

D
ÊN

CI
A

: D
A

 D
EF

IC
IÊ

N
CI

A
 B

IO
LÓ

G
IC

A
 A

O
 T

EO
M

O
RF

IS
M

O
 E

M
 M

A
X 

SC
H

EL
ER

 E
 JO

Ã
O

 A
. M

A
C 

D
O

W
EL

L

2

Resumo: O artigo investiga a concepção de 
Max Scheler sobre o homem como “animal do-
ente” e a reinterpretada à luz da antropologia 
transcendental de João A. Mac Dowell. 
Parte-se da crítica às interpretações 
fragmentárias do homem, que o reduzem a 
aspectos biológicos, psicológicos ou socioculturais, 
e enfatiza a necessidade de compreender a unidade 
do humano sem suprimir sua complexidade. Sche-
ler evidencia que a carência instintiva do homem, 
longe de ser apenas déficit, constitui a condição de 
emergência do espírito e da abertura à esfera dos 
valores. A análise de Mac Dowell complementa 
esta perspectiva ao mostrar que a experiência de 
Deus não é um objeto entre outros, mas a condição 
transcendental que torna possível toda experiência 
humana. A interação entre Scheler e Mac Dowell 
permite reinterpretar a deficiência biológica e a rup-
tura com a vida como condição positiva da auto-
transcendência, revelando uma estrutura espiritual 
orientada para o Absoluto. O estudo propõe, assim, 
que a identidade humana seja compreendida não 
como antropomorfismo, mas como teomorfismo: 
o homem é a imagem finita, histórica e aberta ao 
Absoluto, cuja realização plena depende do reco-
nhecimento da própria finitude e da orientação do 
espírito para além de si mesmo.

Palavras-chave: Max Scheler; João A. Mac 
Dowell; antropologia filosófica; autotrans-
cendência; teomorfismo.

INTRODUÇÃO

A antropologia filosófica do século 
XX surge como resposta à insuficiência das 
interpretações fragmentárias do homem, 
sobretudo aquelas que o reduzem a seus as-
pectos biológicos, psicológicos ou sociocul-
turais. A dificuldade dessas abordagens em 
explicar a liberdade, a normatividade ética 
e a abertura ao sentido absoluto eviden-
ciou a necessidade de uma reflexão capaz 

de pensar a unidade do humano sem su-
primir sua complexidade. Nesse contexto, 
Max Scheler ocupa um lugar central ao 
propor uma ruptura decisiva com as con-
cepções meramente zoológicas do homem, 
recusando tanto o biologismo reducionista 
quanto um espiritualismo abstrato desliga-
do da vida concreta. Segundo Lopes (2011, 
p. 45), a análise scheleriana demonstra que 
a carência vital do homem não é um sim-
ples déficit, mas uma condição estrutural 
que torna possível o surgimento do espírito.

Em A posição do homem no cosmos, 
Scheler sustenta que o homem não pode 
ser compreendido como o simples ápice da 
evolução vital. A diferença entre homem e 
animal não é apenas de grau, mas de na-
tureza, pois o homem introduz no cosmos 
uma dimensão inteiramente nova: o espíri-
to (Geist). Essa diferença qualitativa é expli-
citada quando Scheler afirma:

O homem não é apenas um 
ser vivo particularmente 
complexo; ele é aquele ente 
que pode tomar distância 
da vida, colocá-la diante de 
si como objeto e dizer-lhe 
‘não’. Somente o homem 
possui essa capacidade de 
se opor à vida, de suspendê-
la e de elevá-la à esfera da 
objetividade. É nisso que 
consiste o espírito, que 
não é uma continuação da 
vida, mas algo que se lhe 
contrapõe1.

Contudo, essa emergência do espíri-
to não ocorre como um desenvolvimento 
harmônico da vida, mas como uma ruptu-
ra interna à própria organização vital. Do 

1. SCHELER, 2003, p. 35–36



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178112602019

A
RT

IG
O

 9
O

 H
O

M
EM

 C
O

M
O

 G
ES

TO
 D

A
 T

RA
N

SC
EN

D
ÊN

CI
A

: D
A

 D
EF

IC
IÊ

N
CI

A
 B

IO
LÓ

G
IC

A
 A

O
 T

EO
M

O
RF

IS
M

O
 E

M
 M

A
X 

SC
H

EL
ER

 E
 JO

Ã
O

 A
. M

A
C 

D
O

W
EL

L

3

ponto de vista biológico, o homem não é 
um ser superiormente adaptado, mas pro-
fundamente carente. Scheler insiste que a 
condição humana se caracteriza por uma 
precariedade estrutural, que o distancia do 
modelo animal de ajustamento instintivo ao 
meio:

Considerado biologicamente, 
o homem é um ser deficiente. 
Ele é pobre em instintos, 
inseguro em suas reações e 
não dispõe de um sistema 
fechado de impulsos que o 
integre de modo imediato ao 
seu meio. Em comparação 
com o animal, o homem 
aparece como um ser mal 
equipado, que não encontra 
na natureza um lugar 
previamente assegurado. 
Nesse sentido rigoroso, o 
homem é biologicamente um 
ser doente2.

Essa deficiência instintiva obriga o ho-
mem a distanciar-se do mundo e de si mes-
mo, inaugurando a esfera da cultura, da téc-
nica e da reflexão. O entendimento humano 
não surge, portanto, como uma virtude ori-
ginária da vida, mas como um substituto 
para a falha do instinto. Scheler formula essa 
inversão de modo explícito:

O entendimento não é um 
aperfeiçoamento do instinto, 
mas o seu substituto. Onde o 
instinto falha, o pensamento 
deve intervir; onde não 
há adaptação imediata ao 
meio, o homem é forçado a 
refletir, a escolher e a criar 

2. SCHELER, 2003, p. 37–38

artificialmente as condições 
de sua existência3.

Longe de representar apenas um déficit 
negativo, essa deficiência vital revela-se, pa-
radoxalmente, como a condição de possibi-
lidade da autotranscendência. Precisamen-
te porque não coincide plenamente com a 
vida, o homem torna-se capaz de elevar-se 
acima dela, orientando-se para valores, para 
o sentido e para a questão de Deus. Sche-
ler explicita essa passagem da ruptura vital à 
abertura transcendental ao afirmar:

Somente um ser que não 
está inteiramente preso à vida 
pode elevar-se acima dela e 
perguntar pelo valor, pelo 
sentido e por Deus. A ruptura 
com a vida não é uma perda 
acidental, mas a condição 
essencial para que o homem 
se torne portador do espírito 
e se abra ao absoluto4.

Segundo Zilles (2001, p. 78), essa 
perspectiva scheleriana evidencia que a fini-
tude biológica do homem não é uma limi-
tação ontológica definitiva, mas a condição 
de emergência do espírito e do valor. Lopes 
(2011, p. 50) complementa ao destacar que 
a carência vital descrita por Scheler inaugura 
a dimensão da reflexão ética e da abertura 
transcendental.

É nesse horizonte que se insere a 
antropologia transcendental de João A. Mac 
Dowell SJ, para quem a experiência de Deus 
não constitui um objeto entre outros, mas a 
condição de possibilidade de toda experiên-
cia humana. Mac Dowell explica:

3. SCHELER, 2003, p. 39–40
4. SCHELER, 2003, p. 41–42



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178112602019

A
RT

IG
O

 9
O

 H
O

M
EM

 C
O

M
O

 G
ES

TO
 D

A
 T

RA
N

SC
EN

D
ÊN

CI
A

: D
A

 D
EF

IC
IÊ

N
CI

A
 B

IO
LÓ

G
IC

A
 A

O
 T

EO
M

O
RF

IS
M

O
 E

M
 M

A
X 

SC
H

EL
ER

 E
 JO

Ã
O

 A
. M

A
C 

D
O

W
EL

L

4

A experiência de Deus não 
se apresenta como um objeto 
particular entre muitos 
objetos do mundo; ela 
constitui, antes, a estrutura 
a priori que torna possível 
qualquer experiência. A 
limitação humana, ao 
perceber-se finita, aponta 
para um horizonte de 
infinitude já inscrito no 
espírito. Toda experiência 
é, portanto, condicionada 
pelo dinamismo da 
autotranscendência, que 
busca o Absoluto como 
fundamento de sua própria 
possibilidade5

Essa integração de Scheler e Mac 
Dowell permite compreender que a defici-
ência instintiva, longe de ser um obstáculo, 
é a condição positiva da experiência trans-
cendental. O homem só se realiza plena-
mente ao reconhecer-se como ponte entre 
sua finitude biológica e a plenitude de Deus. 
A leitura de Fischer (2014, p. 260) confir-
ma que a concepção scheleriana da “doen-
ça” biológica pode ser interpretada como 
pioneira da graça, abrindo caminho para a 
autotranscendência.

Este artigo investiga, portanto, de que 
modo a noção scheleriana do homem como 
“animal doente” pode ser reinterpretada, à 
luz de Mac Dowell e das leituras comple-
mentares de Lopes, Zilles e Fischer, como 
teomorfismo: a identidade humana não se 
reduz a projeção antropomórfica, mas re-
vela-se como a imagem finita, histórica e 
aberta ao Absoluto.

5. MAC DOWELL, 2002, p. 10–12

A INVERSÃO PRAGMÁTICA: 
O HOMEM COMO 
“ANIMAL DOENTE”

Max Scheler propõe em A posição do 
homem no cosmos uma virada antropológi-
ca decisiva ao mostrar que a distinção entre o 
homem e os demais seres vivos não se reduz 
a um mero aprimoramento quantitativo de 
capacidades, mas a uma diferença qualitati-
va de orientação vital. O homem, ao con-
trário dos animais, não possui um conjunto 
instintivo completo que assegure adaptação 
automática ao meio, mas se encontra numa 
posição de insuficiência vital estrutural que 
abre espaço para a reflexão. Scheler fórmula 
essa base quando escreve que:

O homem é o ser vivo que, na 
medida em que se desprende 
de toda identificação imediata 
com a vida, coloca a vida 
diante de si como objeto e, ao 
dizer ‘não’ à vida, inaugura 
um novo modo de ser. Ele 
não é apenas um organismo 
adaptado ao meio, mas aquele 
que é capaz de elevar-se acima 
dos vínculos impulsivos, de 
objetivar a própria existência 
e de interrogar-se sobre o 
sentido do mundo6.

Essa insuficiência instintiva não é ape-
nas um déficit biológico, mas a origem do 
que Scheler chama de entendimento — um 
modo de consciência que substitui o instinto 
quando este se mostra insuficiente. Em uma 
formulação decisiva, Scheler afirma que

6. SCHELER, 2003, p. 254–255



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178112602019

A
RT

IG
O

 9
O

 H
O

M
EM

 C
O

M
O

 G
ES

TO
 D

A
 T

RA
N

SC
EN

D
ÊN

CI
A

: D
A

 D
EF

IC
IÊ

N
CI

A
 B

IO
LÓ

G
IC

A
 A

O
 T

EO
M

O
RF

IS
M

O
 E

M
 M

A
X 

SC
H

EL
ER

 E
 JO

Ã
O

 A
. M

A
C 

D
O

W
EL

L

5

O entendimento não é um 
aperfeiçoamento do instinto, 
mas o seu substituto. Onde o 
instinto falha, o pensamento 
deve intervir; onde não 
há adaptação imediata ao 
meio, o homem é forçado a 
refletir, a escolher e a criar 
artificialmente as condições 
de sua existência7.

Ao mesmo tempo, a abordagem his-
tórica e hermenêutica da antropologia sche-
leriana desenvolvida por Joachim Fischer 
(2014) ressalta que a passagem do instinto 
ao entendimento não se limita a uma expli-
cação de ordem funcional, mas implica uma 
efetiva mudança no estatuto ontológico do 
ser humano: é justamente por sua insufici-
ência instintiva que o homem se constitui 
como produtor de sentido, e não apenas 
como um ser vivo entre outros. Essa pers-
pectiva complementa a análise de Scheler 
ao mostrar que a diferença entre animal e 
homem não é uma gradação linear de capa-
cidades, mas uma transformação qualitativa 
na relação com o mundo e consigo mesmo.

Da mesma maneira, a noção da “doen-
ça” como pioneira da graça — isto é, a ideia 
de que a deficiência biológica não é apenas 
um obstáculo, mas a origem da abertura à 
esfera dos valores e do espírito — é formula-
da por Scheler ao afirmar que

Somente um ser que não 
está inteiramente preso à vida 
pode elevar-se acima dela e 
perguntar pelo valor, pelo 
sentido e por Deus. A ruptura 
com a vida não é um acidente 
contigente, mas a condição 
essencial para que o homem 

7. SCHELER, 2003, p. 260–262

se torne portador do espírito 
e se abra ao absoluto8.

Fischer (2014), ao analisar a formação 
da Philosophische Anthropologie, destaca 
que Scheler compreendia essa insuficiência 
como uma “turbulência fundamental” no 
próprio conceito de humano, irredutível a 
continuidades de ordem natural e explicável 
apenas por uma ruptura originária que ins-
taura o espírito. Nessa perspectiva, ele afir-
ma que foi na carência instintiva do homem 
que Scheler identificou o ponto inaugural 
de uma antropologia que não se deduz do 
animal, mas o ultrapassa. Essa leitura refor-
ça a ideia de que a “doença” vital humana 
inaugura a abertura à graça — criando o es-
paço para a experiência de valor, sentido e 
transcendência.

Portanto, tanto para Scheler quanto na 
interpretação oferecida por Fischer, a “in-
versão pragmática” — o deslocamento do 
instinto para o entendimento — não é um 
mero deslocamento funcional, mas o funda-
mento ontológico da condição humana. A 
deficiência instintiva não limita a humani-
dade, mas a constitui como entidade aberta 
ao valor, ao significado e ao absoluto, lem-
brando que a humanidade é definida não 
apenas por sua posição no mundo biológi-
co, mas por sua capacidade de colocar a vida 
em questão.

A EXPERIÊNCIA 
TRANSCENDENTAL DE 
DEUS E A ESTRUTURA 
DO ESPÍRITO EM JOÃO 
A. MAC DOWELL SJ

A antropologia transcendental de João 
A. Mac Dowell oferece um aprofundamen-

8. SCHELER, 2003, p. 270–272



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178112602019

A
RT

IG
O

 9
O

 H
O

M
EM

 C
O

M
O

 G
ES

TO
 D

A
 T

RA
N

SC
EN

D
ÊN

CI
A

: D
A

 D
EF

IC
IÊ

N
CI

A
 B

IO
LÓ

G
IC

A
 A

O
 T

EO
M

O
RF

IS
M

O
 E

M
 M

A
X 

SC
H

EL
ER

 E
 JO

Ã
O

 A
. M

A
C 

D
O

W
EL

L

6

to filosófico decisivo da intuição scheleriana 
segundo a qual a carência vital do homem 
não é um simples déficit, mas a condição 
de possibilidade de sua abertura ao absolu-
to. Para Mac Dowell, a experiência de Deus 
não pode ser compreendida como um obje-
to entre outros no horizonte da consciência, 
mas como a condição transcendental que 
torna possível toda experiência humana, in-
clusive a experiência de si mesmo como ser 
finito. Nesse sentido, a estrutura do espí-
rito humano é constitutivamente marcada 
por uma dinâmica de autotranscendência, o 
que impede qualquer fechamento do sujeito 
em si mesmo.

Essa leitura converge com a interpre-
tação de Luiz Fernando Lopes, para quem 
a antropologia filosófica contemporânea 
— especialmente em diálogo com Scheler 
— mostra que a abertura ao absoluto não 
se acrescenta posteriormente à experiência 
humana, mas pertence à própria constitui-
ção do espírito. Segundo Lopes, o homem 
se compreende como ser finito precisamente 
porque sua estrutura espiritual está orienta-
da para além de todo dado empírico, o que 
funda a possibilidade da pergunta pelo fun-
damento último do sentido (LOPES, 2011, 
p. 145–148).

Mac Dowell sustenta que o reconheci-
mento da própria limitação não é um dado 
puramente empírico, mas pressupõe já um 
horizonte de infinitude no qual o espírito 
opera. Ao tematizar essa estrutura, ele afir-
ma que:

A experiência da própria 
finitude não seria possível se o 
espírito humano não estivesse 
já aberto a um horizonte de 
infinitude que lhe permite 
reconhecer-se como limitado. 

A consciência do limite só se 
dá a partir de uma referência 
implícita ao ilimitado9.

Essa análise permite reinterpretar a no-
ção scheleriana do homem como “animal 
doente” em um plano transcendental mais 
profundo. A deficiência instintiva, descri-
ta por Scheler como ruptura com a vida, 
aparece agora como o correlato antropoló-
gico de uma estrutura espiritual que nun-
ca se encerra no dado imediato. Para Mac 
Dowell, o espírito humano é essencialmente 
dinâmico, orientado para além de qualquer 
objeto finito, o que significa que todo ato de 
conhecimento e de liberdade implica uma 
referência tácita ao Absoluto.

Urbano Zilles corrobora essa perspec-
tiva ao afirmar que a experiência transcen-
dental de Deus não se confunde com pro-
vas racionais nem com vivências religiosas 
excepcionais, mas se manifesta na própria 
estrutura da subjetividade enquanto aber-
tura incondicionada ao ser, à verdade e ao 
bem. Segundo Zilles, o espírito humano é 
marcado por uma orientação constitutiva 
ao absoluto, ainda que este jamais se torne 
plenamente objetivável como um ente entre 
outros (ZILLES, 2001, p. 112–116).

Nesse sentido, a experiência de Deus 
não é um evento ocasional ou extraordiná-
rio, mas está inscrita na própria estrutura 
da subjetividade. Mac Dowell explicita essa 
tese ao afirmar que:

Deus não é inicialmente 
um objeto entre outros da 
experiência humana, mas 
o fundamento último que 
torna possível qualquer 
experiência de verdade, de 
valor e de sentido. A abertura 

9. MAC DOWELL, 2002, p. 7–8



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178112602019

A
RT

IG
O

 9
O

 H
O

M
EM

 C
O

M
O

 G
ES

TO
 D

A
 T

RA
N

SC
EN

D
ÊN

CI
A

: D
A

 D
EF

IC
IÊ

N
CI

A
 B

IO
LÓ

G
IC

A
 A

O
 T

EO
M

O
RF

IS
M

O
 E

M
 M

A
X 

SC
H

EL
ER

 E
 JO

Ã
O

 A
. M

A
C 

D
O

W
EL

L

7

a Deus é constitutiva do 
espírito enquanto espírito10.

Essa formulação converge com Scheler 
na medida em que ambos rejeitam a redução 
do humano à esfera biológica ou psicológi-
ca. No entanto, Mac Dowell desloca a aná-
lise para o plano transcendental, mostrando 
que a ruptura com a vida descrita por Sche-
ler corresponde, no nível do espírito, a uma 
estrutura a priori de autotranscendência. 
O homem não se basta a si mesmo porque 
sua própria inteligência e liberdade operam 
sempre em referência a um fundamento que 
não pode ser objetivado plenamente.

Assim, a precariedade humana — des-
crita por Scheler como “doença” — pode 
ser compreendida, à luz de Mac Dowell, 
como a manifestação existencial de uma 
abertura transcendental originária. O ho-
mem experimenta-se como finito, inquieto 
e incompleto porque sua estrutura espiritual 
é orientada para o infinito. Essa inquietude 
não é patológica, mas constitutiva da condi-
ção humana enquanto tal.

Assim, a precariedade humana — des-
crita por Scheler como “doença” — pode 
ser compreendida, à luz de Mac Dowell, 
como a manifestação existencial de uma 
abertura transcendental originária. O ho-
mem experimenta-se como finito, inquieto 
e incompleto porque sua estrutura espiritual 
é orientada para o infinito. Essa inquietu-
de, como observa Lopes, não é patológica, 
mas constitutiva da condição humana, pois 
expressa a tensão permanente entre finitude 
e absoluto que estrutura a experiência espiri-
tual (LOPES, 2011, p. 150–152).

Dessa forma, a antropologia transcen-
dental de Mac Dowell permite compreen-
der a “inversão pragmática” scheleriana em 

10.MAC DOWELL, 2002, p. 10–11

chave metafísica: a insuficiência instintiva 
e a emergência do entendimento não ape-
nas inauguram a cultura, mas revelam uma 
estrutura espiritual que aponta para além 
de todo horizonte finito. A experiência de 
Deus, longe de ser uma projeção antropo-
mórfica, aparece como o fundamento silen-
cioso da própria experiência humana, con-
firmando que a identidade do homem se 
constrói no movimento de transcendência 
que o constitui.

O HOMEM COMO 
TEOMORFISMO: 
REDEFININDO O 
TRANSCENDENTE

A análise anterior sobre a inversão 
pragmática e a estrutura transcendental do 
espírito permite avançar para a rede-
finição da identidade humana. A in-
suficiência instintiva descrita por Scheler, ao 
mesmo tempo em que evidencia o homem 
como “animal doente”, inaugura o espaço 
para a emergência do espírito e para sua 
orientação ao Absoluto. Esse movimento 
não é uma contingência, mas a marca cons-
titutiva da condição humana: a finitude não 
reduz o homem, mas o torna capaz de trans-
cender a si mesmo.

Scheler enfatiza a diferença qualitativa 
entre homem e animal ao afirmar:

O homem não é apenas um 
ser vivo particularmente 
complexo; ele é aquele ente 
que pode tomar distância da 
vida, colocá-la diante de si 
como objeto e dizer-lhe ‘não’. 
Somente o homem possui essa 
capacidade de se opor à vida, 
de suspendê-la e de elevá-la 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178112602019

A
RT

IG
O

 9
O

 H
O

M
EM

 C
O

M
O

 G
ES

TO
 D

A
 T

RA
N

SC
EN

D
ÊN

CI
A

: D
A

 D
EF

IC
IÊ

N
CI

A
 B

IO
LÓ

G
IC

A
 A

O
 T

EO
M

O
RF

IS
M

O
 E

M
 M

A
X 

SC
H

EL
ER

 E
 JO

Ã
O

 A
. M

A
C 

D
O

W
EL

L

8

à esfera da objetividade. É 
nisso que consiste o espírito, 
que não é uma continuação 
da vida, mas algo que se lhe 
contrapõe11.

Essa capacidade de distanciamento 
da vida revela que o humano não se define 
pelo instinto, mas pela abertura ao sentido, 
aos valores e à experiência transcendental. A 
insuficiência biológica do homem, longe de 
ser um déficit acidental, constitui a condi-
ção de sua vocação espiritual: é a “doença” 
que permite que surja a graça, a liberdade e 
o questionamento sobre o absoluto.

O entendimento humano, surgindo 
como substituto do instinto, ilustra essa in-
versão pragmática. Scheler observa:

O entendimento não é um 
aperfeiçoamento do instinto, 
mas o seu substituto. Onde o 
instinto falha, o pensamento 
deve intervir; onde não 
há adaptação imediata ao 
meio, o homem é forçado a 
refletir, a escolher e a criar 
artificialmente as condições 
de sua existência12.

Essa dinâmica não se esgota na raciona-
lidade ou na técnica: ela abre caminho para 
a relação com o transcendente. A experiên-
cia de Deus, segundo João A. Mac Dowell 
SJ, não é um objeto entre outros, mas a 
condição transcendental de toda experiência 
humana, inclusive da própria experiência de 
si mesmo como finito. Nesse sentido, o espí-
rito humano opera sempre em referência ao 
Absoluto, sendo sua abertura estrutural an-
terior a qualquer experiência empírica. Mac 
Dowell explicita:
11. SCHELER, 2003, p. 35–36
12. SCHELER, 2003, p. 39–40

Deus não é inicialmente 
um objeto entre outros da 
experiência humana, mas 
o fundamento último que 
torna possível qualquer 
experiência de verdade, de 
valor e de sentido. A abertura 
a Deus é constitutiva do 
espírito enquanto espírito13.

Ao integrar as perspectivas de Scheler e 
Mac Dowell, torna-se possível compreender 
a identidade humana como teomorfismo. 
Não se trata de projetar o humano em Deus 
(antropomorfismo), mas de reconhecer 
que a finitude humana está estruturada de 
modo a participar da ordem absoluta, mes-
mo que apenas parcialmente e de maneira 
histórica. Lopes e Zilles reforçam esse pon-
to ao destacarem que a abertura do espírito 
à transcendência é a base da experiência de 
valores e sentido, consolidando a ideia de 
que a humanidade compartilha uma estru-
tura comum de autotranscendência (LO-
PES, 2011, p. 52–54; ZILLES, 2001, p. 
118–120).

Essa concepção esclarece também a 
unidade humana para além das diversi-
dades culturais e biológicas: todos os seres 
humanos partilham a mesma capacidade de 
abertura transcendental, mesmo que mani-
festada de modos distintos. O teomorfismo, 
portanto, não elimina a tensão constitutiva 
da condição humana, mas a compreende 
positivamente: a “doença” vital, a insufici-
ência instintiva e a consciência de finitude 
são sinais de que o homem está estrutura-
do para transcender-se, orientando-se para 
Deus como fundamento de toda realidade 
e experiência.

Desse modo, a identidade humana é 
definida não apenas pelo que lhe falta em 
13. MAC DOWELL, 2002, p. 10–11



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178112602019

A
RT

IG
O

 9
O

 H
O

M
EM

 C
O

M
O

 G
ES

TO
 D

A
 T

RA
N

SC
EN

D
ÊN

CI
A

: D
A

 D
EF

IC
IÊ

N
CI

A
 B

IO
LÓ

G
IC

A
 A

O
 T

EO
M

O
RF

IS
M

O
 E

M
 M

A
X 

SC
H

EL
ER

 E
 JO

Ã
O

 A
. M

A
C 

D
O

W
EL

L

9

termos biológicos, mas pelo gesto de abertu-
ra ao absoluto, que transforma a precarieda-
de em condição de possibilidade espiritual. 
O homem permanece finito, mas é imagem 
viva do Absoluto, cumprindo o sentido pro-
fundo da noção de teomorfismo.

CONCLUSÃO

O presente estudo investigou a ten-
são constitutiva da condição humana, arti-
culando a fenomenologia de Max Scheler 
à antropologia transcendental de João A. 
Mac Dowell, com aportes complementares 
de estudos contemporâneos sobre a expe-
riência do espírito. Ao longo do artigo, de-
monstrou-se que a insuficiência biológica 
do homem — descrita por Scheler como 
“doença” e a origem do entendimento como 
substituto do instinto — não constitui um 
déficit meramente negativo, mas a condição 
de possibilidade de sua abertura ao absoluto.

A reflexão transcendental de Mac 
Dowell revelou que essa precariedade vital 
é, na verdade, a manifestação estrutural 
de uma orientação do espírito para além 
do finito, sustentando toda experiência de 
valores, sentido e de Deus. Assim, a defici-
ência instintiva não limita, mas direciona o 
homem para sua vocação mais profunda: a 
autotranscendência.

A integração dessas perspectivas per-
mite afirmar que a identidade humana não 
se compreende adequadamente como 
antropomorfismo, mas como teomor-
fismo. O homem não é simplesmente a 
medida de Deus; ao contrário, a sua finitude 
e fragilidade se tornam o lugar em que a 
plenitude do Absoluto se inscreve, tornan-
do-o capaz de abrir-se para valores, cultura, 
reflexão e espiritualidade.

Em última análise, o homem é com-
preendido como um ser de transição: entre 
a carência da vida e a plenitude do espírito, 
entre o instinto insuficiente e a capacidade 
de conhecimento, entre a finitude histórica 
e a abertura ao infinito. Essa perspectiva fi-
losófica redefine a compreensão da condição 
humana, mostrando que a fragilidade bioló-
gica e a insuficiência instintiva são o motor 
de uma vocação transcendental, na qual o 
sentido último da existência se realiza.

Dessa forma, o artigo reafirma que a 
antropologia filosófica, ao situar o humano 
entre a finitude e a transcendência, encontra 
no espírito a sua verdadeira dimensão, capaz 
de transformar a precariedade da vida em 
abertura à totalidade divina.

REFERÊNCIAS 

FISCHER, Joachim. Max Scheler: “Zur Idee 
des Menschen” 1914 und “Die Stellung des 
Menschen im Kosmos” 1928 – Philosophis-
che Anthropologie als Challenge und Res-
ponse. In: HARTUNG, Gerald; HERRGEN, 
Matthias (org.). Interdisziplinäre Anthro-
pologie: Jahrbuch 2/2014: Gewalt und Ag-
gression. Wiesbaden: Springer VS, 2014. 
p. 253–281. Disponível em: https://www.
academia.edu/47748239/Max_Scheler_
Zur_Idee_des_Menschen_1914_und_ Die_
Stellung_des_Menschen_im_Kosmos_1928_
Philosophische_Anthropologie_als_chall 
enge_und_response. Acesso em: 9 jan. 2025.

LOPES, Luiz Fernando. O homem e o espírito: 
a antropologia filosófica de Max Scheler. Curi-
tiba: Editora UFPR, 2011.

MAC DOWELL, João A. A experiência de 
Deus à luz da experiência transcendental do 
espírito humano. Síntese: Revista de Filosofia, 
v. 11, n. 31, p. 5-22, 2002.



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178112602019

A
RT

IG
O

 9
O

 H
O

M
EM

 C
O

M
O

 G
ES

TO
 D

A
 T

RA
N

SC
EN

D
ÊN

CI
A

: D
A

 D
EF

IC
IÊ

N
CI

A
 B

IO
LÓ

G
IC

A
 A

O
 T

EO
M

O
RF

IS
M

O
 E

M
 M

A
X 

SC
H

EL
ER

 E
 JO

Ã
O

 A
. M

A
C 

D
O

W
EL

L

10

OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. O desafio 
da metafísica contemporânea. São Paulo: Pau-
lus, 2002.

SCHELER, Max. A posição do homem no 
cosmos. Tradução de M. A. Casanova. Rio de 
Janeiro: Forense Universitária, 2003.

SCHELER, Max. Zur Idee des Menschen 
(1914). In: SCHELER, Max. Abhandlungen 
und Aufsätze. Leipzig: Verlag der Weißen Bü-
cher, 1915. v. 1, p. 319–367. Tradução nossa do 
alemão.

ZILLES, Urbano. Antropologia Filosófica. 
Porto Alegre: EDIPUCRS, 2001.


