
35

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

EXPOSIÇÃO DE “CRISTIANISMO 
E CIVILIZAÇÕES TERRENAS” 

DE JACQUES MARITAIN

C A P Í T U L O  3

André Ricardo Randazzo Gomes 

INTRODUÇÃO
Jacques Maritain (1882-1973) foi um filósofo francês que orientou sua filosofia 

pelas obras de Tomás de Aquino e dos maiores seguidores deste autor medieval. 
Como Tomás de Aquino foi um filósofo e também um teólogo cristão, a filosofia 
de Maritain é chamada por ele mesmo de filosofia cristã, isto é, uma filosofia que 
amplia seu escopo para considerar conceitos que são mais próprios da teologia 
cristã, principalmente no campo da filosofia moral e política. No século 20, Maritain 
teve muitos adeptos e admiradores brasileiros, como mostra uma obra chamada 
Presença de Maritain: Testemunhos (POZZOLI, Lafayette; LIMA, Jorge da Cunha, 
org. São Paulo: LTr, 2012), que reúne testemunhos de vinte e dois deles, sendo 
intelectuais, políticos, padres e bispos católicos. Em 1936, Maritain chegou a visitar 
o Brasil. A obra total de Maritain compreende dezenas e dezenas de livros, e uma 
parte deles foi traduzida ao português. Hoje, é possível encontrar alguns de seus 
livros em inglês prontos para a leitura em alguns websites como o do Liberty Fund 
e o do Maritain Center da University of Notre Dame. Um livro publicado em inglês 
que nunca foi traduzido ao português e parece não ter sido objeto de estudos 
universitários no Brasil é Scholasticism and Politics (New York: Macmillan, 1940). No 
prólogo deste livro, Maritain afirma que os nove capítulos que o compõem são os 
textos de aulas que ele proferiu nos Estados Unidos em 1938. Ainda nesse prólogo, 
Maritain indica que todo o conteúdo do livro pertence ao campo da filosofia prática 
(isto é, moral e política) e que ele foi escrito com o propósito de enfatizar a ideia 
da pessoa humana considerada em sua dignidade espiritual e em suas condições 
concretas de existência, além de reforçar a esperança de uma nova Cristandade, 
isto é, uma nova ordem social inspirada pelo Cristianismo.



36

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

Neste capítulo, pretendo expor o texto do nono capítulo deste livro, chamado 
“Christianity and earthly civilizations” – “Cristianismo e civilizações terrenas”. Para 
isso, farei a tradução ou uma paráfrase do texto, indicando seus principais pontos 
e as conexões implícitas com outros textos de Maritain. Assim, facilitarei a leitura e 
a compreensão do sentido imediato do texto por leitores de língua portuguesa, o 
que é pré-requisito para uma avaliação crítica dele. O texto é dividido em quatro 
seções, que passo agora a apresentar. Todas as minhas intervenções serão inseridas 
entre colchetes.

1. A IGREJA E O MUNDO
[São sete os pontos nessa seção. 1º) Maritain apresenta a distinção entre a Igreja 

(ou Reino de Deus) e as civilizações terrenas, usando dois conceitos: (a) o conceito 
de bem comum, e (b) o conceito de virtude. 2º) O conceito de união e subordinação 
entre o fim natural e o fim sobrenatural. 3º) A distinção entre o estado concreto da 
civilização e o estado de natureza pura da civilização. 4º) A Igreja como agente de 
cooperação entre as civilizações. 5º) A distinção feita por Maritain entre três tipos 
de civilização. 6º) A distinção feita por Toynbee entre cinco tipos de civilização. 7º) A 
distinção entre a causalidade comum e a causalidade própria da ação dos cristãos.]

O contato ou o encontro entre a Igreja e as civilizações terrenas é o encontro do 
Reino de Deus com o mundo. Trata-se de dois universos heterogêneos que entram 
nas relações mais próximas em um terreno comum, isto é, o homem. A unidade da 
Igreja é sobrenatural. As civilizações são da ordem natural. Para entendermos isso, 
devemos considerar dois pontos de doutrina: (1) o bem comum da Igreja e o bem 
comum da civilização; e (2) as virtudes naturais (adquiridas) e as virtudes sobrenaturais 
(infusas). [Deve-se lembrar que Maritain usa os termos “civilização” e “cultura” como 
sendo a mesma coisa; mas ele considera o catolicismo e a civilização católica como 
duas coisas bem diferentes; sobre isso, pode-se ver seu ensaio “Religion and culture” 
em: DAWSON, Christopher. Essays in order. New York: The Macmillan Company, 1931, 
pp. 3-64. O livro em que Maritain explica melhor o que entende por “bem comum” 
é: The person and the common good. Translated by John J. Fitzgerald. Notre Dame: 
University of Notre Dame Press, 1966.]

O bem comum da Igreja é a vida eterna e a união com as pessoas divinas [isto é, 
com o Pai, o Filho e o Espírito Santo], ao passo que o bem comum de uma civilização 
é a vida reta [moral] de um povo ou grupo de povos. São dois fins claramente 
distintos, que se diferenciam tanto quanto o Céu difere da Terra. O fim terreno não 
é o fim último, ou então é último apenas em certo sentido e em uma dada ordem. 
A vida eterna é o fim propriamente último, e por isso qualquer ordem da civilização 
é indiretamente relacionada ou subordinada à ordem espiritual.



37

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

As virtudes que dizem respeito à vida da civilização são agrupadas em torno das 
quatro virtudes cardeais, que são a prudência, a justiça, a fortaleza e a temperança. 
Uma verdadeira vida social e política que seja digna do homem é centrada nas 
virtudes naturais da justiça e da amizade entre os membros da sociedade [Maritain, 
em outros livros, costuma citar um artigo sobre justiça e amizade, que se baseia em 
Tomás de Aquino: PHELAN, Gerald. Justice and friendship. The Thomist, v. 5, 1943, 
pp. 153-170.]. As virtudes que nos tornam companheiros dos santos e membros do 
Reino do Deus são as três virtudes teologais (fé, esperança e caridade) e as virtudes 
cardeais infusas, que têm os mesmos nomes que as virtudes cardeais adquiridas. 
[Maritain toma da Suma de Teologia de Tomás de Aquino essa lista de quatro 
virtudes cardeais (as adquiridas e as infusas) e três virtudes teologais.] O Reino de 
Deus começa aqui na Terra, ensinando, lutando, e sofrendo.

Não há prudência [administração] política infusa na vida terrena da sociedade, 
mas apenas no governo da Igreja de Cristo.

Entre as virtudes cardeais adquiridas e as virtudes infusas, não há separação 
nem ruptura, mas uma união orgânica e uma subordinação. Não há virtude perfeita 
sem o amor da caridade. As virtudes cardeais, para chegarem ao estado pleno de 
virtude, devem estar unidas à caridade e às virtudes morais infusas. A caridade e as 
virtudes infusas elevam as virtudes adquiridas e as vinculam aos fins supra-temporais 
da pessoa humana. [Maritain se baseia em Tomás de Aquino ao falar das virtudes 
infusas e das virtudes adquiridas. Mas há pelo menos duas maneiras de entender 
como Tomás de Aquino vê a relação entre as virtudes infusas e as virtudes adquiridas 
na vida da pessoa cristã. Uma teoria afirma que esses dois tipos de virtude coexistem 
na vida da pessoa cristã. Outra teoria propõe que as virtudes infusas transformam 
as virtudes adquiridas e unificam todas as virtudes como virtudes infusas. Sobre isso, 
pode-se ver: KNOBEL, Angela McKay. Two theories of Christian virtue. American 
Catholic Philosophical Quarterly, v. 84, n. 3, 2010, pp. 599-618. Parece que Maritain 
adere à primeira teoria.]

Só há perfeita virtude natural da prudência política se ela estiver unida aos 
dons e virtudes infusos.

As civilizações, visto que pertencem à ordem natural, não podem chegar ao 
estado pleno e à dignidade plena como civilizações, a não ser que forem elevadas 
em sua própria ordem pela influência daquelas virtudes que surgem nelas a partir 
do que é de Deus e não a partir do que é de César.

É possível conceber em abstrato uma civilização que una todos os homens na 
unidade puramente natural da vida temporal, conduzida de acordo com a pura 
razão. Entretanto, isso é uma ficção, porque a humanidade não está em um estado 
de natureza pura, mas no estado de uma natureza que decaiu e foi redimida. [Aqui, 



38

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

Maritain mostra que está praticando um tipo de filosofia que ele mesmo chama 
de filosofia cristã, ou, mais particularmente, de filosofia moral adequadamente 
considerada, pois esse tipo de filosofia não considera o ser humano apenas em 
seu estado natural, mas sim em seu estado concreto que só a teologia cristã pode 
entender, isto é, no estado que ocorre após o pecado original e após a redenção 
efetuada por Cristo. A filosofia moral se torna adequada, na medida em que toma 
de empréstimo esses conceitos da teologia cristã e se subordina a esta. Sobre isso, 
pode-se ver a obra de Maritain: An essay on Christian philosophy. Translated by 
Edward H. Flannery. New York: Philosophical Library, 1955.]

Se um dia chegar a existir uma civilização verdadeiramente universal, não 
importando o quanto sejam fortes suas diferenças internas, mas que seja fundada 
em primeiros princípios comuns e reconhecendo de maneira orgânica e real o 
mesmo bem comum, ela terá sido elevada em sua própria ordem pela influência das 
energias cuja fonte é a graça de Cristo. [Maritain trata dos aspectos filosóficos do 
estabelecimento da Organização das Nações Unidas na obra: O homem e o Estado. 
Tradução de Alceu Amoroso Lima. Rio de Janeiro: Livraria Agir Editora, 1966. O capítulo 
IV tem os seguintes assuntos: “Homens mutuamente opostos em suas concepções 
teóricas podem chegar a um acordo meramente prático com relação a uma lista de 
direitos humanos”; “O aspecto filosófico do problema se refere à fundamentação 
racional dos direitos humanos”; “Os direitos do homem e a lei natural”. O capítulo 
VIII tem os seguintes assuntos: “O problema do governo mundial”; “A alternativa 
(ou a paz duradoura, ou o sério risco de destruição total)”; “Pela rejeição da assim 
chamada soberania do Estado”; “Necessidade de uma sociedade política universal”; 
“Teoria plenamente política contra teoria meramente governamental”; “Um conselho 
consultivo supranacional”. Maritain escreve este último capítulo com referências a 
dois livros que ele considera importantes: ADLER, Mortimer. How to think about war 
and peace. New York: Simon & Schuster, 1944. HUTCHINS, Robert. St. Thomas and 
the World State (Aquinas Lecture). Milwaukee: Marquette University Press, 1949.]

A Igreja Católica, isto é, o Corpo Místico de Cristo, embora esteja espalhada 
em meio a formações sociais mutuamente opostas, é por excelência um agente de 
cooperação entre as civilizações, pois ela é de uma alta unidade da ordem supra-
temporal, transcendente. Como corpo místico, a Igreja chama todos os homens a 
si mesma, como companheiros dos santos e íntimos de Deus, em uma unidade de 
fé sobrenatural e atividade espiritual. No entanto, ela realiza seu trabalho em meio 
a corpos naturais da sociedade que vivem a vida deste mundo e que dividem esses 
mesmos homens em grupos terrenos que a sua própria lei carnal leva à oposição e 
ao conflito, se esta lei não for impedida por uma lei superior. [No discurso inaugural 
na Segunda Conferência Internacional da UNESCO, Maritain trata filosoficamente 
das “Possibilidades da cooperação em um mundo dividido”; ver seu livro: The range 



39

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

of reason. New York: Charles Scribner’s Sons, 1952, capítulo XIII. Em outro livro, 
Maritain trata da seguinte questão: a diversidade de crenças religiosas deve ser 
tomada como um obstáculo insuperável à colaboração humana? Ver: Princípios 
duma política humanista. Tradução de Antonio Alçada Baptista. Rio de Janeiro: 
Livraria Agir Editora, 1960, capítulo IV, “Quem é o meu próximo?”]

Em nosso tempo, coexistem civilizações de diferentes origens e idades. Em seu 
Estudo sobre a História, Arnold Toynbee, após eliminar 600 sociedades primitivas, 
enumera 27 civilizações distintas em tempos históricos, cinco das quais sobrevivem 
hoje. Tomando como ponto de partida cronológico os séculos em que a Idade 
Média Cristã alcançou seu nível cultural mais alto, ou seja, os séculos doze e treze, 
podemos caracterizar sumariamente as civilizações como: (1) de origem pré-medieval 
(civilizações da China e do Extremo Oriente, Hindu, e Islâmica), (2) civilizações de 
origem medieval (nossas civilizações ocidentais), e (3) formas que só recentemente 
surgiram na história, que aspiram a estabelecer novas civilizações (soviética, fascista, 
nacional-socialista...).

As cinco civilizações descritas por Toynbee são: (1) as civilizações da China e do 
Extremo Oriente, (2) a civilização Hindu, (3) a civilização Islâmica, (4) a civilização 
Ocidental, que abrange a Europa e o Novo Mundo, e (5) a civilização da Cristandade 
Greco-Russa ou Ortodoxa. A nova civilização que o comunismo soviético afirma 
estabelecer deve ser colocada no quadro histórico da quinta civilização. E as novas 
civilizações que o Fascismo e o Nacional-Socialismo afirmam estabelecer devem ser 
colocadas no quadro histórico da civilização Ocidental. Talvez poder-se-ia falar de 
ainda outras formas de civilização, isto é, aquelas que estão se desenvolvendo na 
China e no Japão, que deveriam ser colocadas no quadro da civilização do Extremo 
Oriente. Entretanto, essa novidade parece ser de uma ordem técnica e morfológica, 
sem alterar o espírito tradicional da Ásia. [No restante deste texto, Maritain parece 
acabar não tratando diretamente da civilização da Cristandade Ortodoxa, nem da 
Islâmica, nem da Hindu, mas se refere em geral às “civilizações do Oriente”.]

Os cristãos que vivem nas diferentes civilizações participam da unidade supra-
temporal da Igreja e se esforçam para merecer o céu ao viverem suas vidas privadas 
como cristãos, porém, com isso apenas, eles não exercem de maneira suficientemente 
eficaz seu ofício como agentes de cooperação e vivificação no mundo temporal. 
É preciso introduzir aqui uma distinção filosófica entre causalidade comum e 
causalidade própria. A primeira coisa de que o mundo necessita é a contemplação 
dos santos e o seu amor, porque isso faz com que os dons da vida divina e do amor 
substancial abundem na Terra. Se os cristãos realmente se esforçarem com todo o 
seu coração por uma vida de união com Deus, e se cada cristão, em seus juízos e atos 
privados, tentar dar testemunho da justiça, do amor fraternal e da verdade, resistir 
às influências do ódio, da calúnia, do ressentimento e do pânico, às tempestades 



40

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

nervosas coletivas a que as nações são expostas nas eras tumultuadas de sua história, 
então os centros de vigilância e paz interiores se multiplicarão, e a sua influência 
modificará imperceptivelmente, mas realmente e efetivamente, a atmosfera em que 
a história mundial se desenrola. No entanto, a causalidade exercida assim na ordem 
social e política, no fluxo da civilização, é uma causalidade chamada “comum”. E essa 
causalidade, necessária e primordial o quanto seja, não basta para o desenvolvimento 
da vida social requerida pela natureza e pela Providência.

Os cristãos devem exercer uma causalidade chamada “própria” na ordem social 
temporal. Pois os seres, para sua comunicação recíproca de energia e movimento, 
exigem causas diretas em proporção à sua natureza. Na esfera da vida privada, 
somos chamados a exercer as virtudes naturais e sobrenaturais da vida cristã. Mas, 
na esfera da vida social e política, somos chamados também a exercer as virtudes 
naturais (guiadas e elevadas pelas sobrenaturais) que têm a ver propriamente com 
essa esfera e por meio das quais as regras da justiça e da caridade cristãs podem ser 
introduzidas nela. Os papas dos últimos setenta anos vêm lembrando os católicos 
de que o Cristianismo deve penetrar na vida social e cultural, nessa própria ordem. 
Se o mundo cristão não se tivesse mostrado tão desatencioso a esse apelo, e se os 
católicos conscientes desse dever não tivessem sido confrontados em toda parte 
com tanta amargura e suspeita, a civilização Ocidental não estaria agora em face 
de sofrimentos e provações tão profundos.

2. CIVILIZAÇÕES DE ORIGEM PRÉ-MEDIEVAL
[São oito os pontos nessa seção. 1º) Maritain afirma que o Cristianismo deve 

ensinar às civilizações do Extremo Oriente, à Hindu e à Islâmica a distinção entre as 
coisas que são de César e as coisas que são de Deus. 2º) Essas três civilizações, para 
se renovarem, adotam muitas vezes as influências mais destrutivas do Ocidente. 3º) 
Outras vezes, essas civilizações rejeitam todas as influências do Ocidente, inclusive 
o Cristianismo, pensando que o Cristianismo é próprio apenas do Ocidente. 4º) A 
influência do Ocidente nas civilizações orientais teve o efeito de fazer com que elas 
entrassem no movimento da história. 5º) O Cristianismo age como um agente de 
cooperação entre as civilizações, de três modos. 6º) Maritain apresenta a distinção 
entre “espírito” no sentido psicológico e “espírito” no sentido de dons infusos da 
graça. As civilizações orientais são conhecidas por serem espirituais, mas isso no 
primeiro sentido apenas. 7º) A civilização do Extremo Oriente pode se renovar de 
acordo com a lei carnal ou de acordo com a lei da graça. 8º) O Oriente e o Ocidente 
precisam se decidir se querem se renovar de acordo com as energias deste mundo 
ou de acordo com as forças sagradas do Reino de Deus. Na segunda alternativa, 
poderiam realizar o ideal do humanismo integral.]



41

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

A principal dificuldade, em relação às civilizações de origem pré-medieval, 
é que elas não conhecem (ou conhecem de modo muito imperfeito) a distinção 
entre as coisas que são de César e as coisas que são de Deus. O Cristianismo deve 
ensinar-lhes essa distinção, respeitando ao mesmo tempo as estruturas temporais 
próprias a elas. Além disso, a situação se complica ainda mais, porque essas grandes 
civilizações – Extremo Oriente, Hindu e Islâmica – estão perfuradas por profundos 
conflitos e antagonismos e estão sofrendo com processos de desintegração e 
mudanças infligidos por influências culturais ocidentais, frequentemente as mais 
negativas e destrutivas (tais como a idolatria de técnicas, um modernismo religioso 
desintegrador, materialismo, ateísmo, rousseauísmo, marxismo, racismo, e adoração 
nacionalista do Estado).

Às vezes, as civilizações do Extremo Oriente fazem uso dessas influências de uma 
maneira própria para se renovarem de acordo com seus fins e com suas próprias 
ambições. Outras vezes, elas se voltam contra essas influências e tentam se livrar 
delas, inclusive do Cristianismo, imaginando que ele seja uma parte da civilização 
Ocidental e esteja embutido nesta civilização, não reconhecendo a transcendência 
e a universalidade dele. Devemos admitir que elas são confirmadas nesse erro pelos 
preconceitos e estreiteza de espírito de muitos católicos do Velho Mundo que, 
como Hilaire Belloc, parecem acreditar que a fé é a Europa, ou que imaginam que 
a expansão do Reino de Deus entre os povos do mundo consiste em lhes impor a 
civilização Ocidental com seus vários “benefícios” comerciais, industriais, políticos 
e militares.

Deve-se reconhecer, entretanto, que os conflitos da civilização têm sua utilidade 
histórica; isto é, que o ativismo e o imperialismo ocidentais tiveram o efeito de 
obrigar – embora pelos meios mais indignos – as civilizações orientais, que são 
em si mesmas imóveis ou destinadas a um tipo de movimento circular, a entrar no 
grande e terrível movimento da história, que viaja e avança no tempo (para o bem 
e para o mal). Mas a que preço! Quantas perdas para o Reino de Deus! O Reino de 
Deus avança como um ladrão, beneficiando-se com os acidentes da história, suas 
mudanças, seus escândalos e seus crimes, pois Deus tira o bem a partir do mal. A 
civilização oriental poderia ter avançado como um rei de humildade, se o Ocidente 
cristão tivesse sido verdadeiramente cristão em sua própria vida política e em suas 
relações com outras civilizações. [Para que se entenda o que Maritain quer dizer com 
“movimento da história”, pode-se consultar seu livro: Sobre a filosofia da história. 
Tradução de Edgar de Godoi da Mata Machado. São Paulo: Editora Herder, 1962. 
Parece que o que Maritain quer dizer é que a filosofia da história das civilizações 
do Oriente e a filosofia da história do Ocidente são duas coisas muito diferentes.]

O problema da atividade missionária cristã se torna mais difícil em relação às 
civilizações orientais do que em relação às sociedades primitivas. O Cristianismo 



42

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

age como um agente de cooperação de três modos. Em primeiro lugar, ele ensina a 
civilização Ocidental a respeitar e promover os valores humanos de outras civilizações e 
sua vocação histórica. Métodos que impõem conformidade não são métodos cristãos, 
embora tenham sido praticados por cristãos. Em segundo lugar, o catolicismo afirma 
sua própria universalidade sobrenatural e se dissocia de particularismos étnicos ou 
culturais; por isso, para os povos de todas as cores e culturas, ele dá testemunho 
não só da catolicidade do Reino de Deus, mas também da catolicidade natural da 
razão e dos princípios da lei natural e das virtudes fundamentais da civilização. Em 
terceiro lugar, na medida em que o catolicismo suceda em penetrar nas civilizações 
de origem pré-medieval e ajudá-las em suas próprias aspirações e reivindicações, 
ele as leva a colaborar de maneira fraternal com a civilização Ocidental.

Em relação ao segundo modo pelo qual o catolicismo age como agente de 
cooperação, é preciso fazer uma distinção de máxima importância a respeito da frase 
de Okakura Kakuzo: “a Ásia não é nada, se não é espiritual”. A palavra “espiritual” 
pode ser entendida em dois sentidos diferentes: em um sentido psicológico e cultural, 
e em um sentido sobrenatural de “pneuma”. No primeiro sentido, ela tem a ver com 
as atividades naturais mais elevadas do ser humano (que podem ser elevadas pela 
graça). É nesse sentido que cada civilização se caracteriza antes de tudo por um 
espírito típico e irredutível. Se o Oriente ostenta uma civilização mais espiritual que a 
do Ocidente, isso se refere à espiritualidade que permanece psicológica (ainda que o 
pneuma não esteja ausente). Isso significa que no Oriente as coisas da espiritualidade 
natural foram levadas a um extremo maior de refinamento e elevação, ao passo 
que, por um curioso fenômeno de diferenciação, o Ocidente cristão, entregando 
à Igreja o cuidado da espiritualidade sobrenatural, cuidou menos do espírito na 
ordem da natureza e da civilização.

No segundo sentido, a palavra “espírito” se refere aos dons infusos do homem 
espiritual, e nesse sentido só há uma espiritualidade da graça, que é espalhada pelo 
Espírito de Deus a todos os membros, visíveis e invisíveis, do Corpo Místico de Cristo, 
e que aparece particularmente manifestada nos santos da Igreja. Tal Espírito da 
Igreja não destrói o espírito característico das diferentes civilizações, nem permanece 
separado delas. Em razão de sua transcendência realmente divina, ele pode penetrar 
e elevar, e assim transfigurar, mas não destruir, os espíritos terrenos com os quais lida.

O espírito das civilizações do Extremo Oriente pode vir a se renovar e reavivar 
de acordo com a lei carnal do animalis homo deixado aos seus próprios artifícios, 
isto é, por meio de um imperialismo político que agrava o particularismo étnico mais 
perigoso; mas pode também renovar-se de acordo com a lei da graça do spiritualis 
homo, e por meio de uma ascensão ao mundo religioso da Encarnação, através do 
qual esse espírito da civilização do Extremo Oriente, permanecendo verdadeiramente 
ele mesmo, será purificado e tornado mais capaz de comunhão universal.



43

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

Eis as duas alternativas que confrontam o mundo, no Ocidente e no Oriente. 
Ou as civilizações, em meio a oposições internas inexoráveis, irão se levantar e se 
defender sem penitência do coração, de acordo com as energias deste mundo e 
com a lei das trevas e do pecado que é o mundo da política separada dos dons dEle 
que ilumina todo homem que vem ao mundo, e então a comunidade temporal, ou 
a raça, ou a nação, ou o Estado, ou até a liberdade, irá se tornar um ídolo devorador 
para o homem. Ou então, permitindo-se serem penetradas pelas sagradas forças do 
Reino de Deus, as civilizações serão transformadas e receberão no âmago da ordem 
temporal e social o influxo de vida que desce do Amor Incriado e que é prometido 
aos homens de boa vontade. Assim, após seja lá qual acerto de contas, as civilizações 
finalmente entrariam na plenitude de sua idade e almejariam um ideal heroico de 
amor fraternal e um entendimento da dignidade da pessoa humana, o que pode 
ser chamado de ideal de um humanismo integral. [Sobre o que Maritain propõe 
como Humanismo Integral, ver seu livro: Humanismo integral. Problemas temporais 
e espirituais de uma nova cristandade. Tradução de Margarida Hulshof. São Paulo: 
Cultor de livros, 2018.]

3. CIVILIZAÇÃO OCIDENTAL
[São quatro os pontos nessa seção. 1º) Maritain argumenta que os cristãos da 

era moderna, especialmente os católicos, deixaram de cuidar para que as estruturas 
sociais de seus países sejam cristãs, porque deram como dado que tais estruturas 
foram formadas pelo Cristianismo. 2º) No entanto, na era moderna, a civilização 
Ocidental sofreu crises terríveis que culminaram nas grandes catástrofes do século XX. 
Foram três grandes crises: (a) o imanentismo luterano, (b) o racionalismo cartesiano, 
e (c) o otimismo e individualismo de Jean Jacques Rousseau. 3º) Na era moderna, a 
forma espiritual da civilização Ocidental se encontra em três coisas, que já perderam 
muito de sua influência: (a) no catolicismo, (b) no protestantismo do tipo puritano 
e anglo-saxão, e (c) na democracia do tipo francês. 4º) O movimento totalitário 
comunista e o movimento totalitário nacional-socialista herdaram duas grandes 
rupturas religiosas com a comunidade católica, que foram a ruptura do mundo 
oriental ortodoxo e a ruptura do mundo alemão protestante.]

A civilização Ocidental é dominada, não importa o que ela faça, e até quando 
ela o nega, pelo Cristianismo. Uma observação pode explicar a falta de atenção às 
diretivas papais sobre a ação dos cristãos na vida social e cultural. O Cristianismo 
penetrou tão profundamente nas estruturas naturais da cultura e da civilização, 
especialmente em países de antiga cultura católica, que não havia necessidade 
de saber que elas eram cristãs nem de tomar um cuidado particular de que elas 
fossem assim. Em nossas civilizações de origem medieval, os católicos consideraram 
por muito tempo que para eles, no que diz respeito aos assuntos sociais, bastava 



44

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

repousar sobre as estruturas da civilização existente, sem realizar nessa ordem 
nenhuma ação pessoal de natureza propriamente social. Estamos agora pagando 
por esse otimismo, que, especialmente após a vitória da economia capitalista e 
liberal, levou ao egoísmo e a pecados de omissão.

Temos muito terreno a recuperar, em meio à crise pela qual a civilização 
Ocidental está passando, para entrar novamente no papel que a atividade cristã 
deve desempenhar no movimento da história temporal e na transformação social, 
política e cultural do mundo.

A civilização Ocidental, na própria ordem das formas culturais “cristãs” das quais 
ela depende, tem sofrido certas crises terríveis, das quais as atuais catástrofes são a 
consequência lógica e inevitável. A primeira crise foi a do imanentismo luterano; a 
segunda, a do racionalismo cartesiano; e a terceira, a do otimismo e individualismo 
que derivou de Jean Jacques Rousseau. [Maritain trata de Lutero, Descartes e 
Rousseau em seu livro: Three reformers. Luther, Descartes, Rousseau. New York: 
Charles Scriber’s Sons, 1929.] Do ponto de vista cultural, esses três grandes choques 
foram um processo de crescimento e alteração em uma civilização cristã; e, do ponto 
de vista religioso, eles foram um fenômeno cristão e também de desintegração do 
Cristianismo. Por um lado, eles resultaram em impulsos e movimentos cada vez mais 
intensos e generalizados de separatismo; e por outro lado, resultaram em esforços 
contrários de conservação e restauração.

Se buscarmos o que constitui na era moderna a enteléquia (forma) espiritual 
da civilização Ocidental, encontraremos, em primeiro lugar, o catolicismo, cuja 
forma própria é transcendente, isto é, a Igreja ou o Reino de Deus. Mas as suas 
projeções na esfera temporal são inevitavelmente misturadas com forças e interesses 
mais ou menos puros e ele tem sofrido há três séculos com a ação constante e 
violenta de forças adversas. Assim, as estruturas do mundo ocidental têm escapado 
progressivamente, em grandes áreas, do raio de influência do catolicismo. Em segundo 
lugar, encontramos o protestantismo do tipo puritano e anglo-saxão, cuja forma 
era originalmente coextensiva ao império britânico e suas zonas de influência e 
tinha grande força, mas que agora parece ter perdido seu domínio em vastas seções 
dessas partes do mundo. Finalmente, em terceiro lugar, encontramos a democracia 
do tipo francês, racionalista e rousseauísta, que representa uma forma inferior e 
inteiramente secular de energias cristãs, mas que também parece ter perdido o 
domínio sobre uma vasta seção da civilização.

Após muitas mudanças, o dinamismo revolucionário das forças que produziram 
as três grandes rupturas mencionadas acima passou para dois movimentos: o primeiro 
é movimento totalitário comunista que conseguiu tomar como laboratório uma 
grande parte da antiga civilização Cristã-Ortodoxa e que deseja conquistar o mundo; 



45

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

e o segundo é o movimento totalitário alemão racista que deseja subjugar a antiga 
civilização Ocidental e o mundo inteiro. É notável que as duas grandes rupturas na 
civilização que vemos hoje parecem ter tomado sua direção a partir das rupturas 
religiosas que ocorreram em tempos anteriores e que se separaram da comunidade 
católica, primeiro o mundo oriental ortodoxo e depois o mundo alemão protestante.

4. TENTATIVAS DE NOVAS CIVILIZAÇÕES
[São oito os pontos nessa seção. 1º) Maritain afirma que, para que as civilizações 

totalitárias triunfem, é necessário que as civilizações de origem medieval se 
desintegrem. 2º) As novas formas de civilização (totalitárias) são completamente 
opostas a toda expansão do Cristianismo. 3º) Distinção entre o totalitarismo em seu 
princípio abstrato e em suas manifestações particulares. 4º) Os três totalitarismos – o 
fascismo italiano, o nacional-socialismo alemão, e o comunismo russo – pretendem 
fundar civilizações inéditas, exceto o fascismo. 5º) Devemos trabalhar para o 
nascimento de uma nova Cristandade, isto é, uma nova ordem temporal inspirada 
pelo Cristianismo. 6º) Para a realização de uma nova Cristandade, são necessárias 
duas condições: (a) a reintegração das massas, e (b) a purificação dos meios. 7º) O 
Cristianismo enfrenta hoje um problema de universalidade espiritual. 8º) A relação 
entre desapego e encarnação.]

Agora tratar-se-á das novas civilizações. Não é que elas existem, mas sim que 
elas afirmam ou aspiram a existir.

Todo processo de geração implica um processo de corrupção. Portanto, a produção 
de novas formas de civilização implica a desintegração das civilizações de origem 
medieval. As novas formas estão vinculadas a princípios que são definitivamente 
opostos a toda expansão do Cristianismo no domínio temporal, social e político.

A palavra “totalitário” deve ser entendida analogicamente e designa coisas muito 
diferentes. Em relação ao fascismo italiano, ela se refere ao totalitarismo político 
do Estado. Em relação ao nacional-socialismo alemão, ela se refere ao totalitarismo 
biológico e panteísta da “comunidade do povo”. Em relação ao comunismo russo, ela 
se refere a um totalitarismo dialético e universalista que leva a um tipo de monismo do 
trabalho humano coletivo. O princípio totalitário, considerado em abstrato, reivindica 
a pessoa humana inteira para a comunidade social terrena ou para o Estado e exige 
que a pessoa humana dê a essa comunidade o amor messiânico que é devido apenas 
ao Reino de Deus. [Sobre essa ideia de que os totalitarismos reivindicam a pessoa 
inteira para a comunidade social terrena, ver o capítulo III, “A pessoa humana e a 
sociedade”, de Scholasticism and Politics, e o capítulo V, “Contemporary problems”, 
de The person and the common good.]



46

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

Nossa cultura comum da Europa e da América está em perigo de sofrer uma 
ruptura fundamental. Por causa das transformações e secularizações que ela sofreu, 
por exemplo, com o Iluminismo e a Revolução Francesa, ela está hoje enfrentando 
formas muito diferentes que buscam erguer novas civilizações.

A forma de civilização que está sendo trabalhada na Rússia comunista pretende 
se tornar uma cultura fundamentalmente diferente. O ateísmo seria um dos valores 
fundamentais dessa nova civilização. Quanto ao fascismo italiano, não se pode dizer 
que ele represente uma forma de civilização fundamentalmente nova, embora ele 
diga o contrário. Ele se baseia em pouco mais do que a velha política de Maquiavel 
e a ideia clássica do Império Romano. Mas parece quase inevitável que ele passará a 
ficar sob o domínio de um ou outro de seus grandes rivais totalitários. No momento, 
ele parece estar bem mais sujeito ao totalitarismo racial (nacional-socialista). 
[Maritain escreveu um ensaio sobre o maquiavelismo; é o capítulo XI, “The end of 
Machiavellianism”, da obra The range of reason.]

O totalitarismo racial e nacional-socialista tende a introduzir uma forma de 
civilização que é fundamentalmente nova, cujo coeficiente religioso é tão incompatível 
com a civilização Ocidental do presente quanto o ateísmo o é. O significado religioso 
do racismo é um parateísmo demoníaco, tão destrutivo e blasfemo quanto o ateísmo, 
e talvez mais tentador, pérfido e perverso. A atitude espiritual do racismo é totalmente 
oposta aos elementos fundamentais da civilização Ocidental tradicional. Ela vê no 
sangue e na raça os veículos necessários do espírito e da cultura; ela busca nacionalizar 
até a ciência, pois, de acordo com o sangue do qual a ciência vem, o pensamento 
terá um caráter essencialmente diferente. A universalidade natural da razão é um 
valor que é diretamente negado e atacado pelo nacional-socialismo. Portanto, é o 
denominador comum da civilização Ocidental que está em perigo com isso.

Assim, considerados segundo os seus princípios espirituais, o movimento russo-
comunista e o movimento germano-racista excluem rigorosamente o Cristianismo 
como força animadora da ética da comunidade temporal, da civilização, da lei e das 
estruturas políticas e sociais. A penetração do Cristianismo no coração da vida social 
e cultural, que reconhecemos no início deste texto como indispensável à realização 
humana e à perfeição de toda civilização, é tornada impossível por esses dois 
movimentos. Se o espírito desses movimentos for realizado efetivamente, qualquer 
forma de civilização cristã passará o limite que separa uma simples “alteração” 
progressiva de uma pura rejeição da forma. [Para que se entenda como Maritain 
concebe as origens culturais dos totalitarismos e o significado religioso deles, pode-se 
consultar o primeiro capítulo, “Integral humanism and the crisis of modern times”, 
de Scholasticism and Politics, e pode-se ver também o livro de Maritain: The twilight 
of civilization. Translated by Lionel Landry. New York: Sheed & Ward, 1943. Parece 
pertinente também consultar o sentido em que Maritain defende a democracia; 



47

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

sobre isso, pode-se ver o capítulo IV, “Democracy and authority”, de Scholasticism 
and Politics, e também o livro de Maritain: Cristianismo e democracia. Tradução de 
Alceu Amoroso Lima. Rio de Janeiro: Livraria Agir Editora, 1964.]

Se o que resta da cultura cristã não recompuser suas forças, se a antiga vitalidade 
cristã da civilização Ocidental não se reeguer com vigor e pureza sob o efeito de uma 
renovação das concepções sócio-temporais vivificadas pelo espírito do Evangelho, 
não se pode ver como a civilização Ocidental possa resistir aos germes da morte 
que estão trabalhando dentro dela. (Pode até ser que ela passará por um tipo de 
morte para se reerguer.)

Quando consideramos o assustador panorama das nações, somos obrigados a 
deixar claro que o espírito é humilhado hoje de uma maneira extraordinariamente 
profunda. É verdade que o espírito é punido por suas próprias faltas e negligências. 
As forças que hoje se vingam da espiritualidade são as forças animais e elementares, 
que castigam o espírito por ter falhado por muito tempo em seus próprios deveres 
e nas realidades humanas. Não há outro recurso para o espírito senão descer, com a 
consciência do amor, às profundezas dessas realidades elementares. Dessa maneira, 
uma nova Cristandade pode emergir. Nunca devemos renunciar à esperança de uma 
nova Cristandade, isto é, uma nova ordem temporal inspirada pelo Cristianismo. Para 
o futuro advento de tal ordem temporal, duas condições se colocam de imediato.

A primeira condição diz respeito à reintegração das massas. A reintegração 
das massas ao Cristianismo é um requisito primordial para a cura da civilização. 
Para que o povo possa existir com Cristo, os cristãos devem existir com o povo. 
Essa reintegração temporal é difícil e lenta, e deve ser obtida realmente, isto é, 
humanamente, remoldando as estruturas sociais de acordo com a justiça e a dignidade 
humana, e com a cooperação livre das classes trabalhadoras, para ir além do sistema 
capitalista e do culto social dos bens materiais e do poder material. [Esta condição 
é tratada por Maritain no livro Humanismo integral (capítulo VI).]

A segunda condição para uma nova ordem temporal cristã diz respeito à 
questão dos meios. Os meios devem corresponder aos fins. Por isso, para preparar 
uma ordem social consoante com a dignidade humana, nenhum meio indigno do 
homem pode ser usado. Os meios devem ser purificados, para que se evite alcançar 
fins bons por meios maus. Os cristãos devem entender a lei própria da ação cristã, 
como filhos da luz que são. Eles devem reconhecer a importância primária daqueles 
meios fundados na energia interna ou moral, na firmeza espiritual, na coragem 
pessoal, no risco e no sofrimento. É notável que nas grandes ditaduras que têm 
tanto poder, um único homem que possa dizer: “Eu não concordo”, passa a ser um 
inimigo intolerável e extremamente perigoso. Na consciência, na honra, na verdade, 
na paciência e no amor, existe uma força oculta que os ídolos totalitários temem. 
Devemos aperfeiçoar os recursos extraordinários dessa força oculta. A civilização 
Ocidental deve se tornar consciente de seus próprios princípios e ter grande confiança 



48

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

em seus próprios meios. [Esta condição é tratada por Maritain no capítulo III, “On 
the purification of means”, do livro Freedom in the modern world. Translated by 
Richard O’Sullivan. London: Sheed & Ward, 1935.]

O Cristianismo hoje enfrenta um problema absolutamente vital de universalidade 
espiritual. No plano transcendente, esse problema foi resolvido no tempo de São 
Paulo, ao escapar do particularismo judaico-cristão. [Parece que Maritain se refere 
ao fato de que todas as pessoas do mundo são chamadas à santidade cristã.] No 
plano da civilização temporal, tal problema foi resolvido no tempo da queda do 
Império Romano. [Parece que Maritain se refere à distinção entre a Cidade de Deus 
e a Cidade dos homens, como tratada por Agostinho.] Na prática, esse problema só 
pode ser resolvido por uma efusão de santidade. Isso exige um desapego heroico 
testemunhando a primazia do espírito. Sobretudo, deve-se afirmar a independência 
da religião de Cristo em relação aos regimes da civilização terrena e à carga de 
injustiça que costuma onerar esses regimes. Ademais, deve-se afirmar sua absoluta 
recusa às formas de idolatria que provêm da raça, da classe, da nação ou do Estado, 
quando são elevados a absolutos. [A “efusão de santidade”, à qual Maritain se refere, 
parece estar relacionada com o que Maritain escreve no capítulo VII, “Action and 
contemplation”, do livro Scholasticism and Politics, onde afirma que a “contemplação 
dos santos”, que é aberta a todas as pessoas do mundo, procede da descida da 
plenitude divina até nós e super-abunda em amor e atividade. Sobre a primazia do 
espírito, ver o livro de Maritain: The things that are not Caesar’s. Translated by J. F. 
Scanlan. New York: Charles Scribner’s Sons, 1931. Sobre a unidade do gênero humano 
segundo a filosofia cristã de Maritain, ver o capítulo III, “A igualdade humana”, do 
livro de Maritain citado acima: Princípios duma política humanista.]

Porém, esse desapego não deve ser feito em função de um isolamento idealista 
ou angélico. Pois a Lei Soberana da Encarnação continua sua influência nesse ponto. 
Enquanto as coisas do Reino de Deus se desapegam de formações históricas que 
tendem a subjugar a vida que é liberdade, a lei da Encarnação permanece a lei da 
super-abundância e da frutificação, isto é, a doação de si que é própria do amor. Assim, 
as forças do Cristianismo devem se envolver novamente na carne da humanidade, 
para que, na ordem da civilização terrena, elas façam nascer formações que sejam 
novas e mais puras. A liberdade cristã é uma liberdade prometida, que transporta 
as pesadas montanhas da história. Na medida em que essa liberdade se envolve 
mais profundamente na história e no mundo, nessa mesma medida ela permanece 
livre, pois assim ela dá testemunho de que ela não vem nem da história nem do 
mundo, mas do Deus Vivo.



49

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

CONCLUSÃO
Com essa exposição, espera-se que o leitor de língua portuguesa possa entender 

o sentido mais imediato do texto, abrindo-se a uma compreensão mais ampla do 
pensamento moral e político de Jacques Maritain e talvez até do pensamento de 
Tomás de Aquino.

REFERÊNCIAS
ADLER, Mortimer. How to think about war and peace. New York: Simon & Schuster, 1944.

HUTCHINS, Robert. St. Thomas and the World State (Aquinas Lecture). Milwaukee: Marquette 
University Press, 1949.

KNOBEL, Angela McKay. Two theories of Christian virtue. American Catholic Philosophical 
Quarterly, v. 84, n. 3, 2010, pp. 599-618.

MARITAIN, Jacques. An essay on Christian philosophy. Translated by Edward H. Flannery. New 
York: Philosophical Library, 1955.

MARITAIN, Jacques. Cristianismo e democracia. Tradução de Alceu Amoroso Lima. Rio de 
Janeiro: Livraria Agir Editora, 1964.

MARITAIN, Jacques. Freedom in the modern world. Translated by Richard O’Sullivan. London: 
Sheed & Ward, 1935.

MARITAIN, Jacques. Humanismo integral. Problemas temporais e espirituais de uma nova 
cristandade. Tradução de Margarida Hulshof. São Paulo: Cultor de livros, 2018.

MARITAIN, Jacques. O homem e o Estado. Tradução de Alceu Amoroso Lima. Rio de Janeiro: 
Livraria Agir Editora, 1966.

MARITAIN, Jacques. Princípios duma política humanista. Tradução de Antonio Alçada 
Baptista. Rio de Janeiro: Livraria Agir Editora, 1960.

MARITAIN, Jacques. Religion and culture. In: DAWSON, Christopher. Essays in order. New 
York: The Macmillan Company, 1931, pp. 3-64.

MARITAIN, Jacques. Scholasticism and Politics. New York: Macmillan, 1940.

MARITAIN, Jacques. Sobre a filosofia da história. Tradução de Edgar de Godoi da Mata 



50

CA
PÍ

TU
LO

 3
EX

PO
SI

ÇÃ
O

 D
E 

“C
RI

ST
IA

N
IS

M
O

 E
 C

IV
IL

IZ
A

ÇÕ
ES

 T
ER

RE
N

A
S”

 D
E 

JA
CQ

U
ES

 M
A

RI
TA

IN

Machado. São Paulo: Editora Herder, 1962.

MARITAIN, Jacques. The person and the common good. Translated by John J. Fitzgerald. 
Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1966.

MARITAIN, Jacques. The range of reason. New York: Charles Scribner’s Sons, 1952.

MARITAIN, Jacques. The things that are not Caesar’s. Translated by J. F. Scanlan. New York: 
Charles Scribner’s Sons, 1931.

MARITAIN, Jacques. The twilight of civilization. Translated by Lionel Landry. New York: Sheed 
& Ward, 1943.

MARITAIN, Jacques. Three reformers. Luther, Descartes, Rousseau. New York: Charles Scriber’s 
Sons, 1929.

PHELAN, Gerald. Justice and friendship. The Thomist, v. 5, 1943, pp. 153-170.

POZZOLI, Lafayette; LIMA, Jorge da Cunha, org. Presença de Maritain: Testemunhos. São 
Paulo: LTr, 2012




