
Filosofia, Essência e Existência: Questões fundamentais e reflexões filosóficas Capítulo 14 186

Data de aceite: 05/01/2026

 https://doi.org/10.22533/at.ed.7501125240314

DA LÓGICA À MÍMESIS: REPENSAR A FILOSOFIA 
COM CRIANÇAS

 

CAPÍTULO 14

Raquel Aline Zanini
Doutora em Educação (Universidade 

Federal do Paraná), professora 
colaboradora na UNESPAR - Universidade 

Estadual do Paraná - Campus de 
Paranaguá (FAFIPAR). 

Mayco Aparecido Martins
Mestre em Educação (Universidade 

Federal do Paraná), professor de filosofia 
da Secretaria Estadual de Educação do 

Estado do Paraná - SEED/PR.

RESUMO: Enquanto historicamente se 
pensou a filosofia para crianças a partir 
da lógica, com este artigo pretende-
se investigar relação da infância com a 
educação filosófica sob a perspectiva 
da filosofia como modo de vida (Agnes 
Heller), propondo-se a refletir como esta 
prática pode ser realizada partindo dos 
carecimentos das crianças, passíveis de 
serem reconhecidos a partir do jogo teatral 
e da improvisação que, aliados a filosofia 
proporcionam às crianças a realização da 
sua infância e espaço de fala e interação 
com seus pares. 
PALAVRAS-CHAVE: Filosofia com 
crianças; Educação filosófica; Jogos 
teatrais; Infância.

INTRODUÇÃO
Dia a dia nega-se às crianças o

direito de ser crianças.
Os fatos, que zombam desse 

direito, ostentam
seus ensinamentos na vida 

cotidiana.
O mundo trata os meninos ricos 

como se
fossem dinheiro, para que se 

acostumem
a atuar como o dinheiro atua.

O mundo trata os meninos pobres 
como se

fossem lixo, para que se 
transformem em lixo.

E os do meio, os que não são ricos 
nem pobres,

conserva-os atados à mesa do 
televisor,

para que aceitem desde cedo como 
destino,

a vida prisioneira.
Muita magia e muita sorte têm as 

crianças
que conseguem ser crianças.

(Galeano, 2018)



Filosofia, Essência e Existência: Questões fundamentais e reflexões filosóficas Capítulo 14 187

Esse mundo às avessas indicado por Galeano revela as tensões que envolvem 
também o espaço educacional: dia a dia busca-se garantir às crianças o direito à educação, 
o acesso ao conhecimento, propiciando a elas uma formação, entretanto a dura realidade, 
principalmente da escola pública, coloca aos profissionais da educação um desafio: como 
possibilitar a todas as crianças uma formação humana, que proporcione o desenvolvimento 
cultural, político, social numa sociedade em que as marcas de classes são evidentes? 

Mesmo assim, não se pode deixar de pensar a relação da infância com a filosofia e 
a possibilidade da criança em fazer e aprender filosofia, principalmente na escola pública. 
Isso torna-se fundamental a partir de uma perspectiva que compreende a filosofia como 
“modo de vida” (HELLER, 1983), pois essa relação de apreensão da filosofia de modo a 
torná-la viva no cotidiano apenas se concretiza num processo formativo que respeite a 
criança e possibilite a realização de sua infância (BENJAMIN, 2009), fugindo assim de uma 
educação de caráter mecânico, técnico e moralista.

Aquilo que foi posto no princípio da prática de filosofia com crianças dentro do 
espaço escolar, caracterizado como “filosofia para crianças” (LIPMAN, 1990), marca 
uma segmentação do conhecimento filosófico inexistente. Através da teoria da filosofia 
radical de Agnes Heller (1983) e de sua compreensão do processo de recepção filosófica, 
evidencia-se outro modo de pensar a relação e as possibilidades da filosofia com crianças: 
uma educação filosófica, que proporcione às crianças tanto o filosofar quanto a apreensão 
dos conhecimentos historicamente produzidos, rompendo com a ideia de uma filosofia 
para crianças ancorada na lógica e no desenvolvimento de um pensar “melhor”, ou de um 
ensino conteudista de filosofia, que não dá espaço para os carecimentos da infância e sua 
capacidade de criação e reflexão.

Neste sentido, aqui propomos realizar um percurso por autores críticos, tanto no 
que diz respeito ao olhar sobre a filosofia, seu ensino, quanto sobre as crianças e sua 
infância, tendo como objetivo não o estabelecimento de uma metodologia, mas sim pensar 
possibilidades do fazer filosófico substantivo com as crianças a partir da compreensão do 
que seja a infância e a criança, o que naturalmente nos encaminha para pensar a dimensão 
da capacidade mimética (BENJAMIN, 1970) nesta fase e, assim, evidenciar a necessidade 
de sua presença na educação filosófica.

Nesta perspectiva, a educação filosófica desde a infância possibilita a criança, 
por meio dos jogos teatrais e da improvisação, a exposição dos seus carecimentos e o 
contato com os conhecimentos filosóficos historicamente produzidos, proporcionando 
processualmente que conquiste seu espaço e seja ouvida, abandonando a condição de 
sem fala, in-fante (GAGNEBIN, 2005). 

Entretanto, esse processo só pode acontecer ao reconhecermos nas crianças a 
capacidade de articular seu discurso, assim como sua capacidade de compreensão 
e apreensão de conhecimentos, que se desenvolve processualmente, em direção à 



Filosofia, Essência e Existência: Questões fundamentais e reflexões filosóficas Capítulo 14 188

abstração, à produção de semelhanças não-sensíveis, seja na linguagem ou através da 
escrita (BENJAMIN, 1970)

A INFÂNCIA TAMBÉM FILOSOFA 
A problemática aqui levantada alerta para a necessidade de aprofundamento 

da relação da infância com a prática filosófica reconhecendo e acompanhando mais 
cuidadosamente seu processo de envolvimento com a filosofia, ressaltando que há 
muitas infâncias e, deste modo, ao compreender o processo de educação filosófica sob a 
perspectiva do carecimento (HELLER, 1983) faz-se necessário atenção às especificidades 
desta faixa etária. Como nos aponta Matthews (1994) a problematização está diretamente 
relacionada às necessidades dos sujeitos, inclusive das crianças.

Esse reconhecimento da relação da infância com a filosofia mobilizou na pesquisa 
a problematização de dois elementos que estão na base da proposição inicial de filosofia 
para crianças (LIPMAN, 1990) que evidenciam um modo instrumentalista de pensar o 
ensino e a filosofia: a compreensão do que seja a experiência e do modo como se dá 
a apreensão da linguagem pelo ser humano. O conceito de experiência da proposta de 
Matthew Lipman (1990) que, baseada no pragmatismo de John Dewey, entende a escola 
como local que proporciona, organiza e dirige as experiências das crianças, está em 
contraponto à compreensão de Walter Benjamin (2012, 2013), que evidencia a relação direta 
desta com a prática narrativa. A partir de sua reflexão acerca da pobreza de experiências 
na modernidade, devido a impossibilidade de manutenção da arte de narrar, o filósofo 
evidencia a necessidade de resgatar a dimensão expressiva da linguagem em oposição 
radical à concepção da linguagem como mero instrumento ou “veículo” para transmitir 
informações e conhecimentos.

Bakhtin (1992, 2011) defende a língua como fenômeno social, que não pode ser 
apreendida se descolada do fluxo da história, assim endossa as reflexões benjaminanas 
quando se trata de pensar o modo como as crianças vão apreendendo a linguagem e o 
pensamento, reconhecendo que esse processo ocorre desde a infância por meio de suas 
relações sociais e com seus pares. Com este teórico se refuta a compreensão de que 
o processo de apropriação da palavra e do discurso se dá de forma mecânica, sendo 
possível seu endossamento por meio de exercícios lógicos e mecânicos, ignorando o 
caráter dialógico do discurso, assim como os conhecimentos historicamente produzidos e 
sua relação com o ser humano e suas necessidades.  

De posse desses elementos, indica-se a urgência e pertinência de se romper com 
uma compreensão da filosofia como exercício de lógica, como técnica do bem pensar 
(LIPMAN, 1990), partindo para uma educação filosófica sensível aos carecimentos dos 
sujeitos da educação tendo na prática com jogos teatrais e improvisação essa possibilidade, 
reconhecendo a dimensão mimética da reflexão expressão infantil.



Filosofia, Essência e Existência: Questões fundamentais e reflexões filosóficas Capítulo 14 189

Em Agnes Heller (1993) temos a compreensão da filosofia não como dogma ou 
conteúdo a ser transmitido, mas como “modo de vida”, pois ao partir do carecimento 
(necessidades) dos seres, social e historicamente localizados, chega-se a um sistema em 
si concluído, que, mediante a recepção filosófica, possibilitará ao ser fazer de uma filosofia 
seu modo de vida (Heller, 1993).

Ressalta-se também que este processo não pode ocorrer sem que seja mediado 
pelos conhecimentos historicamente produzidos, de modo que, durante a educação 
filosófica, no diálogo e interação com seus pares e seu(sua) professor(a), o estudante vá 
compreendendo quais concepções forjam seu pensamento, seu discurso, seu modo de 
viver, reconhecendo-se como ator social apto a escolher seu modo de vida (Ibidem). 

O professor tem papel fundamental nesta prática como aquele que observa e media 
o processo, conduzindo-a de modo a aliar a criação cênica à reflexão filosófica. Assim, 
é preciso que o professor, ao pensar a filosofia da infância e a relação da criança com 
a filosofia, busque encontrar em si a “criança que faz perguntas”, como indica Matthews 
(2001, p. 31), pois “se não for assim, a filosofia que fazemos em conjunto perde a sua 
urgência e a sua razão de ser”.

Para que se possa garantir um ensino de filosofia ancorado num processo de 
educação filosófica desde a infância é necessário olhar a partir da criança, garantindo a ela 
a realização da sua infância. Walter Benjamin (1970) e sua compreensão da capacidade 
mimética trouxe a esta pesquisa os subsídios finais para se pensar modos de reconhecer 
o potencial criativo e filosófico da infância, indicando de que modo os jogos teatrais e 
a improvisação entrelaçados à educação filosófica possibilitam sua efetivação. Para 
este filósofo a linguagem e a escrita se apresentam como as mais altas aplicações da 
capacidade mimética (ao ser analisada filogeneticamente), sendo que a destreza de sua 
utilização se atinge processualmente, tendo no jogo a “escola” para tal acesso (BENJAMIN, 
2012, p. 117).  

Em sua obra Benjamin (2009) argumenta em prol de um projeto educativo que 
garanta à criança a realização da sua infância, pois ela realiza seu conhecimento de mundo 
através do exercício permanente da imaginação, da fantasia e da sensibilidade, sendo 
que, por meio do brincar, empreende a organização do seu mundo e a identificação com o 
mesmo. Por isso a importância de se ressaltar que o brincar não é apenas a imitação do 
mundo adulto, mas é por meio dele que a criança inventa seu próprio mundo (BENJAMIN, 
1970; 2012; 2009; BUCK-MORSS, 2002).

É através do brincar e, em especial, do jogo teatral e da improvisação, que as 
crianças vão estreitando as relações com o pensamento, a linguagem, a história e sua 
realidade social, assim como, com o outro, isso dado num processo histórico da capacidade 
mimética que é maximizado pela prática mediada, principalmente no que diz respeito ao 
papel do(a) professor(a) (BENJAMIN, 2009; 2012).   



Filosofia, Essência e Existência: Questões fundamentais e reflexões filosóficas Capítulo 14 190

A mímesis em Benjamin está ligada “por definição ao jogo e ao aprendizado, ao 
conhecimento e ao prazer de conhecer”, não permanecendo a mesma com o transcorrer do 
tempo, mas sendo sempre “descoberta e inventariada” pelos seres humanos (GAGNEBIN, 
2005, p. 95). Essa mutabilidade, de acordo com o transcorrer dos períodos históricos, tem 
a ver com o fato de que cada época descobrirá e inventariará semelhanças. Aqui está a sua 
contribuição sem igual para as reflexões sobre a capacidade mimética: ela não desaparece 
com o desenvolvimento do saber racional e a valorização do saber científico, mas se refugia 
na linguagem e na escrita e migra gradativamente, chegando ao mais “completo arquivo de 
semelhanças não sensíveis” (BENJAMIN, 2012, p.  121).

O teatro proporciona a criança a autoria na escola em detrimento da decoreba e da 
repetição (BENJAMIN, 2009); a partir da práxis, aliando educação filosófica e jogos teatrais 
e improvisação, potencializa-se ainda mais o processo de enunciação da criança. Através 
deles a criança pode expor sua compreensão de mundo, seus enunciados. O professor, 
a partir do contato com a improvisação da criança, pode reconhecer seus discursos e os 
gestos infantis que são sinais de um mundo em que a criança vive e dá ordens, mas que 
também expressa sua relação com o social, o que potencializará a sua formação. Tal qual 
o pintor que “observa mais intimamente com a mão quando o olhar tolhe; que transmite a 
inervação receptiva dos músculos ópticos à inervação da mão criadora. Inervação criadora 
em correspondência precisa com a receptiva”, aliando a expressão verbal e corporal 
expressa em seus gestos a totalidade daquilo que querem comunicar (BENJAMIN, 2009, 
p. 116). 

Esse “gesto infantil”, possível de ser visualizado nos jogos teatrais e na forma 
improvisacional do teatro, pode ser potencializado através das oficinas propostas por Walter 
Benjamin (2009, p. 109), com base na prática de Asja Lacis com as crianças russas. Os 
jogos teatrais propiciam à criança a expressão do modo mais autêntico, seus enunciados 
podem ser produzidos na relação com seus pares a partir da forma teatral, assim como 
propulsionam a reflexão filosófica da criança com seus pares.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A relação da infância com filosofia é uma marca deste momento da vida dos seres 

humanos e a fase dos porquês é a expressão deste, pois a criança está conhecendo o 
mundo e se relacionando pela primeira vez com a sociedade e seus pares.  A possibilidade 
de, através da prática com jogos teatrais e improvisação, a criança expor seus carecimentos, 
conhecer os dos seus pares e juntos, através das tensões engendradas por este modo de 
ensinar, forjar-se como sujeito são claras, pois durante o jogo a criança deixa de lado a 
ordem instituída pelo adulto e, através da mímesis e da repetição, inventa e reinventa sua 
relação com o outro e seu meio social, o que proporciona subsídios para se pensar uma 
educação filosófica.



Filosofia, Essência e Existência: Questões fundamentais e reflexões filosóficas Capítulo 14 191

Ao partir de uma concepção de filosofia como radical, diretamente vinculada à 
práxis, que possibilita à criança exposição dos seus carecimentos e reflexão acerca deste, 
abre-se espaço para uma renovação do ensino da filosofia, não apenas na infância, mas 
com elas em especial. Deixar de lado o caráter técnico e instrumental do ensino rompe com 
muitas limitações impostas ao ensino de filosofia.

O que se propõe ao reforçar durante esta pesquisa o trabalho com os conteúdos 
historicamente produzidos não é a imposição de um currículo historiográfico ou centrado 
exclusivamente sobre a leitura de textos filosóficos, mas o reconhecimento destes como 
recurso orientativo do processo investigativo entre as crianças, de modo a auxiliar na 
resolução das tensões que ali se estabelecem e que trazem em seu bojo os carecimentos 
das crianças envolvidas, marcando o estatuto da filosofia como disciplina.

Assim, esta investigação provoca a necessidade de se pensar  uma prática filosófica 
que, entrelaçada com os jogos teatrais e improvisacionais, reconheça a necessidade de 
proporcionar às crianças a compreensão do seu pertencimento social, de que fazem parte 
de uma comunidade discursiva e que, neste sentido, a história e os conhecimentos até aqui 
produzidos marcam e endossam sua posição enquanto atores sociais, assim como seu 
potencial revolucionário.

Deste modo, a educação filosófica é uma possibilidade de resgatar a humanidade 
da sua indiferença e individualidade, pensando num processo de ensino que, partindo 
dos carecimentos sociais e da recepção filosófica, possa levar-nos à humanização e ao 
reconhecimento do homem em suas criações e produções, no seu trabalho, possibilitando às 
crianças, através dos jogos teatrais e da improvisação um meio de expressar característico 
desta faixa etária.

REFERÊNCIAS
BAKHTIN, M; VOLOCHINOV, V. Marxismo e filosofia da linguagem. 5 ed. São Paulo: Hucitec, 1992. 

BAKHTIN, Mikhail M. Estética da Criação Verbal. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2011.

BENJAMIN, Walter. A capacidade mimética. In: AXELOS, Kostas et all. Humanismo e comunicação de 
massa. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1970. 

______. Reflexões sobre a criança, o brinquedo e a educação. São Paulo: Editora 34, 2009. 

______. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. 8. Ed. (Obras 
Escolhidas, v. 1). São Paulo: Brasiliense, 2012.

______. Escritos sobre mito e linguagem. São Paulo: Duas Cidades, 2013. 

BUCK-MORSS, Susan. Dialética do Olhar: Walter Benjamin e o projeto das passagens. Tradução 
de Ana Luiza de Andrade; revisão técnica de David Lopes da Silva. Belo Horizonte: UFMG; Chapecó: 
Editora Universitária Argos, 2002. 



Filosofia, Essência e Existência: Questões fundamentais e reflexões filosóficas Capítulo 14 192

GAGNEBIN, Jeanne Marie. Sete Aulas sobre linguagem, memória e história. Rio de Janeiro: Imago, 
2005.

GALEANO, Eduardo. De pernas pro ar: a escola do mundo ao avesso. Porto Alegre: LP&M, 2018. 

HELLER, Agnes. A filosofia radical. São Paulo: Brasiliense, 1983. 

LIPMAN, Matthew. Filosofia vai à escola. São Paulo: Summus Editorial, 1990. 

MATTHEWS, Gareth B. A filosofia da infância. Lisboa: Instituto Piaget, 1994. 

 ______. A Filosofia e a Criança. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 




