
98

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

ttps://doi.org/10.22533/at.ed.9692517097

AZTLÁN, LA FUNDACIÓN DE TENOCHTITLAN 
A 699-700 AÑOS, EL REGRESO DEL 

NUEVO SOL Y LA LUNA ROTA ANÁLISIS 
COMPLEJO A PARTIR DE LO ONÍRICO

C A P Í T U L O  7

María Guadalupe Valiñas Varela
Doctora en Urbanismo por la UNAM, Maestra en Proyectos Arquitectónicos y 

Urbanos, Licenciada en Arquitectura. Unidad de Adscripción Escuela Superior de 
Ingeniería y Arquitectura ESIA Tecamachalco Instituto Politécnico Nacional. 

https://orcid.org/0000-0002-2422-096X

RESUMEN: En el Zócalo o Plaza de la Constitución se llevó a cabo la conmemoración 
por parte de distintos grupos de tradición del 699 aniversario de la fundación de 
México Tenochtitlan el 26 de julio de 2024. El pensar la fundación de una ciudad, el 
cuestionamiento de nuestra existencia mediante presagios o predecir el futuro de 
las ciudades por medio de los sueños se ha dado a través de la historia, pero hoy en 
día resultaría un asunto de análisis complejo desde lo onírico entender hechos con 
esta sabiduría ancestral. El objetivo principal de este trabajo es analizar la posibilidad 
de sucesos importantes debido a fechas especiales relacionadas con los solsticios 
y equinoccios desde el arte de la ensoñación. La metodología está basada en el 
pensamiento complejo, con un enfoque cualitativo con métodos como la Etnografía 
Urbana, la Semiótica y la Fenomenología. Entre los hallazgos se descubrieron varias 
cosas importantes en razón de las creencias que fundamentan las danzas concheras 
relacionando una historia distorsionada de nuestros antepasados. Las conclusiones 
tienen que ver con la resistencia y preservación de las creencias transmitidas por 
medio de la oralidad.

PALABRAS CLAVE: saberes ancestrales, oralidad, grupos de tradición, onírico, 
arquitectura, patrimonio. 



99

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

AZTLÁN, THE FOUNDING OF TENOCHTITLAN 
699-700 YEARS AGO, THE RETURN OF THE 

NEW SUN AND THE BROKEN MOON. A 
COMPLEX ANALYSIS FROM THE DREAMY.

ABSTRACT: In the Zócalo or Plaza de la Constitución, various traditional groups 
commemorated the 699th anniversary of the founding of Mexico City, Tenochtitlan, 
on July 26, 2024. Thinking about the founding of a city, questioning our existence 
through omens, or predicting the future of cities through dreams has been practiced 
throughout history, but today, understanding events with this ancestral wisdom 
would be a complex matter of dreamlike analysis. The main objective of this work 
is to analyze the possibility of important events due to special dates related to the 
solstices and equinoxes through the art of dreaming. The methodology is based 
on complex thinking, with a qualitative approach using methods such as Urban 
Ethnography, Semiotics, and Phenomenology. Among the findings, several important 
insights were discovered regarding the beliefs underlying the conchera dances, 
relating a distorted history of our ancestors. The conclusions have to do with the 
resistance and preservation of beliefs transmitted through oral tradition.

KEYWORDS: ancestral knowledge, orality, traditional groups, dreamlike, architecture, 
heritage.

INTRODUCCIÓN
Derivado del proyecto de investigación sobre saberes ancestrales, arquitectura 

y patrimonio se hicieron distintos trabajos y recorridos en el Centro Histórico de la 
Ciudad de México, el 26 de julio de 2024, sin embargo la fecha de la fundación es 
confusa, la más aceptada es el 13 de marzo de 1325 de acuerdo a distintas fuentes del 
siglo XVI, temas que abordan distintos teóricos como Miguel León Portilla en la Visión 
de los Vencidos, y Bernal Díaz del Castillo en la Historia Verdadera de la Conquista de 
la Nueva España, así como Fray Bernardino de Sahagún en la Historia General de las 
cosas de la Nueva España,  en sí, no existe una fecha precisa pero generalmente se 
coincide en pensar que fue ese año. También Eduardo Matos Moctezuma aborda el 
tema en su libro “Tenochtitlán”, mencionando que fueron 260 años para encontrar 
el lugar prometido por Huitzilopochtli, que era donde se encontrara un águila 
posada en un nopal. Ese periodo inició con la salida de Aztlán de varias tribus, se 
dice también que fueron siete, lo cual se establece con la palabra Chicomoztoc, 
lugar de las siete cuevas. La peregrinación es nombrada en el Códice Boturini, y la 
representación de las siete tribus, su salida con Chimalma en la parte posterior, un 
líder en una canoa y la cueva con el nacimiento de Huitzilopochtli, relacionado con 
el colibrí zurdo, que representa la fuerza de la voluntad, acto también relacionado 



100

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

con la piedra Coyolxauhqui que representa la luna rota, o una mujer en pedazos, 
con diversas teorías fundamentadas por medio de la oralidad en como el sol vence 
siempre a la luna. En los presagios y augurios se habla de fundaciones de ciudades, 
de transformaciones en la antigüedad por medio de mensajes divinos relacionados 
con los sueños y con las dualidades, la vida con la muerte, hombre con mujer.

De acuerdo con Alfredo López Austin en su artículo la parte femenina del 
Cosmos menciona que como en otras concepciones del mundo, el pensamiento 
mesoamericano no aceptaba la posibilidad de seres puros. Todo lo existente, aun los 
dioses, una mezcla de las esencias de lo masculino y lo femenino y era el predominio 
de una de ellas lo que determinaba la clasificación y el grado de pertenencia de 
cada ser a uno de los dos campos taxonómicos; hp así lo femenino se vinculaba a 
la oscuridad, la Tierra, lo bajo, la muerte la humedad la sexualidad, mientras que lo 
masculino estaba ligado a la luz, el cielo, lo superior, la vida, la sequedad y la gloria.
(Arqueología Mexicana, 1998, Volumen V,  No. 29, p. 6)

ANTECEDENTES EL CÓDICE BOTURINI, EL 
PEREGRINAR DESDE AZTLAN.
El gran dios de los aztecas que solo les pertenece a ellos y de quien son el pueblo 

elegido es el colibrí huitzilin, de la izquierda opochtl. Así lo expresa el lenguaje 
esotérico del México antiguo. (Soustelle 2023, p.13)

FiGURA 1 .lA TIRA DE LA PEREGRINACIÓN CÓDICE BOTURINI lámina 1 1

Izquierda de la lámina está representada de Aztlan rodeada por una gran 
extensión de agua, alrededor había grandes construcciones realizadas por gente con 
conocimientos, estaban compuestos por barrios, similar a las alcaldías, comunidades 

1. https://www.mmfilesi.com/el-codice-boturini-i/



101

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

TECPAN, sobre la piedra, palacio o casa real, en la lámina hay 6 TECPAN en el Centro se 
levanta un Huey Teocalli, que era el palacio siento en total siete espacios , construido 
con cinco plataformas o niveles, elementos fuego, agua, tierra, aire y el eter que es 
el lugar de lo espiritual. La construcción tiene 7 escalones, el siete significa balance, 
xicome, significa 7 o Mexico después de repetir esa palabra varias veces. Dentro del 
Huey Teocalli existía un amellali, manantial de agua o fuente, acatl-carrizo y atl-agua, 
mando y fuerza generadora de vida. 

MARCO SOCIOHISTÓRICO

FIGURA 2. El Códice Fejérváry-Mayer, también llamado Códice Pochteca.

El Códice Feyervary Mayer, cuyo original se encuentra en el Free Public Museum 
de Liverpool, Inglaterra, es un manuscrito pictórico precolonial que forma parte 
del Grupo Borgia. Su contenido se refiere al calendario adivinatorio y ceremonias 
dedicadas a algunos dioses2

2.https://fce.com.ar/tienda/historia/codice-fejervary-mayer/#:~:text=El%20C%C3%B3dice%20Feyer-
vary%20Mayer%2C%20cuyo,ceremonias%20dedicadas%20a%20algunos%20dioses.



102

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

La imagen de la portada del Códice en el cual se muestran los rumbos del universo.

Para los antepasados toltecas el rumbo más importante no era el Norte como ahora; 
era el Oriente (Tlahuiztlampa), es el rumbo de la Luz, por donde sale el Sol, lugar 
de Quetzalcoatl. Al poniente (Cihutlampa) el rumbo de las mujeres (nótese dos 
mujeres con los pechos sin cubrir) lugar de las esencias femeninas, lugar donde van 
las mujeres muertas en parto, lugar de Xipe Tote, lugar de Mixcoatl.

Al norte (Mictlampa) lugar de los muertos, lugar de Mictlantecuhtli y Mictecacihuatl 
(nótese el árbol de Cocoa. Al Sur (Huitzitlampa) lugar de las espinas, al gran colibrí, 
lugar de donde viene la lluvia, lugar del silencio. A los últimos dos rumbos son arriba 
y abajo. Arriba (xohuali ehecatl citlanicueit tonantzin Coyolxauhqui), a los habitantes 
del universo, al dador de la vida, al que se inventa a sí mismo. (día=Totatzin Tonatiuh” 
padre sol”, noche= tonatzin xohuali” madre luna”). Abajo (Tonatzin Tlali Coatlicue) 
a nuestra madre tierra, la paridora, la de la falda de serpientes, la de la falda de jade. 
En el perímetro se encuarta representado un tonalpohualli o ciclo de 260 días o 
tonales, en los que se aprecian los 4 días cargadores del año sagrado, que mediante 
una serie de símbolos adicionales colocados en los márgenes ayudan a calcular el 
siclo de 52 años de manera rápida.

El mito de la fundación de Tenochtitlán 

Tanto Durán como Alvarado Tezozómoc nos relatan lo concerniente los momentos 
previos a la localización del lugar destinado para ser sede definitiva de los mexicas. 
Ambos cronistas coinciden en que llegan en medio de los tunares y carrizales del 
lago y se internan en busca del lugar elegido. Veamos cómo nos dice Duran lo que 
ocurre durante la búsqueda de las señales que Huitzilopochtli les ha indicado: “Lo 
primero que hallaron fue una sabina, blanca toda, muy hermosa, al pie de la cual 
salía aquella fuente. Lo segundo que vieron fueron que todos los sauces que aquella 
fuente alrededor tenía eran blancos, sin tener una sola hoja verde: todas las cañas 
de aquel sitio eran blancas y todas las espadañas de alrededor. Empezaron a salir 
del agua ranas todas blancas y pescado todo blanco y entre ellos algunas culebras 
del agua, blancas y vistosas. Salía esta agua de entre dos peñas grandes, la cual salía 
tan clara y linda que daba sumo contento. Los sacerdotes y viejos, acordándose de lo 
que su dios les había dicho, empezaron a llorar de gozo y alegría y a hacer grandes 
extremos de placer y alegría diciendo ya hemos hallado el lugar que nos ha sido 
prometido”. Por su parte. Alvarado Tezozómoc señala en su Crónica Mexicayotl, 
escrita a finales del siglo XVI y principios del siglo XVII, sobre eso mismo que “(…) 
inmediatamente vieron el ahuehuete, el sauce blanco que se alza allí, y la caña y el 
junco blanco, y la rana y el pez blancos, y la culebra blanca del agua. (…). Después de 
esto se van a reposar y Huitzilopochti se aparece en sueños a uno de sus servidores 
y le dice que aún faltan por ver cosas, recordándole como su sobrino Copil que les 
había dado guerra cuando estaban en Chapultepec, había sido vencido y su corazón 
arrancado y arrojado en medio del lago. Que el corazón había caído sobre una roca 
y de ella había crecido un tunal que era asiento y nido de un águila que devoraba 
pájaros. ¡Este era el lugar señalado! Al día siguiente continúan la búsqueda del 
águila, lo que Durán relata de la manera siguiente (…) andando de una parte a otra 
devisaron el tunal y encima de él el águila con las alas extendidas hacia los rayos del 
sol, tomando el calor de él, el águila con las alas extendidas hacia los rayos del sol, 
tomando el calor de él y el frescor de la mañana y en las uñas tenía un pájaro muy 
galano de plumas preciadas y resplandecientes. Ellos como la vieron, humillársele 
casi haciéndole reverencia como a cosa divina, el águila como los vido, se les humilló 
bajando la cabeza a todas partes donde ellos estaban. Ellos viendo humillar al águila y 
que ya habían visto lo que deseaban, empezaron a llorar y a hacer grandes, extremos 
y ceremonias y visajes y meneos en señal de alegría… (Matos 2006, p.43-44)

Coyolxauhqui. 45 años de su descubrimiento. Palabras leídas el 29 del 2023 en el 
auditorio Eduardo matos Moctezuma museo del templo mayor. (…) Coyolxauhqui del 
Templo Mayor no estaba sola, con ella yacían ya las numerosas formas inconstantes 
de ella misma, a veces desdoblada sus trabajos necesarios para el movimiento de 



103

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

las cosas, a veces cargadora de muertos y de plantas. La Luna con muchas caras. 1 
segundo ensayo de López Austin ubica a Coyolxauhqui en el particular horizonte 
mítico de los mexicas, buscando las huellas de los informantes de Sahagún. La madre 
Coatlicue espantada por los planes matricidas de Coyolxauhqui y de los centzonhuiz-
nahuah, A los que el Sol recién nacido vence y mata en Coatepec, relatos reiterada 
por los memoriosos intérpretes de las pictografías del libro III del Códice Florentino 
del Códice Azcatitlan y de la historia de las Indias del padre Durán. (Arqueología 
Mexicana, 2023, No. 182, p. 74)

FIGURA 3.Entre los nahuas se atribuía un origen divino al cómputo del 
tiempo adivinatorio de 260 días, el tonalpahualli o cuenta de los “destinos” 

inventado por los dioses Oxomoco y Cipetonatl Códice Borbónico p. 21.3

Los cuatro barrios principales de Tenochtitlán eran: Atzacoalco (noreste), 
Cuepopan (noroeste), Moyotlan (suroeste), y Zoquiapan (sureste). Estos barrios, 
también llamados nauhcampan, eran divisiones administrativas y sociales de la 
ciudad, cada uno con su propio centro ceremonial y funciones específicas. 

Más detalles sobre los barrios:

•	 Atzacoalco:

3. (Arqueología Mexicana, 2002, Volumen X, No. 56, p.20)



104

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

Situado en el noreste de la ciudad, su nombre significa “lugar donde se cierra 
el agua” o “lugar de la esclusa”. 

•	 Cuepopan:

Ubicado al noroeste, su nombre se traduce como “lugar de las casas grandes” 
o “lugar de los edificios importantes”. 

•	 Moyotlan:

Localizado en el suroeste, su nombre significa “lugar de mosquitos” o “lugar 
de los mosquitos”. 

•	 Zoquiapan:

En el sureste, su nombre se interpreta como “lugar de tierra fangosa” o “lugar 
del lodo”. 

Estos barrios, a su vez, se dividían en unidades más pequeñas llamadas calpullis, 
que eran unidades residenciales y territoriales con sus propios centros ceremoniales y 
funciones. La vida ceremonial y social de Tenochtitlán giraba en torno a estos barrios 
y calpullis, donde se realizaban rituales, festividades y actividades comunitarias. 

Además, las calzadas principales de Tenochtitlán, que conectaban la isla con 
tierra firme, también actuaban como límites entre estos barrios y dividían la ciudad 
en cuatro secciones. 

FIGURA 4. Mapa de la ciudad México-Tenochtitlán, atribuido a Hernán Cortés e 
incluido en la edición de su segunda carta de relación 1524 (Portilla 2016 p.10)



105

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

MARCO TEÓRICO
Las palabras magia, adivinación, chamanismo y brujería, de moda hoy en 

día, Evocan una serie de ideas y mezclas que requieren aclaración para evitar su 
uso incorrecto, además de otro tipo de confusiones en el tiempo y el espacio en 
Mesoamérica se puede hablar sólo de las tres primeras prácticas, Ya que no existió 
la brujería que, en sentido estricto, significa un culto al diablo. De acuerdo con el 
diccionario de la real academia española, la brujería consiste en un conjunto de 
prácticas mágicas o supersticiosas que ejercen los brujos; estos son los hombres 
mujeres que deben sus poderes un pacto con el diablo. El Dr. Alfredo López Austin 
ha explicado en otros espacios que la ausencia de la brujería en México prehispánico 
se debe a que no existía una concepción del mal como entidad metafísica ya que 
tampoco había ningún Dios que tuviera atributos o campo de acción malignos 
que pudieran compararse con los del diablo por ello la brujería que hay en nuestro 
país es importada. El término chamanismo es definido en el diccionario como (…) 
Conjunto de técnicas creencias que tienen como eje el éxtasis. Para el término 
magia el mismo autor lo define como un conjunto de rituales y creencias en los 
que es muy difícil deslindar lo mágico de lo religioso. Todos los términos evocan el 
ámbito sobrenatural y la manera en que los hombres lo perciben y se comunican 
con él. (Magia y adivinación en El México de ayer y hoy) (Arqueología Mexicana, 
2004, Volumen XII, No. 69, p.19)

de acuerdo con Alfredo López Austin: La magia y la adivinación mesoamericana 
forman parte de una cosmovisión que separa el tiempo espacio divino del tiempo 
espacio de lo creado; concibe un flujo permanente de la voluntad de los dioses hacia 
la casa de las criaturas, imagina esta como la mezcla de sustancias divinas y materia 
perceptible y perecedera. (Arqueología Mexicana, 2004, Volumen XII, No. 69, p.20)

La adivinación como en el caso de la magia, el hombre pretende percibir lo 
desconocido haciendo uso de su componente divino. Para adivinar hace valer su 
semejanza con la pareja de los dioses viejos que fueron usados como modelos de 
la especie humana. (Arqueología Mexicana, 2004, Volumen XII, No. 69, p.22)

Hablar de mitos de los orígenes en Mesoamérica es acercarse a relatos 
fundacionales qué, más allá de sus variantes deja entrever procesos conceptuales 
dotados de homogeneidad y que han influido las creencias y formas de actuar de 
los pobladores de esta gran área cultural a través de muchos siglos. (Arqueología 
Mexicana, 2002, Volumen X, No. 56, p.20)

Uno de los rasgos básicos de Mesoamérica pese al uso de calendarios no sólo 
para computar el paso del tiempo sino programar la producción y la vida ritual 
entre otros aspectos. Con variantes de acuerdo con la época y la región- cambiaban, 
por ejemplo, los nombres de los días y los meses-hoy era común el uso combinado 



106

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

de 2 calendarios. El primero era el calendario de 365 días cuya función esencial 
era la programación de la vida diaria, homo tiempos de siembra y cosecha. El 
segundo constaba de 260 días y se utilizaba principalmente con fines religiosos y 
adivinatorios. Él xiuhpouhalli constaba de 18 meses de 20 días cada uno por lo que 
más apropiadamente se le debe llamar veintenas, hoy lo que en total da los 365 
días. (…) El tonalpohualli estaba formado por 20 trecenas que dan un total de 260 
días. Cada día de este ciclo tenía su nombre propio, que constaba de 2 elementos 
combinables un número de la serie 1-13 y un signo de la serie vigesimal cipactli-
xóchitl Entre los nahuas. Las 2 series qué suceden cíclicamente, los 260 días del 
ciclo completo (13 por 20 Responden en cierto modo a nuestra semana (había260 
nombres de día diferentes) cada uno de ellos comenzaba con un día nombrado 
por el número uno y por uno de los 20 signos. Basado en Tena 2000, la trecena está 
regida por un Dios patrono y las características atribuidas al día en que empezaba 
determinaba las de todo el periodo. Este ciclo cuyo origen preciso se desconoce 
(aunque probablemente estuviera relacionado con los ciclos conjuntos del sol la 
Luna y el planeta Venus), era utilizada principalmente con propósitos religiosos y 
adivinatorios. Es uno de los elementos característicos de los pueblos mesoamericanos 
y recibía distintos nombres: tonalpahualli en náhuatl, may en zoque y pille entre los 
zapotecos (Arqueología Mexicana, 2017, E. especial No. 71, p. 8)

FIGURA 5. Territorio de la Triple Alianza. 4

4. (Arqueología Mexicana 1995, volumen 3 No. 5, p. 21)



107

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

De acuerdo con la formación existente, la extensión del territorio controlaba 
la triple alianza -formada por México Tenochtitlan, Texcoco y Tacuba-etapa 
inmediatamente anterior a la llegada de los españoles es impresionante: más 
de 400 pueblos señoríos ciudades Estado, se encontraban, de una form,  u otra 
bajo su dominio. Según la matrícula de tributos, los pueblos y señoríos sujetos a 
recaudación tributaria se hallaban agrupados en 38 grandes provincias, fuentes 
señalan la estabilidad del imperio mexica sobre tal territorio. La efectividad del 
sistema se pondría a prueba durante la conquista. (Arqueología Mexicana 1995, 
volumen 3 No. 5, p. 20)

FIGURA 6. Según el XII Censo General de Población y Vivienda (2000) existen 117 
pueblos y 174 barrios que conservan dichas categorías políticas, identificados 
con los límites precisos reconocidos en diferentes fuentes. (Mora 2007, p.28)



108

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

La mayoría de los pueblos conservan el nombre que le fue asignado en la época 
colonial, compuesto en general por el de un santo católico unido al término náhuatl 
que originalmente tenía. Este último suele referir a algún atributo ecológico de 
la zona y en la mayoría de los casos se representa por un glifo. (Mora 2007, p.30)

Tipología espacial

De acuerdo con el agrupamiento y ordenación de los espacios arquitectónicos 
interiores fruto del análisis de sus características físicas y de su matriz fue posible 
identificar las siguientes estructuras:

-Espacios religiosos

-Espacios habitacionales 

-Palacios 

-Observatorios 

-Mercados

-Espacios funerarios 

-Espacios administrativos

-Espacios comerciales 

- Baños

-Torres

-Miradores (Mangino 2006 p. 152)

FIGURA 7 Tipos de Casa Mexica ilustración de Alberto Beltrán. Digitalización raíces5

5. Ídem.



109

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

En Tenochtitlan había casas de diferente arquitectura, material, tamaño forma 
y disposición en el contexto urbano. Esta variedad estaba fundamentalmente 
determinada por la posición social de los grupos familiares que las habitaban. En el 
islote de México se ubicaban lo mismo las sencillas casas de los campesinos que los 
suntuosos palacios de los gobernantes. Si hubiera que describir un modelo para las 
casas de los mexicas, este sería el formado por varias habitaciones alrededor de un 
patio. En este sentido las casas de Tenochtitlán no eran muy distintas en su concepción 
y en las funciones que cumplían que las de sus contemporáneos y antecesores en el 
centro de México. (Arqueología Mexicana, 2017, E.especial 75,  p.70)

MARCO TEÓRICO METODOLÓGICO
Dentro de la metodología ocupada se encuentran los sistemas complejos 

abordados por Edgar Morín que fundamentan su funcionamiento con un análisis 
profundo de interrelaciones de lo actual a lo histórico haciendo un tejido complexo. 
Si hilamos lo que fue Tenochtitlan con lo que es el Centro Histórico hoy mediante un 
tejido de tradiciones y danzas se observará la significación del espacio de acuerdo 
a las creencias y resistencias en el espacio, todo lo que se muestra por medio del 
análisis también etnográfico a través de la Etnografía de los lugares de Abilio Vergara, 
así como la metodología propuesta por Guillermo Cantor Magnani de actores, 
escenarios y reglas. En este caso en los recorridos del 26 de julio de 2024 se observa 
un escenario fragmentado por diversos grupos de tradición que ni siquiera pueden 
acceder al Zócalo de manera libre pues hay unas carpas que cierran el espacio. La 
metodología con un enfoque cualitativo nos da cuenta de las cualidades, que los 
mismos actores en este caso diversos grupos de tradición utilizan para darle un 
significado al espacio.

FIGURA 8 Zócalo 26 de julio Centro Histórico, 699 años de la fundación 
de Tenochtitlán hace referencia a la resistencia de los distintos calpulli 

en la Ciudad de México. Foto Archivo Personal Valiñas



110

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

FIGURA 9. Los cuatro rumbos representados el 26 de julio en el espacio 
público haciendo alusión al Códice Mayer. Foto Archivo Personal Valiñas

Los grupos de tradición, como su nombre lo dice son formados en la Ciudad de 
México por calpullis que tienen lideres diversos, ya sean temastianis o topiles que 
con un bastón de mando o para ser guía de su grupo preservan las tradiciones de 
nuestros antepasados, sus creencias siguen presentes por medio de la oralidad y 
están reflejadas en sus danzas en el espacio publico que evocan a los cuatro rumbos.



111

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

FIGURA 10. Portada del Códice Mendozino, puesto en el Zócalo por los 699 
años de la fundación México Tenochtitlán. Foto Archivo Personal Valiñas

Estos cuatro rumbos se ven también presentes en el Códice Mendoza realizado 
por el primer virrey de la Nueva España remembrando nuevamente los cuatro 
barrios o los cuatro rumbos, en la decoración vemos los atuendos basados en tilmas, 
las plantas los escudos y principalmente en el centro el águila posada en el nopal, 
motivo del asentamiento de los aztecas, de las promesas de su dios Huitzilopoctli 
para fundar esa ciudad que sería nombrada la Venecia Mesoaméricana.

En la siguiente imagen se observan varios carteles de los distintos calpullis de la 
Ciudad de México entre ellos podemos observar el Calpulli Tetzahuitl Tezcatlipocatl 
entre otros con la catedral de fondo y estos grupos danzando, en los recorridos y 
entrevistas se identifica la danza como una forma de gratitud y resistencia.



112

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

FIGURA 11 . Zócalo 26 de julio 2024 Grupos de Tradición, 
Calpullis en el Zócalo. Foto Archivo Personal Valiñas

FIGURA 12. Zócalo 26 de julio 2024 Grupos de Tradición, Calpullis en el 
Zócalo. Utilización del Huehuetl Foto Archivo Personal Valiñas



113

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

Se sigue utilizando este tambor tradicional Huehuetl  hecho con tronco de árbol 
hueco y con piel de ocelote está relacionado con el latido del corazón o el llamado 
a la guerra, se dice que tenía un uso ritual y simbólico, su uso sigue prevaleciendo 
en los grupos de tradición.

FIGURA 13. Danza a los 4 rumbos 26 de julio de 2024  699 años 
de la Fundación. Foto Archivo Personal Valiñas

FIGURA 14. Xoloescuincles en el Zócalo 26 julio 2024  (perro que según la tradición 
ayuda al paso por el Mictlan. Lugar de los muertos. Foto Archivo Personal Valiñas 



114

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

FIGURA 15. Juego de Pelota ancestral en el Zócalo Centro Histórico el 
26 de Julio de 2024 a los 699 años de la fundación de Tenochtitlán. 

Por parte del grupo de Ullama Sierra Tonantzin.

HALLAZGOS Y RESULTADOS UN EJERCICIO DESDE LA PINTURA.
Se observa en el espacio público el día de 26 de julio del 2024 una conmemoración 

conjunta de la celebración de la fundación, la figura de Coyolxauhqui esta presente 
en diversos carteles de los grupos de tradición, así como otras tradiciones ancestrales 
como el juego de pelota ancestral pero como desde esa interpretación puede dársele 
un sentido a la significación de esa piedra monumental encontrada en el Zócalo y su 
interpretación en nuestros días, eso hace el pintor Ricardo Chegues a continuación.

Uno de los hallazgos principales fue encontrar tras la catedral las últimas palabras 
de Cuauhtémoc, dichas en la Plaza de las tres culturas el 12 de agosto de 1521 antes 
de que lo apresaran el 13 de agosto de 1521, ese día se considera oficialmente la 
caída de Tenochtitlán y se circula con el último Tlatoani por lo que hoy son las calles 
de Tepito que en ese tiempo eran cuerpos de agua, con él en canoa llevándolo preso, 
hace alusión a que él sol se ocultó y en algún momento regresará y da la orden de 
esconder y destruir todo.



115

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

Figura 18. Consigna de Cuauhtémoc el 12 de agosto de 1521, un día antes de la 
Caída de la Ciudad. donde se menciona que el sol se ocultó y desapareció su rostro, 

dando cuenta de un periodo de oscuridad, relacionado también con la noche.6

CONCLUSIONES 
A 700 años de la fundación de Tenochtitlan en ese Centro Histórico con tantos 

contrastes, con tanta gente, con personas que siguen llegando para preservar sus 
tradiciones y saberes ancestrales que van pasando por medio de la oralidad se 
identifican hombres medicina también llamados nahuales, en referencia a su unión 
con la naturaleza, hay quienes les llaman chamanes, otra figura representativa son 
los topiles o guías, también llamados temastiani, estas figuras tratan de guiar a sus 
grupos que son nombrados calpullis, y hacen referencia a los teocallis, casas de lo 
que no nace, no muere y siempre pertenece, lo que podríamos decir una deidad. 
Las danzas son importantes en la conmemoración, el 26 de julio se danzó por 
parte de los distintos grupos, se jugó al juego de pelota, se celebraban rituales, 
convirtiendo el espacio publico en lugar comunitario, de tradición y resistencia, 
6. https://x.com/Cuauhtemoc_1521/status/1026554316834791425 .Acceso 23 de junio de 2025

https://x.com/Cuauhtemoc_1521/status/1026554316834791425%20.Acceso


116

CA
PÍ

TU
LO

 7
A

ZT
LÁ

N
, L

A
 F

U
N

D
A

CI
Ó

N
 D

E 
TE

N
O

CH
TI

TL
A

N
 A

 6
99

-7
00

 A
Ñ

O
S,

 E
L 

RE
G

RE
SO

 D
EL

 N
U

EV
O

 S
O

L 
Y 

LA
 L

U
N

A
 R

O
TA

 A
N

Á
LI

SI
S 

CO
M

PL
EJ

O
 A

 P
A

RT
IR

 D
E 

LO
 O

N
ÍR

IC
O

pues como se puede observar en las fotos el Zócalo no fue ese día un lugar público 
pues estaba cerrado por medio de distintas carpas, sin embargo, eso no fue motivo 
para detener a los calpullis que iban de todas a partes quienes rodearon las carpas 
y danzaron todo el día hasta altas horas de la noche. Carlos Castañeda habla del 
arte de la ensoñación como una forma de conectar planos espirituales, si los sueños 
eran motivo de predicción y adivinación en aquellos tiempos, esa costumbre sigue 
conservándose con los chamanes, que no son como tales brujos, si no seres humanos 
con dones para la sanación y apegados a la naturaleza. El medio ambiente, el espacio 
territorio, representan partes fundamentales en esa espiritualidad relacionada con 
el rito, el juego mismo de pelota ancestral está relacionado con la existencia y el paso 
por la vida con dignidad y honorabilidad, esas formas de significación regulan las 
tradiciones y el cuidado por la arquitectura misma y las preservación de las zonas 
arqueológicas que aún se conservan como es el caso del Templo Mayor en el Centro 
Histórico a un lado de la catedral donde se encuentra la consigna de Cuauhtémoc 
y marca una espera a algún evento importante, a esa salida del sol de nuevo del 
Anahuac,  en los recorridos se habla de una historia torcida, distorsionada que no 
es la verdadera historia de nuestros antepasados y que se requiere de ser reescrita 
para que se cuente de otra manera la grandeza de la ciudad que marcó un antes y 
un después en el corazón de la Patria, centro del Universo, ombligo de la luna, esa 
luna que relaciona todo con la noche y ese sol que la vence día con día.

REFERENCIAS
Arqueología Mexicana (1995), volumen 3 No. 5, p. 20

Arqueología Mexicana, (1998), Volumen V,  No. 29, p. 6

Arqueología Mexicana, (2017), E.especial 75,  p.70

Arqueología Mexicana, (2023), No. 182, p. 74

León Portilla M. (2016) Mapa de México Tenochtitlán y sus contornos hacia 1550 . Biblioteca 
Era

Matos Moctezuma (2006). Tenochtitlán. Editorial Fondo de Cultura Económica

Mangino Tazzer A. (2011) Arquitectura Mesoamericana. Relaciones Espaciales. Editorial 
Trillas.

Mora V, T. (2007) Los pueblos originarios de la Ciudad de México. Atlas Etnográfico. Gobierno 
del Distrito

Soustelle J. (cuarta reimpresión 2023) El Universo de los aztecas. Editorial Fondo de Cultura 
Económica




