
Todo o conteúdo desta revista está licenciado sob a Licença Creative Commons Atribuição 4.0 
Internacional (CC BY 4.0).

1

Revista Brasileira de

ISSN 3085-8178                                                                               vol. 1, n. 6, 2025

Ciências 
Humanas

Data de Aceite: 09/12/2025

Gustavo Lima e Santos
Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais (PUC-Minas).
https://orcid.org/0000-0003-0908-0249

René Armand Dentz Junior
Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais (PUC-Minas).
https://orcid.org/0000-0002-4842-0827

PERDÃO, RELIGIÃO E SUBJETIVIDADE: 
UM DIÁLOGO ENTRE PSICOLOGIA 
MORAL E TRADIÇÕES TEOLÓGICAS 
EM CONTEXTOS DE VIOLÊNCIA

ARTIGO 8

https://orcid.org/0000-0003-0908-0249
https://orcid.org/0000-0002-4842-0827


DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178162517118

A
RT

IG
O

 8
Pe

rd
ão

, R
el

ig
iã

o 
e 

Su
bj

et
iv

id
ad

e:
 U

m
 D

iá
lo

go
 e

nt
re

 P
sic

ol
og

ia
 M

or
al

 e
 T

ra
di

çõ
es

 T
eo

ló
gi

ca
s e

m
 C

on
te

xt
os

 d
e 

Vi
ol

ên
ci

a

2

Resumo: O presente artigo analisa com-
parativamente duas perspectivas relevantes 
sobre o perdão: a abordagem psicológica 
de McCullough e Worthington (1999), 
que identifica o perdão como fenômeno 
dual — simultaneamente sociopsicológico 
e espiritual —, e o estudo socio-religioso de 
Odak (2025), que examina as concepções 
islâmicas, católicas e ortodoxas do perdão 
em um cenário marcado pelo trauma co-
letivo da guerra na Bósnia-Herzegovina. A 
partir do texto disponível  artigo 4 , o arti-
go demonstra como elementos emocionais, 
cognitivos, rituais e comunitários moldam 
tanto a compreensão quanto a prática do 
perdão. Identifica-se uma discrepância en-
tre crenças religiosas e comportamentos 
perdoadores na vida cotidiana, levando à 
necessidade de integrar, à análise psicoló-
gica, dimensões processuais, condicionais, 
mnêmicas e espirituais que emergem das 
tradições religiosas. Conclui-se que a com-
plexidade do perdão exige uma abordagem 
interdisciplinar capaz de articular psicologia 
moral, teologia e ciências sociais, especial-
mente em contextos de violência extrema e 
reconstrução social.

Palavras-chave: Perdão; Religiosida-
de; Subjetividade; Pós-guerra; Psicologia 
Moral.

Introdução

O perdão é uma das categorias mais 
densas e ambivalentes da experiência huma-
na. Longe de ser apenas um gesto moral, ele 
envolve processos emocionais, dinâmicas 
sociais, estruturas religiosas, regimes de me-
mória e formas específicas de subjetivação. 
A tradição ocidental, marcada pelas contri-
buições do judaísmo, do cristianismo e do 
islamismo, reconhece o perdão como tarefa 

ética e espiritual, ao mesmo tempo em que 
sociedades contemporâneas — atravessadas 
por violências pessoais e coletivas — pro-
blematizam o seu alcance, seus limites e 
suas possíveis instrumentalizações.

O texto analisado neste artigo ofere-
ce uma oportunidade singular para com-
preender essa complexidade, ao colocar 
em diálogo dois referenciais teóricos dis-
tintos, mas complementares. De um lado, 
McCullough e Worthington (1999), que, 
a partir da psicologia moral, descrevem o 
perdão como modulação de respostas nega-
tivas diante de uma ofensa percebida, desta-
cando a influência ambígua da religiosidade 
sobre o comportamento perdoador. De ou-
tro, Odak (2025), cuja abordagem teológi-
ca e sociopolítica evidencia como tradições 
religiosas articulam o perdão em contextos 
de pós-guerra, nos quais trauma, memória 
e identidade desempenham papel central.

Enquanto McCullough e Worthing-
ton enfatizam a tensão entre valores decla-
rados e práticas concretas dos fiéis, Odak 
evidencia como essa tensão se intensifica 
quando o perdão envolve feridas históricas, 
narrativas coletivas e dores intergeracionais. 
Ao integrar ambas as perspectivas, este ar-
tigo busca demonstrar que o perdão não 
pode ser reduzido a uma decisão individu-
al ou a uma norma religiosa: ele é, antes, 
um processo pluridimensional, que exige 
condições sociais, simbólicas e espirituais 
específicas.

É nesse entrecruzamento — entre 
psicologia e teologia, entre indivíduo e 
comunidade, entre violência e reconstrução 
— que se torna possível compreender o 
perdão como tarefa, como processo e como 
horizonte ético para sociedades feridas.



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178162517118

A
RT

IG
O

 8
Pe

rd
ão

, R
el

ig
iã

o 
e 

Su
bj

et
iv

id
ad

e:
 U

m
 D

iá
lo

go
 e

nt
re

 P
sic

ol
og

ia
 M

or
al

 e
 T

ra
di

çõ
es

 T
eo

ló
gi

ca
s e

m
 C

on
te

xt
os

 d
e 

Vi
ol

ên
ci

a

3

O processo do perdão é um que, ine-
gavelmente, possui raízes intimas com a 
experiência religiosa. Por mais que ele não 
necessariamente necessite de ser realizado 
por uma via espiritual, seria um desserviço 
estuda-lo sem reconhecer que, ao falarmos 
de perdão, também estamos falando de uma 
experiência transcendental. Em vistas disso, 
analisaremos dois pontos de vista que apre-
sentam esta dicotomia de forma observável. 
Primeiro, analisaremos o artigo McCullou-
gh e Worthington (1999), que, ao adotar 
uma conceituação dual de perdão — abar-
cando tanto dimensões espirituais quanto 
sociopsicológicas — busca compreender 
como a religião e a personalidade perdoa-
dora se relacionam, para depois analisarmos 
o artigo de Odak (2025), que tem como 
seu objetivo compreender como o processo 
de perdão interpessoal foi conceptualizado 
dentro das religiões Islâmica, Católica Ro-
mana e Ortodoxa Sérvia, examinando como 
se relacionam com as dimensões processuais, 
coletivas, condicionantes e mnêmicas, no 
contexto específico do pós-guerra na Bósnia 
e Herzegovina. Uma vez realizadas nossas 
observações destes trabalhos, buscaremos 
analisar os estudos de Odak pelos conceitos 
apresentados por McCullough e Worthing-
ton, procurando possíveis correlações entre 
ambos trabalhos.

McCullough e Worthington (1999) 
iniciam seu debate frisando a natureza dual 
do perdão em si. Para os autores, ao mes-
mo tempo que o perdão possui uma faceta 
mais mundana, de natureza sociopsicológi-
ca, passível de se ser estudada e observada 
de forma desapaixonada, ele também possui 
uma face transcendental, de natureza espiri-
tual que evoca no ser humano pensamentos 
e sentimentos complexos e profundos que 
dialogam diretamente com sensibilidades 

humanas como nossa falibilidade e vulnera-
bilidade. Esta díade, por sua vez, faz do per-
dão um fenômeno difícil de ter sua essência 
compreendida.

Reconhecendo a complexidade do 
tema, McCullough e Worthington (1999) 
propõem que o perdão interpessoal depende 
de três fatores principais. Para que o proces-
so possa ocorrer, é necessário que: ocorra 
dentro de um contexto de percepção indivi-
dual de que a ação de um outro foi, de algu-
ma forma, danosa, imoral ou nociva; de que 
essa percepção evoque respostas emocionais 
- como raiva, medo ou tristeza –, respostas 
motivacionais – como desejo de vingança 
–, respostas cognitivas – como perda de res-
peito ou estima para com este outro –, ou 
respostas comportamentais – como evitação 
ou agressão – que promovam a deterioração 
da harmonia social e da boa vontade para 
com este agressor; e, por fim, de que, caso 
ocorra o perdão, que este fenômeno module 
as respostas negativas mencionadas anterior-
mente, permitindo que as relações interpes-
soais harmoniosas e pró-sociais possam ser 
reiniciadas.

O objetivo primário desta definição se-
ria o de trazer para o debate o aspecto trans-
cendental do perdão, que, considerando-se 
a época na qual este artigo foi escrito, tinha 
sido desconsiderado até então pelos estu-
dos sobre o tema. Portanto, McCullough 
e Worthington (1999) revisitam as origens 
religiosas do perdão, argumentando que a 
própria faceta mundana do fenômeno está 
condicionada a processos interpessoais de 
pensamentos, emoções e comportamentos, 
os quais, por sua vez, são profundamente 
influenciados pelas conexões psicológicas 
que as pessoas estabelecem com o transcen-
dental, mediadas por suas tradições, siste-
mas de crença e práticas rituais. Com isto, 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178162517118

A
RT

IG
O

 8
Pe

rd
ão

, R
el

ig
iã

o 
e 

Su
bj

et
iv

id
ad

e:
 U

m
 D

iá
lo

go
 e

nt
re

 P
sic

ol
og

ia
 M

or
al

 e
 T

ra
di

çõ
es

 T
eo

ló
gi

ca
s e

m
 C

on
te

xt
os

 d
e 

Vi
ol

ên
ci

a

4

temos aqui o conceito dos autores sobre o 
fenômeno do perdão que utilizaremos para 
continuarmos nossa análise de seus estudos.

Dentre os diversos debates religiosos 
que dialogam com o perdão, destacada aten-
ção deve-se ser dada às três grandes religiões 
monoteístas, judaísmo, islamismo e cristia-
nismo, visto seu impacto e influência na 
cultura ocidental. Começando nossa análi-
se a partir do judaísmo, uma característica 
importante que diferenciou esta religião das 
outras que existiam na Palestina antiga foi a 
crença de que Deus era capaz de perdoar a 
humanidade de seus pecados, elemento ino-
vador para as religiões da época. Atribuir a 
capacidade de perdoar como elemento cen-
tral da figura divina foi essencial para cons-
trução da vida moral judaica, principalmen-
te quando se reconhecendo que este perdão 
divino só poderia ser alcançado caso existis-
se, por parte dos fiéis, genuíno arrependi-
mento (McCullough; Worthington, 1999).

Desta forma, torna-se evidente a im-
portância que o ato de se arrepender assume 
na vida moral dos judeus. Para continuar-
mos, compreenderemos o ato de se arrepen-
der enquanto um conjunto complexo de 
ações e intenções que podem ser sintetizadas 
na presença do remorso intelectual, do re-
morso referente às consequências morais e 
interpessoais da ação em si e na convicção 
de não se repetir as mesmas ações no futu-
ro. Considerando, então, o arrependimen-
to enquanto uma exigência imprescindível 
dentro do processo do perdoar, podemos 
observar um dos primeiros elementos reli-
giosos associados ao perdão destacados por 
McCullough e Worthington (1999). De 
acordo com a tradição judaica, uma vez que 
Deus perdoa as pessoas com base no arre-
pendimento genuíno, impõe-se aos fiéis a 
obrigação religiosa de perdoar ofensores ver-

dadeiramente arrependidos. Consequente-
mente, o ato de perdoar, para os judeus, sai 
da esfera de mera responsabilidade moral e 
se eleva ao patamar de imperativo religioso.

Por outro lado, no cristianismo, ve-
remos que os temas de arrependimento e 
perdão trazem consigo diversas diferenças 
em relação ao judaísmo. Enquanto, para o 
judaísmo, o arrependimento se apresenta 
enquanto uma necessidade indispensável 
para se receber o perdão divino, no cristia-
nismo veremos como a relação do homem 
consigo mesmo, com o próximo e com 
Deus foi alterada com a vinda de Cristo à 
plano terreno. O Deus no cristianismo, por 
ser capaz de perdoar a humanidade através 
de Cristo, não faz do arrependimento um 
prerrequisito essencial para receber Seu per-
dão, transformando o ato de se arrepender 
genuinamente em um gesto e uma ação que 
reafirmam a prática da fé do fiel como um 
membro do Reino de Deus. Desta forma, as 
escrituras cristãs frisam a importância de se 
buscar o perdão não só de Deus, mas tam-
bém dos outros homens, considerando esta 
ação como um exercício e uma prática para 
quando se tornarem cidadãos do Reino de 
Deus (McCullough; Worthington, 1999).

Por fim, a religião muçulmana tam-
bém destaca a habilidade de Deus perdoar 
os pecados da humanidade enquanto cen-
tral dentro de sua teologia. No Alcorão, a 
habilidade de Deus de perdoar se apresen-
ta ilimitada perante a tendência humana 
de cometer transgressões, de tal forma que 
as escrituras sagradas da religião encorajam 
a piedade e a o perdão entre os homens na 
mesma medida em que eles mesmos dese-
jam ser perdoados por Deus. Desta forma, 
estudiosos dos textos islâmicos compreen-
dem que, para o islamismo, o ato de perdoar 
é mais virtuoso do que a busca por justiça, 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178162517118

A
RT

IG
O

 8
Pe

rd
ão

, R
el

ig
iã

o 
e 

Su
bj

et
iv

id
ad

e:
 U

m
 D

iá
lo

go
 e

nt
re

 P
sic

ol
og

ia
 M

or
al

 e
 T

ra
di

çõ
es

 T
eo

ló
gi

ca
s e

m
 C

on
te

xt
os

 d
e 

Vi
ol

ên
ci

a

5

independentemente do quão justificadas 
sejam as indignações das pessoas diante das 
injustiças vividas, de tal forma que o ato de 
perdoar em si se torna um gesto que apro-
xima as pessoas do divino e garante uma 
benção divina para aqueles que optam não 
retaliar as violências sofridas (McCullough; 
Worthington, 1999).

Com estas conceituações realizadas, 
podemos compreender a base do argumen-
to de McCullough e Worthington (1999), 
visto que são visíveis as raízes religiosas do 
ato de perdoar, principalmente quando se 
considerando as religiões que servem como 
base moral e existencial da filosofia ociden-
tal. Por conseguinte, não seria incompreen-
sível imaginarmos que, quando observando 
as pessoas e suas tendências a terem ou não 
personalidades perdoadoras, seria uma in-
ferência lógica assumirmos que aqueles que 
fundamentam seus valores e princípios nos 
preceitos religiosos dessas religiões possui-
riam ações, comportamentos e disposições 
pessoais mais alinhadas com o fenômeno 
do perdão. No entanto, de acordo com as 
análises feitas pelos autores, podemos obser-
var que, por mais que o envolvimento reli-
gioso das pessoas apresentem resultados em 
como elas compreendem o perdão de forma 
abstrata, isto não necessariamente se traduz 
em práticas de perdão em situações da vida 
cotidiana.

Tais conclusões foram alcançadas por 
McCullough e Worthington (1999) após 
analisarem um conjunto de artigos que bus-
caram observar o papel e a importância do 
perdão na vida das pessoas através de me-
todologias estatísticas de análise de compor-
tamento. Explicaremos aqui quais foram os 
elementos e os comportamentos analisados 
e faremos uma interpretação dos resultados 
alcançados. Primeiramente, foi-se analisado 

a importância do perdão enquanto um va-
lor moral, nos quais os resultados indicaram 
que, quanto mais religiosa a pessoa, mais 
provável era que ela indicasse o perdão en-
quanto um valor central em suas vidas, tan-
to no que diz respeito aos traços de persona-
lidade das outras pessoas quanto em relação 
à importância de exercerem práticas perdo-
adoras em suas próprias vidas. Em um ou-
tro momento, analisaram a forma como os 
respondentes da pesquisa observavam dile-
mas morais e como argumentavam racional 
quando defrontados com o fenômeno do 
perdão. Novamente, aqueles que se diziam 
mais religiosos utilizavam argumentos filo-
sóficos mais complexos, justificando práti-
cas de perdão em função do reconhecimen-
to da existência humana enquanto um fim 
em si mesma, enquanto pessoas menos reli-
giosas defendiam que o perdão nos cenários 
apresentados exercia papéis mais pragmá-
ticos, como manutenção da coesão social, 
ou como resultado de pressão externa ou 
obediência a normas e regras. Por fim, um 
terceiro estudo analisado pelos autores tinha 
por objetivo recolher e analisar autorrelatos 
de pessoas em circunstâncias que envolviam 
injustiças hipotéticas realizadas contra eles, 
analisando como os respondentes contem-
plavam, agiam e se sentiam em relação ao 
ato do perdão, com os resultados mostrando 
maiores taxas de práticas e de vivências de 
perdão entre os mais religiosos, juntamente 
com experienciarem menores taxas de senti-
mentos negativos decorrentes das violências 
vividas (McCullough; Worthington, 1999).

No entanto, estes primeiros estudos 
foram pesquisas que observavam a relação 
do perdão com a religiosidade pessoal dos 
participantes de forma abstrata e filosófica, 
analisando autorrelatos de comportamentos 
individuais dentro de cenários hipotéticos 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178162517118

A
RT

IG
O

 8
Pe

rd
ão

, R
el

ig
iã

o 
e 

Su
bj

et
iv

id
ad

e:
 U

m
 D

iá
lo

go
 e

nt
re

 P
sic

ol
og

ia
 M

or
al

 e
 T

ra
di

çõ
es

 T
eo

ló
gi

ca
s e

m
 C

on
te

xt
os

 d
e 

Vi
ol

ên
ci

a

6

ou se atendo a reflexões especulativas. Em 
função disto, McCullough e Worthington 
(1999) também analisaram outro conjunto 
de estudos que buscavam analisar a mesma 
correlação, no entanto, utilizando de experi-
ências concretas vividas pelos participantes. 
Estes estudos, em contraposição aos resul-
tados anteriormente alcançados, concluíram 
que a religiosidade pessoal dos respondentes 
era um fator estatisticamente irrelevante, 
com as pessoas mais religiosas destes estudos 
se comportando e se sentindo virtualmente 
identicamente às menos religiosas em cir-
cunstâncias similares. De forma abrangente, 
os estudos analisados pelos autores indica-
ram que, no que se refere a práticas con-
cretas de perdão referentes a transgressões 
reais vividas pelos entrevistados, não foram 
observadas associações significativas entre os 
mais e os menos religiosos (McCullough; 
Worthington, 1999).

Consideradas estas questões, Mc-
Cullough e Worthington (1999) concluem 
suas análises buscando compreender o por-
quê da discrepância observada entre a com-
preensão das pessoas religiosas sobre práticas 
de perdão de forma genérica e abstrata e a 
forma como elas agem em suas vidas coti-
dianas, argumentando que essa divergência 
pode ter ocorrido devido alguns possíveis 
fatores. Enquanto algumas das explicações 
dizem respeito aos métodos das pesqui-
sas utilizadas, reconhecendo que o objeto 
analisado é um de difícil observação e ex-
ploração, com as variáveis religiosas e seus 
impactos nos comportamentos humanos 
sendo possivelmente obscurecidos em fun-
ção de questões metodológicas, duas outras 
possibilidades reconhecem a chance de os 
resultados encontrados representarem cor-
retamente a realidade e serem justificados 
por outros fenômenos. As alternativas que 

foram apresentadas e que possivelmente po-
dem explicar este cenário são: de que a dis-
crepância decorreria do perdão se apresentar 
enquanto um valor socialmente desejável 
dentre pessoas religiosas, fazendo com que 
aqueles que pertencem a esse grupo social 
busquem parecer que possuem personali-
dades mais perdoadoras do que elas de fato 
têm, indicando a possibilidade da existência 
de um genuíno desejo de serem mais perdo-
adoras do que elas de fato são; ou de que a 
divergência observada ocorreria como con-
sequência do fato de que o ato de perdoar, 
quando se referindo a transgressões pessoais 
vivenciadas, seria influenciado por diversos 
outros fatores e condições sociopsicológicas. 
Dentre estes fatores sociopsicológicos, fo-
ram observadas a relevância de crenças rela-
cionadas à responsabilidade do transgressor 
por suas ações, sua intencionalidade e moti-
vações por detrás de seus atos, a seriedade do 
dano vivenciado, a presença ou ausência de 
um pedido de desculpas espontâneo e elabo-
rado, assim como os sentimentos experien-
ciados referentes ao transgressor, como rai-
va, simpatia, dó ou empatia. Assim sendo, a 
influência destes outros elementos possivel-
mente fazem com que o impacto da religio-
sidade pessoal no ato de perdoar seja menos 
relevante. No entanto, achamos digno de 
nota apontar que estes estudos indicaram a 
importância singular da empatia pelo trans-
gressor para que o perdão seja possível, com 
os autores argumentando que a religiosida-
de individual pode ser um fator relevante no 
comportamento perdoador caso ela positi-
vamente influencie a capacidade das pessoas 
de sentirem empatia por seus transgressores. 
(McCullough; Worthington, 1999).

Concluída a análise do artigo de Mc-
Cullough e Worthington (1999), exami-
naremos agora o trabalho de Odak (2025). 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178162517118

A
RT

IG
O

 8
Pe

rd
ão

, R
el

ig
iã

o 
e 

Su
bj

et
iv

id
ad

e:
 U

m
 D

iá
lo

go
 e

nt
re

 P
sic

ol
og

ia
 M

or
al

 e
 T

ra
di

çõ
es

 T
eo

ló
gi

ca
s e

m
 C

on
te

xt
os

 d
e 

Vi
ol

ên
ci

a

7

Para isto, buscaremos utilizar os conceitos 
formulados e os resultados encontrados 
pelos psicólogos estadunidenses em nossa 
análise do texto do teólogo belga, em sua 
exploração do papel do perdão nas religiões 
tradicionais da Bósnia-Herzegovina, consi-
derando-se o contexto de pós-conflito no 
qual o país se encontra. Para tal, começare-
mos contextualizando o texto de Odak.

Odak (2025) inicia sua pesquisa sobre 
o tópico do perdão após experienciar um 
cenário peculiar em um evento acadêmico 
destinado a ucranianos e croatas. Quando 
um palestrante abordou a temática do per-
dão para os presentes, utilizando a guerra 
da Iugoslávia como exemplo para elaborar 
o seu ponto, diversos ouvintes que possuem 
uma relação íntima com este evento históri-
co se mostraram visivelmente desconfortá-
veis com o tópico, com uma estudante em 
especial rejeitando a possibilidade de perdo-
ar os russos pelos seus crimes de tal forma 
que chegou a afirmar que legaria aos seus 
filhos este seu ódio. Em vistas disso, Odak 
buscou compreender qual seria o papel do 
perdão quando relacionada a questões po-
líticas, reconhecendo que, por mais que 
existam exemplos históricos do papel posi-
tivo e restaurador que o perdão pode ter1, as 
violências e as dores vivenciadas nesta escala 
se tornam muito mais complexas de serem 
superadas e perdoadas.

Como consequência dessa complexi-
dade, o próprio debate sobre o papel do per-
dão dentro dessa esfera tem recebido críticas 
e oposições. Thomas Brudholm (2008), em 
seu livro “Resentment’s Virtue: Jean Amery 
and the Refusal to Forgive” (A virtude do res-

1. Odak exemplifica o poder restaurador do perdão 
utilizando como exemplos a carta de 1965 dos bis-
pos poloneses para a comunidade alemã e o papel do 
Arcebispo Desmond Tutu na Comissão de Verdade e 
Reconciliação na África do Sul.

sentimento: Jean Amery e a recusa do per-
dão, tradução nossa) questiona a natureza 
religiosa dos pedidos de perdão, argumen-
tando que eles impõe expectativas irreais 
nas vítimas de atrocidades em massa. Tais 
críticas também surgem de teólogos, como 
Joshua Lazard (2015), que aponta sobre o 
que ele chama de “fetiche do perdão”, o que 
pode influenciar as pessoas a superarem pre-
maturamente problemas sociais estruturais 
antes de serem genuinamente resolvidos. 
Cientista político Jean Cahan (2013), por 
outro lado, defende que a própria impor-
tação do conceito de perdão para questões 
políticas é um erro por si só, alegando que o 
princípio é, por natureza, muito dependente 
da teologia cristã e desnecessário para a pro-
moção da paz e da segurança (Odak, 2025).

Reconhecidas estas críticas, Odak 
(2025) se propõe a analisar como os tex-
tos religiosos sobre o perdão podem ser 
concretamente aplicados na prática em 
contextos sociais de pós-guerra. Para tal, o 
autor entrevistou líderes religiosos cristãos 
e muçulmanos da Bósnia-Herzegovina de-
vido à história de conflitos que marcaram 
a região e o papel que cultura multiétnica 
e multirreligiosa local teve nestes conflitos 
violentos.

Realizadas as entrevistas e analisados 
os depoimentos dos representantes religio-
sos, Odak (2025) apresenta novas concei-
tuações de perdão que utilizaremos para 
comparar com os conceitos apresentados 
por McCullough e Worthington (1999). 
Caso nos recordemos, a definição de perdão 
dos autores americanos observa o fenômeno 
não só pelos seus resultados – modular as 
respostas negativas experienciadas por uma 
violência vivida e propiciar a restauração da 
harmonia social e das relações interpessoais 
– mas também pelas condições necessárias 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178162517118

A
RT

IG
O

 8
Pe

rd
ão

, R
el

ig
iã

o 
e 

Su
bj

et
iv

id
ad

e:
 U

m
 D

iá
lo

go
 e

nt
re

 P
sic

ol
og

ia
 M

or
al

 e
 T

ra
di

çõ
es

 T
eo

ló
gi

ca
s e

m
 C

on
te

xt
os

 d
e 

Vi
ol

ên
ci

a

8

para que o perdão sequer possa ser possível 
– a percepção individual da presença de um 
ato violenta que evoca respostas emocionais, 
cognitivas e comportamentais negativas. 
Odak, por outro lado, conceitua o perdão 
como três possíveis processos: perdão como 
uma clemência de uma punição legítima, 
perdão como um processo emocional e per-
dão como um processo de transformação 
espiritual.

Esta categorização realizada por Odak 
(2025), no entanto, não implica que o 
processo de perdão ocorre em três dimen-
sões – dispensacional, emocional e espiritu-
al – de formas distintas, mas sim que elas 
representam facetas do mesmo fenômeno. 
Considerando-se isto, explicaremos, primei-
ramente, estas três conceituações, para em 
um segundo momento analisarmos como 
estas dimensões dialogam com os aspectos 
da proceduralidade, coletividade, condicio-
nalidade e memória.

A primeira conceituação de Odak 
(2025) compreende o perdão como uma 
clemência de uma punição legítima e tem 
como ênfase as dimensões morais e legais do 
processo de perdão. Apresentada somente 
pelos participantes muçulmanos, esta pers-
pectiva encontra sua fundamentação em 
motivações religiosas, embasadas na Sharia, 
e diz respeito ao direito da vítima poder ab-
dicar da busca por retribuição ou por puni-
ções para o ofensor. É importante frisarmos 
aqui que a Sharia não permite que vítimas 
de injustiças busquem vingança, garantindo 
a elas somente o direito de poderem perdoar 
um perpetrador de seu crime, caso queiram. 
Caso elas não perdoem, elas simplesmente 
transferem a execução das medidas puniti-
vas prescritas em seus mandamentos religio-
sos para as autoridades legais. Sendo assim, 
enquanto a responsabilidade moral e legal 

das autoridades legais é a de aplicar a lei em 
conformidade com a Sharia e de executar a 
pena, os textos muçulmanos evidenciam o 
caráter justo de Deus uma vez que Ele confe-
ri às vítimas, ou seus familiares, o direito de 
perdoarem o perpetrador. Ademais, a Sha-
ria deixa claro que Deus encoraja o perdão, 
compreendendo o ato como sobre-humano 
e que aproxima as pessoas do divino. Desta 
forma, a possibilidade do perdão, dentro da 
crença islâmica, se encontra abarcada na fi-
gura de Deus, que, através de sua presença, 
concede aos seus fieis a confiança de esco-
lherem o perdão frente a situações dolorosas 
e complicadas, seguros de que Ele saberá li-
dar da maneira correta com o que ocorreu. 
Considerando-se estas questões, temos, en-
tão, que o papel do representante religioso 
islâmico no processo do perdão seria o de 
simbolizar essa ordem divina onde a cruel-
dade do crime realizado e a benevolência do 
perdão dado são ambas julgados adequada-
mente por Deus (Odak, 2025).

Dentre os líderes religioso cristãos, am-
bos os ortodoxos e os católicos, o elemento 
da punição no debate sobre o perdão não 
foi apresentado enquanto relevante ou per-
tinente, com essa diferença possivelmente se 
dando pelo fato de que o mundo islâmico 
não prevê a mesma separação entre o Esta-
do e a igreja da mesma forma que podemos 
observar no mundo cristão. Apesar disso, 
ambas tradições abraâmicas compartilham a 
compreensão de que a isenção da punição 
é somente uma pequena faceta do proces-
so de perdoar, sendo que o fenômeno em 
si diz respeito a toda uma cosmovisão e 
entendimento sobre a vida e a vida após a 
morte, com garantias específicas referentes 
às recompensas concedidas graças as ações 
alinhadas à vontade divina, como o perdão, 
e a certeza de que serão julgados uma última 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178162517118

A
RT

IG
O

 8
Pe

rd
ão

, R
el

ig
iã

o 
e 

Su
bj

et
iv

id
ad

e:
 U

m
 D

iá
lo

go
 e

nt
re

 P
sic

ol
og

ia
 M

or
al

 e
 T

ra
di

çõ
es

 T
eo

ló
gi

ca
s e

m
 C

on
te

xt
os

 d
e 

Vi
ol

ên
ci

a

9

vez ao fim de nossas vidas. Considerando-se 
isto, pode-se concluir que a existência dessas 
garantias permite que fiéis manejem mais fa-
cilmente seus estados emocionais, apoiados 
na convicção do contexto espiritual (Odak, 
2025). 

O segundo conceito de perdão apre-
sentado por Odak (2025) tem o perdão 
como um processo emocional que diz res-
peito a manutenção e a transformação das 
emoções negativas vivenciadas pelas víti-
mas. No cerne deste processo encontramos 
a compreensão de que perdoar diz respeito 
a uma mudança individual, na qual a pes-
soa deixa de se definir pelo sofrimento vi-
venciado no passado e busca aumentar o seu 
senso de agência, utilizando dessa nova li-
berdade para agir positivamente no mundo. 
Esta transformação emocional, no entanto, 
necessita de um engajamento proativo e de-
liberado da pessoa, não se referindo às mu-
danças naturais derivadas da passagem do 
tempo ou resultantes de forças externas. O 
ato de perdão, então, não ocorre por si só, 
surgindo como o resultado dos esforços de 
uma pessoa em assumir o peso e a respon-
sabilidade dele por acreditar ser a ação justa 
naquele contexto. Desta maneira, podemos 
observar que dois elementos cruciais para o 
perdão dentro dessa perspectiva são a inten-
cionalidade e a motivação, o que transforma 
o ato de perdoar em uma ação consciente e 
ativa na qual a vítima escolhe assumir essa 
responsabilidade motivada pelo desejo de 
agir em prol do bem maior (Odak, 2025).

Outro elemento relevante dentro des-
sa perspectiva diz respeito à liberdade, com 
membros das três religiões frisando sua im-
portância. Utilizamos liberdade, neste con-
texto, para nos referirmos à ideia de que 
os sentimentos negativos vivenciados pelas 
vítimas de violência as limitam em relação 
a elas mesmas e em relação a como elas inte-
ragem com o mundo. Isto se torna evidente 
quando vemos entre as falas dos participan-

tes quando falam sobre como o processo de 
perdão, através de um esforço consciente, li-
berta as pessoas dos impulsos naturais viven-
ciados por vítimas de dor e violência. Ade-
mais, também podemos observar o papel 
libertador do perdão quando evidenciamos 
como os sentimentos negativos naturais das 
violências ancoram as vítimas a um perma-
nente estado de retrospecção. Sentimentos 
como o ódio e a malícia, além de serem 
pecados, são danosos ao bem-estar físico, 
mental e espiritual de uma pessoa, algo evi-
dente quando consideramos como uma pes-
soa restringe suas ações e tem suas decisões 
fortemente influenciadas por sua percepção 
e pelas emoções vinculadas à experiência 
da violência passada. Essa pessoa acaba por 
conferir importância e poder desmedidos à 
memória e à dor, agindo reativamente ao 
mundo, utilizando a experiência passada 
como referência para seus comportamentos 
presentes e futuros. Como consequência, ela 
não age livremente e abdica de sua autono-
mia (Odak, 2025).

Também se destaca aqui o fato de que, 
por mais distintos que sejam, o ato de per-
doar pode ser completamente compatível 
com o desejo dos transgressores serem pu-
nidos adequadamente a partir da lei, desde 
que realizado este processo ativo de renún-
cia do ódio e da malícia. Isto ocorre por-
que, ao mesmo tempo que esta perspectiva 
compreende que é natural e legítimo que se 
sinta raiva em relação à violência em si ou 
às falhas sistêmicas da busca por justiça, ela 
também compreende que sentir ódio pela 
pessoa responsável ultrapassa esses limites, 
uma vez que a doutrina do amor estabele-
ce que também se deve amar o perpetrador, 
em conjunto com um genuíno desejo que 
ele encontre sua salvação (Odak, 2025).

E, por fim, temos o terceiro conceito, 
perdão como um processo de transformação 
espiritual, no qual observamos novamente o 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178162517118

A
RT

IG
O

 8
Pe

rd
ão

, R
el

ig
iã

o 
e 

Su
bj

et
iv

id
ad

e:
 U

m
 D

iá
lo

go
 e

nt
re

 P
sic

ol
og

ia
 M

or
al

 e
 T

ra
di

çõ
es

 T
eo

ló
gi

ca
s e

m
 C

on
te

xt
os

 d
e 

Vi
ol

ên
ci

a

10

processo de perdão enquanto individual. No 
entanto, vemos aqui uma diferença quando 
comparadas às outras duas conceituações. 
Diferentemente das outras conceituações, 
observamos aqui um processo de ilumina-
ção pessoal e de elevação espiritual, no qual 
a pessoa, através de seu contato direto com 
Deus, obtêm um entendimento elevado da 
natureza da realidade, e se torna capaz de, 
temporariamente, vivenciar os efeitos do 
perdão (Odak, 2025).

Em sua essência, esta forma de perdão 
seria o resultado de efêmeras experiências 
onde a pessoa, conseguindo se aproximar ge-
nuinamente de Deus, reconhece sua grande-
za e se entrega à sua benevolência, confiando 
que as resoluções dos problemas mundanos 
serão adequadamente resolvidos se deixados 
em Suas mãos. A experiência da união com 
Deus, portanto, se torna central para essa 
perspectiva, algo que todas fés concordam. 
No entanto, certas singularidades permane-
cem. Os católicos, por exemplo, compreen-
dem que o perdão não vem naturalmente, 
consistindo de uma manifestação da graça 
divina que exige genuíno esforço e proati-
vidade para se realizar, com essa experiência 
provocando uma profunda transformação 
existencial na pessoa, onde a graça divina 
potencializa seus esforços individuais em 
sua renovada busca pelo bem. Complemen-
tarmente, os ortodoxos correlacionam este 
processo com a metanoia, entendida como 
uma transformação profunda do espírito e 
da mente que resultam de um autêntico de-
sejo de buscar Deus e de direcionar sua vida 
para Ele (Odak, 2025).

Definidos os conceitos e retomada a 
ideia anterior de Odak (2025) de que es-
sas diferentes conceituações coexistem e 
meramente representam facetas diferentes 
do mesmo fenômeno, nos direcionaremos 

neste momento para as dimensões estabe-
lecidas pelo autor onde essa natureza pluri-
dimensional do perdão pode ser observada. 
De acordo com Odak, podemos observar a 
interação entre os elementos mencionados 
anteriormente quando analisamos o pro-
cesso do perdão por uma dimensão proce-
dural, por uma dimensão coletiva, por uma 
dimensão condicional e pela dimensão da 
memória. A dimensão procedural compre-
ende o fenômeno do perdão enquanto um 
processo fragmentado e não linear, no qual 
o objetivo final é a conquista de uma liber-
dade maior para se agir em função do bem. 
A fragmentação e a não linearidade aqui po-
dem ser observadas ao reconhecermos o lon-
go processo que separa as ações performáti-
cas dos ritos de perdão do alcance genuíno 
do perdão enquanto um processo profundo 
de mudanças internas que libertam a pessoa 
das emoções negativas. A dimensão coletiva, 
por sua vez, compreende o processo do per-
dão como um processo que, mesmo sendo 
essencialmente individual, ainda ocorre em 
um cenário coletivo, no qual as normas e 
os valores dessa coletividade influenciam o 
entendimento, a desejabilidade e a aplicação 
do perdão em si. Já a dimensão condicional 
compreende o processo como um conjunto 
de aspectos condicionais e não-condicionais, 
com a abertura para o perdão sendo não-
-condicional, mas o seu alcance geralmente 
sendo condicional. Observamos aqui então 
que, por mais que as três fés analisadas afir-
mem que todos seus fiéis devem se manter 
abertos para perdoar ofensores, a fé islâmica 
destoa das cristãs ao defender como impres-
cindível a existência do arrependimento e 
do desejo genuíno de ser perdoado por par-
te do transgressor, enquanto alguns cristãos 
defenderam que o processo do perdão deve 
ser não-condicional em sua completude. Por 
fim, a dimensão da memória compreende o 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178162517118

A
RT

IG
O

 8
Pe

rd
ão

, R
el

ig
iã

o 
e 

Su
bj

et
iv

id
ad

e:
 U

m
 D

iá
lo

go
 e

nt
re

 P
sic

ol
og

ia
 M

or
al

 e
 T

ra
di

çõ
es

 T
eo

ló
gi

ca
s e

m
 C

on
te

xt
os

 d
e 

Vi
ol

ên
ci

a

11

fenômeno enquanto um processo dual: por 
um lado, ele é baseado na memória de uma 
violência passada; por outro, ele transforma 
como essa violência é rememorada. Para que 
o processo do perdão possa ocorrer, ao mes-
mo tempo que se faz necessário que a vio-
lência vivida seja lembrada, reconhecemos 
que o ato de perdoar em si altera a memória, 
transformando-a de um elemento divisor e 
definidor em um testamento de benevolên-
cia e generosidade moral (Odak, 2025).

Concluídos nossos estudos dos artigos 
apresentados, buscaremos analisar como as 
definições apresentadas por McCullough e 
Worthington (1999) se relacionam com as 
reflexões e as investigações de Odak (2025), 
na esperança de que tal análise cruzada nos 
proporcione uma compreensão melhor de 
como estas diferentes conceituações podem 
ser utilizadas para se explorar o papel do 
processo de perdão em situações extremas. 
No entanto, frisamos aqui que as conceitu-
ações realizadas em ambos estudos possuem 
suas semelhanças e suas diferenças, com-
preensíveis ao nos recordamos dos objetos 
de estudo de cada trabalho. Não obstante, 
também apontamos como essas diferentes 
perspectivas se complementam.

Para ilustrar este ponto, podemos ob-
servar como o conceito de McCullough e 
Worthington (1999) – que definem o per-
dão como um fenômeno que proporciona a 
modulação de respostas negativas derivadas 
de uma percebida violência experienciada, 
para que ocorra o reestabelecimento das re-
lações interpessoais harmoniosas e pró-so-
ciais – se apresenta enquanto aplicável no 
contexto analisado por Odak (2025), este 
sendo o de um país em reconstrução após 
uma guerra violenta onde as marcas daquela 
violência ainda impactam aquela sociedade 
nos dias de hoje. Esta afirmação pode ser re-

alizada ao reconhecermos que os prerrequi-
sitos apresentados por McCullough e Wor-
thington são evidentes no cenário histórico 
sociopolítico estudado por Odak, visto que 
temos a existência de uma violência passa-
da percebida – a guerra da Iugoslávia –, que 
gerou sentimentos de animosidade, ódio 
e desarmonia social – resultantes do sofri-
mento e da dor experienciadas na guerra e 
visíveis nas falas de ódio da aluna que Odak 
destaca –, e que, caso não apaziguados atra-
vés do perdão, continuarão envenenando 
aquela sociedade – também visíveis na fala 
da mesma aluna, que se sentiu confortável 
o suficiente para dizer que deseja passar seu 
ódio para seus filhos, na esperança de preser-
var a cisão e a desarmonia social, sabotando 
qualquer chance de reconciliação para as ge-
rações futuras.

Comprovada a aplicabilidade do con-
ceito de McCullough e Worthington (1999) 
na análise de Odak (2025), focaremos agora 
em como estes trabalhos se complementam, 
considerando-se, em especial, suas reconhe-
cidas limitações. Como mencionado ante-
riormente, a conclusão da investigação de 
McCullough e Worthington foi que, con-
traditoriamente, por mais que a religiosida-
de influencie positivamente como as pessoas 
compreendiam o perdão e se sentiam em 
relação ao processo do perdão, esta influen-
cia não era observada em suas vidas pessoais, 
com suas taxas de comportamentos perdoa-
dores sendo virtualmente idênticos aos das 
pessoas menos religiosas. Esta discrepân-
cia, como afirmado pelos próprios autores, 
é um elemento extremamente difícil de se 
discernir claramente a causa, visto sua na-
tureza complexa e multifacetada. No entan-
to, temos, através dos resultados de Odak, a 
oportunidade não de explicar o porquê des-
sa discrepância, mas sim de, possivelmente, 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178162517118

A
RT

IG
O

 8
Pe

rd
ão

, R
el

ig
iã

o 
e 

Su
bj

et
iv

id
ad

e:
 U

m
 D

iá
lo

go
 e

nt
re

 P
sic

ol
og

ia
 M

or
al

 e
 T

ra
di

çõ
es

 T
eo

ló
gi

ca
s e

m
 C

on
te

xt
os

 d
e 

Vi
ol

ên
ci

a

12

resolvê-la, alinhando as ações das pessoas re-
ligiosas com suas filosofias internas.

Para isso, devemos reconhecer que 
os estudos de McCullough e Worthington 
(1999), por mais que inovadores, não se 
aprofundaram na grande problemática que 
permeia o debate sobre o perdão, esta sendo 
a de sua aplicabilidade na vida real. Por outro 
lado, este tema é propriamente identificado 
e aludido pelos estudiosos do perdão entre-
vistados por Odak (2025) que reconhecem 
a existência de inegáveis limitações no deba-
te sociorreligioso sobre o perdão, ao buscar 
relaciona-lo e aplica-lo diretamente a expe-
riências coletivas e intensas de sofrimento.

Buscando compreender, através da 
análise dos textos sagrados dessas religiões 
e do estudo de casos reais, como o perdão 
pode ser uma influência positiva nos proces-
sos de reconstrução social, Odak (2025) ob-
servou que certos elementos e características 
que impactavam o processo de perdão. Em 
suma, para que o processo de perdão na vida 
cotidiana ocorra com mais facilidade, se tor-
na importante considerarmos que: o proces-
so de perdão não é um linear, ocorrendo de 
forma fragmentada; as normas e os valores 
da coletividade possuem forte influência no 
processo; por mais que exista um consenso 
dentre as fés de que a abertura para o perdão 
não é condicional, diversas interpretações 
entendem como possível a presença de ou-
tros elementos que condicionem como esse 
perdão pode e deve ocorrer; e que a memó-
ria tem um papel crucial no processo, com 
o verdadeiro perdão se encontrando em um 
lugar delicado, onde a pessoa não esquece a 
violência vivida, mas também não se deixa 
ser definida por ela, optando, na verdade, 
por manter sua memória viva, porém trans-
formada, construindo novos significados 
através desta mudança.

Contextualizado nossos pontos de de-
bate, esta é a conclusão que alcançamos: a 
discrepância observada por McCullough e 
Worthington (1999) pode ser solucionada 
caso as pessoas religiosas observem o pro-
cesso de perdão pela lente dessas dimensões 
apresentadas por Odak (2025), buscando 
aplica-las não somente quando se tratando 
de reflexões abstratas, mas também em suas 
vidas e em suas relações pessoais.

Conclusão

A análise comparativa entre Mc-
Cullough e Worthington (1999) e Odak 
(2025) permite compreender que o perdão 
é um fenômeno essencialmente multidi-
mensional, cuja complexidade não pode ser 
capturada por um único campo do saber. 
Se, por um lado, a psicologia moral identi-
fica os mecanismos emocionais e cognitivos 
que modulam comportamentos perdoado-
res, por outro, a teologia e as ciências sociais 
lembram que esses comportamentos são 
constituídos por redes simbólicas, práticas 
comunitárias e memórias coletivas. Assim, 
a aparente distância entre “acreditar no per-
dão” e “praticar o perdão”, encontrada por 
McCullough e Worthington, não deve ser 
interpretada como contradição moral, mas 
como expressão da insuficiência de modelos 
restritos à subjetividade individual.

O estudo de Odak evidencia que, em 
contextos de violência e pós-guerra, o perdão 
só pode ser pensado a partir de condições 
que ultrapassam o domínio psicológico: re-
conhecimento do sofrimento, possibilidade 
de justiça restaurativa, segurança comunitá-
ria, rituais religiosos, tempo de elaboração e 
disposição espiritual. Memória, dor, identi-
dade e justiça entrelaçam-se de modo inse-
parável. Quando o perdão é exigido sem que 



DOI: https://doi.org/10.22533/at.ed.8178162517118

A
RT

IG
O

 8
Pe

rd
ão

, R
el

ig
iã

o 
e 

Su
bj

et
iv

id
ad

e:
 U

m
 D

iá
lo

go
 e

nt
re

 P
sic

ol
og

ia
 M

or
al

 e
 T

ra
di

çõ
es

 T
eo

ló
gi

ca
s e

m
 C

on
te

xt
os

 d
e 

Vi
ol

ên
ci

a

13

essas condições estejam presentes, corre-se o 
risco de reforçar desigualdades, silenciar víti-
mas ou instrumentalizar discursos religiosos 
em benefício de narrativas políticas.

A partir dessa perspectiva, torna-se cla-
ro que o perdão não deve ser reduzido a um 
ato instantâneo nem a um imperativo moral 
descontextualizado. Ele é, antes, processo, 
travessia e tarefa. Processo, porque envolve 
transformação emocional, reelaboração cog-
nitiva e reconstrução simbólica; travessia, 
porque exige que o sujeito ultrapasse a fixa-
ção traumática e encontre novas formas de 
significar a própria história; tarefa, porque 
implica liberdade, responsabilidade e cora-
gem para reconfigurar a própria relação com 
o passado.

À luz desses elementos, podemos 
afirmar que o perdão emerge como uma 
prática ética e espiritual que, embora 
profundamente pessoal, é também coletiva e 
relacional. Ele não apaga o mal sofrido, mas 
o reinscreve em horizonte onde a violência 
não determina nem encerra a narrativa 
do sujeito. No diálogo entre psicologia e 
teologia, percebe-se que o perdão não é a 
negação da dor, mas sua transformação. 
Como escrevo em outros lugares, o perdão 
é sempre um ato que reconduz a ferida ao 
campo do sentido, não para justificá-la, mas 
para impedir que ela continue governando 
a vida.

Assim, ao integrar perspectivas psi-
cológicas, teológicas e sociopolíticas, este 
artigo demonstra que o perdão deve ser 
compreendido como um movimento que 
exige tempo, maturação, condições afetivas 
e estruturas comunitárias que sustentem 
sua possibilidade. É somente quando essas 
dimensões se encontram — quando subje-
tividade, espiritualidade e justiça dialogam 
— que o perdão pode tornar-se caminho 

autêntico de reconciliação e esperança para 
indivíduos e sociedades feridas.

Referências

MCCULLOUGH, Michael E.; WORTHING-
TON, Everett L. Jr., Religion and the Forgiving 
Personality. Journal of Personality, [S. l.], v. 
67, n. 6, p. 1141-1164, Dec. 1999.

ODAK, Stipe. Exploring Complexities of For-
giveness in Religious Traditions in a Post-Con-
flict Setting: Interviews with Muslim and 
Christian Leaders in Bosnia and Herzegovina. 
Religions, [S. l.], v. 16, n. 5, p. 537, 2025.


