
Todo o conteúdo desta revista está licenciado sob a Licença Creative Commons Atribuição 4.0 
Internacional (CC BY 4.0).

1

Revista Brasileira de

ISSN 3085-816X                                                                               vol. 1, n. 2, 2025

Letras, 
Linguística e Artes
Data de Aceite: 08/12/2025

Cipriana Santa Brites Dias
Doutora em Estudo de Literatura e Cultura pela Universidade de Lisboa – UL, Portugal. Professora do
Departamento de Formação de Professores do Ensino Básico da FEH/UNTL -TL
https://orcid.org/0009-0009-3336-0372

Gaspar Varela
Doutorado em Ensino de Ciências e Educação Matemática pela Universidade Estadual de Londri-
na-UEL.
Professor do Departamento de Formação de Professores do Ensino Básico da FEH/UNTL -TL
https://orcid.org/0000-0002-1441-6619

MÚSICA NO PROCESSO DA 
CONSTRUÇÃO DE IDENTIDADE 
NACIONAL E CULTURAL DO 
POVO DE TIMOR-LESTE

ARTIGO 3



DOI https://doi.org/10.22533/at.ed.816X122501123

A
RT

IG
O

 3
M

Ú
SI

CA
 N

O
 P

RO
CE

SS
O

 D
A

 C
O

N
ST

RU
ÇÃ

O
 D

E 
ID

EN
TI

D
A

D
E 

N
A

CI
O

N
A

L 
E 

CU
LT

U
RA

L 
D

O
 P

O
VO

 D
E 

TI
M

O
R-

LE
ST

E

2

RESUMO: Este trabalho busca refletir 
acerca dos sentidos de música e música 
timorense. O problema que orienta esta 
reflexão é: até que ponto ou de que forma 
os sentidos da música, principalmente, mú-
sica timorense pode contribuir elementos 
aos processos de construção da identidade 
nacional e cultural do do povo local em Ti-
mor-Leste? Análise baseia-se em aspectos 
teórico-metodológicos de natureza qualita-
tiva, com uso de estudo e investigação bi-
bliográfica de fundamentação teórica.  Na 
discussão, são contemplados em sentido 
música; vínculo entre música e identidade 
cultural no contexto timorense, em conso-
nância com os estudos elaborados por Fi-
lipe (2018); Hanna (2018); Hall (2016); 
Malerba (2014); Kiakilir, (2013); Paulo 
(2013); Horizonte (2012); Sousa (2007); 
Castro (2007); Benedict (2005); De Nora 
(2000), Wolton (2000); Blacking (1995); 
Cruz (1993); Martins (1985); Correia 
(1984);Tame (1984); Herzheld (1981); Go-
rina (1971); Tomas e Graça (1958); Freitas 
(1955); Corazzi (1883) etc. A compreensão 
do contributo dos processos históricos de 
música (timorense) é extremamente neces-
sária, pois, antes da colonização portuguesa 
e da invasão da Indonésia na ilha de Timor 
já era conhecida como um território único, 
sendo não haviam existido indústrias mo-
dernas como atualmente. Todas as regras 
entre as linhagens familiares eram reguladas 
de acordo com os costumes da tradição cul-
tural local. A prática das tradições culturais 
servia como base para unir ou desunir uns 
dos outros. Aqui, a prática cultural tornou-
-se uma espécie de tribunal tradicional que 
tinha uma influência importante na deter-
minação das relações, boas ou más, e na 
sobrevivência entre as diferentes linhagens, 
entre etnias e entre famílias. A partir dessa 
compreensão que podemos perceber quais 

elementos de música timorense contribuem 
ao processo de construção de identidade 
nacional e cultural do povo maubere.   

PALAVRAS-CHAVE: Povo Maubere; Mú-
sica Timorense, Construção de Identidade 
Nacional e Cultural. 

Introdução 

“Música oferece à alma 
uma verdadeira cultura 
íntima e deve fazer parte da 
educação do povo”, e na sua 
própria palavra, som e ritmo  
permite-nos ter contato com 
os ancestrais. 

François Guizot

O presente artigo intitula-se “Música 
no processo da construção da identidade 
nacional e identidade cultural do povo de 
Timor-Leste”. O presente artigo é uma par-
te integrante da minha tese doutoral intitu-
lada “Música de resistência timorense como 
repertório popular na reafirmação da identi-
dade nacional e identidade cultural do povo 
de Timor-Leste: Estudo exploratório”. Nes-
ta obra falaria sobre a relação entre a música 
e identidade cultural do povo ou de uma 
comunidade conhecida como a identidade 
cultural do povo de Timor-Leste. 

Este artigo está subdividido em qua-
tro partes essenciais. Numa primeira parte 
apresentaria sobre a origem da música ti-
morense. Numa segunda parte abordará o 
significado da música. Numa terceira parte 
falaria sobre a identidade cultural do povo 
timorense à música timorense. Na quarta 
parte a entrada da música tradicional timo-
rense na prática da cultura e ritual timoren-
se e na quinta parte será numa última parte, 
esta faz parte da conclusão.



DOI https://doi.org/10.22533/at.ed.816X122501123

A
RT

IG
O

 3
M

Ú
SI

CA
 N

O
 P

RO
CE

SS
O

 D
A

 C
O

N
ST

RU
ÇÃ

O
 D

E 
ID

EN
TI

D
A

D
E 

N
A

CI
O

N
A

L 
E 

CU
LT

U
RA

L 
D

O
 P

O
VO

 D
E 

TI
M

O
R-

LE
ST

E

3

Os resultados do presente artigo con-
firmam a relevância da música na constru-
ção e reconstrução da identidade de cada 
indivíduo. Pois, a música era bastante forte 
e influenciadora na ação e na mente do povo 
de Timor-Leste.  A música lhes recorda so-
bre o quê e quem são, de onde vêm, aon-
de vão e o que querem como indivíduos, a 
despeito da luta pelo direito à cultura e pela 
identidade como povo.   

Além disso a música timorense como 
um meio que pode encaminhar o povo local 
para entrar em contacto com os seus ante-
passados. São esses que deram a música a 
um lugar de representações da identidade e 
originalidade do povo, inseridas nas práti-
cas que se apresentam nas estrofes, lingua-
gem, símbolos, sonoros, ritmos e melodias 
musical.

A identidade cultural timorense é um 
conjunto vivo e ativo de relações sociais e da 
riqueza de herança patrimónios simbólicos 
historicamente compartilhados que cria e 
identifica a harmonia e a união de determi-
nados valores entre os membros da socieda-
de timorense. 

Em contexto timorense, a música e a 
identidade cultural são forças políticas e são 
modos de viver em contexto do percurso 
histórico do local. Sobrepõem-se frequen-
temente e reforçam-se mutuamente. E, 
junta ou separadamente, podem mobilizar 
e apoiar as comunidades timorenses no seu 
percurso e o sentimento de pertença das no-
vas gerações timorenses. Ambas assumem 
papéis essenciais na construção da identida-
de do povo. De facto, o universo era, cor-
rentemente, perspetivado numa unidade 
essencial entre Deus, o homem e a natureza. 

O sentido da música

A doutrina ética da música, que foi 
uma criação do filósofo Platão, aperfeiço-
ada pelo seu discípulo Aristóteles, resistiu 
aos séculos. Ainda Beethoven estava cheio 
dela e hoje, nós não a registamos e não lan-
çamos inteiramente (Herzheld,1981, p.25).  
No entanto, tentaremos apresentar algumas 
ideias importantes da música, que se podem 
sincronizar com a finalidade pretendida dos 
estudos culturais. 

Tomas e Graça (1958), acrescentam 
sobre o sentido da música: (do lat. Música, 
gr. Mousiké), arte de combinar os sons de 
modo a agradar ao ouvido para, pondo em 
ação a inteligência, falar aos sentimentos e 
comover a alma. Como ciência, a música 
aparecia os sons nas suas relações com a me-
lodia, o ritmo e harmonia. 

Não auferindo do mundo sensível se 
não o material sonoro que prepara, modela 
e combina, a música é uma arte puramente 
espiritual e subjetiva. Forme as modalidades 
ou modos de expressão de que dispõe. A 
música é, de harmonia com as característi-
cas de profana, religiosa, erudita e profana» 
(Tomas e Graça, 1958, p.275).   

O sentido da música é a “Organização 
de sons com intenções estética, artística ou 
lúdica, variáveis de acordo com o autor, com 
a zona geográfica, com a época, etc. Outro 
sentido é arte e técnica de combinar os sons 
de forma melodiosa”1.  

O som é a matéria-prima da música 
(Gorina, 1971, p.11), o som tem a sua pro-
priedade cuja altura e intensidade se adap-
tam à possibilidade de captação do nosso 

1 música”, in Dicionário Priberam da Língua Por-
tuguesa [em linha], 2008-2021,  https://dicionar-
io.priberam.org/m%C3%BAsica  [consultado em 
10-03-2023]. 

https://dicionario.priberam.org/música
https://dicionario.priberam.org/música


DOI https://doi.org/10.22533/at.ed.816X122501123

A
RT

IG
O

 3
M

Ú
SI

CA
 N

O
 P

RO
CE

SS
O

 D
A

 C
O

N
ST

RU
ÇÃ

O
 D

E 
ID

EN
TI

D
A

D
E 

N
A

CI
O

N
A

L 
E 

CU
LT

U
RA

L 
D

O
 P

O
VO

 D
E 

TI
M

O
R-

LE
ST

E

4

ouvido. A autora salientou ainda dois outros 
elementos conhecidos são de intensidade e 
duração.  Além disso, como referir por Hall, 
(2016, p.24-25) que, “a música por sua vez 
é como uma linguagem na medida em que 
emprega notas musicais para transmitir sen-
sações e ideias, mesmo que abstratas e sem 
referência direta na “realidade material”. 
Mas sim, por assim dizer, no ritmo dos pen-
samentos dos homens, na melodia das suas 
emoções e na harmonia do esprito e saúde 
corporal e estilos de movimentos (Tame, 
1984, p.15). 

Visto que a música, uma arte, combi-
nação entre sons, movimentos, sentimentos 
e silêncio, de modo geral toda gente perce-
ber a música, pode ser música a arte, música 
o corpo e música o movimento e é sensível 
a qualquer espécie de música. Por isso per-
cebermos também que a música como lin-
guagem natural e universal cujo princípio de 
admite uma combinação de todos elemento 
que contribui para a harmonização e a bele-
za da vida humana.

O sentido da música 
timorense

Minha Música é minha 
cultura minha cultura é 

minha identidade

Brites Dias,2019

Música timorense desde sempre na 
linguagem nativo como um do objeto de 
representação da identidade timorense. 
A palavra de representação segundo Hall, 
apresenta a noção de representação “como 
um ato criativo que se refere ao que as pesso-
as pensam sobre o mundo, sobre o que “são” 
nesse mundo e o que é mundo esse, sobre 

a qual as pessoas estão a referindo transfor-
mando essas representações em objeto de 
analise crítica e científica do “real” ” (Hall, 
2016, p.11).    

Basicamente, a linguagem, sonora, o 
ritmo e melodia musical constrói um signi-
ficado, um símbolo e uma representação das 
identidades do povo. A linguagem susten-
ta o diálogo entre participantes de modo a 
permitir que eles construam uma cultura de 
significados e compartilhados e interpretam 
o mundo de maneira semelhante. A lingua-
gem é capaz de fazer isso porque ela opera 
como um sistema de representacional. 

Na linguagem, sonoras, ritmos me-
lodias e até os seus instrumentos, fazemos 
uso de signos e símbolos para significar ou 
representar para outros indivíduos o nosso 
conceito, ideias e sentimentos. 

A linguagem é um dos meios através do 
qual pensamentos ideias e pensamentos são 
representados numa cultura, são elementos 
aspetos simbólicos e dos teores comunicati-
vos, deu-se importância ao processo da cons-
trução e reconstrução da identidade cultural 
do povo através da sua performance.

Para Turner e Schechner (1982) cita-
do por Pinto (2001 p.?) performances são, 
simultaneamente, étnicas e interculturais, 
históricas e sem história, estéticas e de cará-
ter ritual, sociológicas e políticas. Em última 
instância performance é um tipo de com-
portamento, uma maneira de viver experi-
ências. Vistas desta maneira, Turner e Sche-
chner deixam claro que performances não 
se restringem apenas a cerimônias, rituais, 
eventos musicais e teatrais etc., mas que se 
estendem a muitos domínios da vida, seja 
ela tribal ou inserida no mundo industrial 
e moderno.



DOI https://doi.org/10.22533/at.ed.816X122501123

A
RT

IG
O

 3
M

Ú
SI

CA
 N

O
 P

RO
CE

SS
O

 D
A

 C
O

N
ST

RU
ÇÃ

O
 D

E 
ID

EN
TI

D
A

D
E 

N
A

CI
O

N
A

L 
E 

CU
LT

U
RA

L 
D

O
 P

O
VO

 D
E 

TI
M

O
R-

LE
ST

E

5

A música timorense procura transmite 
a mensagens, doutrinas dos antepassados aos 
seus netos, manifestada no mundo material 
em forma de som, em que segundo Sousa 
diz que porque só voz ou som que tem cone-
xão física direta com o próprio antepassado 
(Sousa, 2007, p.45). A voz ou o som musi-
cal timorense segundo Kiakilir ambos estão 
associadas à energia cósmicas que representa 
a presença do nosso antepassado (Kiakilir, 
2013, p.17). 

O seu som cósmico domina frequen-
temente a cada fase do processo dos ritos, 
com todo som audível, a música contém 
alguma coisa poder, energia da palavra dos 
seus antepassados intermediado por anci-
ãos.  O som audível capaz não só de influen-
ciar a mente e as emoções do homem, mas 
também literalmente, de moldar e alterar 
os efeitos físicos que têm lugar no mundo 
(Tame, 1984, p.186). 

Em relação com a importância da voz 
e ou o som da música, afirma por Filipe que 
diz que «a música é a voz do nosso antepas-
sado. Uma voz sagrada em forma de harmo-
nia, melodia e ritmo (Filipe, 2018, p.30). 
Essa voz, também considerada por Tame 
sobretudo “a própria voz um dos meios 
mais potente de expressão das forças cós-
micas do que os instrumentos inanimados” 
(Tame,1984, p.188). 

Deste modo a música timorense é 
uma prática significante na cultura local. De 
qualquer modo de expressão e transmissão 
pela língua falada e linguagem é representa o 
conceito, ideias, sentimento e pensamento, 
são elementos que unem todos os membros 
da tribo, reforça a sua comunhão-participa-
ção nas práticas culturais autóctones. Con-
serva e fortalece a vida, como são os terre-
nos, o património herdado.      

Segundo Correia (1984), “a música é 
uma grande fonte que nasce mais esponta-
neamente fora dos circuitos comerciais, da 
própria vivência do povo local, da sua luta 
e do seu quotidiano, nas suas práticas cul-
turais, dos seus próprios gestos (Correia, 
1984, p.126), e Herzfeld, (1981), afirma 
que “A música é um produto tão favorável 
ao desenvolvimento cultural e à necessidade 
da humanidade” (Herzfeld, 1981, p.174). 

A vinculação entre música 
e identidade cultural

Em contexto timorense, a música e a 
identidade cultural são realmente carregam 
significado e funcionam como uma lingua-
gem que representa o significado de quem 
somos e a quem pertencemos. Uma ligação 
muito forte e fazer certas combinações entre 
eles. Ambas estão conectadas e praticadas 
no dia-a-dia, principalmente nos costumes 
e rituais do povo. São utilizados como base 
para uma abordagem mais significativa nas 
práticas culturais do local. 

A música conecta com regras, códigos 
compartilhados entre membro de uma tribo 
para celebrar o seu encontro sagrado com 
o seu antepassado. A ideia de que a música 
exerce influência e uma influência poderosa 
sobre o caráter do homem também como 
um dos meios poderosos de influir na cons-
ciência e na direção da raça humana (Tame, 
1984, p.19).  E, até a música apresenta como 
uma linguagem com relação mais comple-
xas entre os sons e acordoes para expressar 
sentido e comunicar pensamentos a outras 
pessoas (Hall, 2016, p.37).

A vinculação entre música e identida-
de cultural está em todas mensagens, isto 
quer através da sua linguagem musical, dos 
sons, dos ritmos e dos símbolos quer atra-



DOI https://doi.org/10.22533/at.ed.816X122501123

A
RT

IG
O

 3
M

Ú
SI

CA
 N

O
 P

RO
CE

SS
O

 D
A

 C
O

N
ST

RU
ÇÃ

O
 D

E 
ID

EN
TI

D
A

D
E 

N
A

CI
O

N
A

L 
E 

CU
LT

U
RA

L 
D

O
 P

O
VO

 D
E 

TI
M

O
R-

LE
ST

E

6

vés dos seus contactos pessoal e comunitá-
ria. Ou seja, a produção da música e o seu 
contexto da identidade cultural e territorial 
para identificar a relação de indivíduos e ou 
grupos de tribos com os espaços de referên-
cia identitária e, assim, compreender como 
o movimento musical dahur e batuque ou 
tebe dai contribuíram para a construção e 
afirmação de uma identidade territorial lo-
cal em Timor-Leste. 

As expressões da arte e da identidade 
cultural, como a música, têm dimensões 
espaciais e influenciam a construção e afir-
mação de uma identidade territorial coleti-
va, porque estas expressões levam consigo o 
universo simbólico de cada grupo etnolin-
guístico timorense, que partilham referên-
cias espaciais e realidades socioculturais que 
os representam e os reforçam como coletivi-
dade. Como referido por Horizonte, (2012) 
“a música pode servir como referencial para 
o indivíduo posicionar-se dentro da cultura 
tornando explícita sua origem étnica, o seu 
gênero sexual e a sua classe”2.

Dessa forma, “a música e a identidade 
cultural considerada como um processo de 
identificações ou de reconhecimento histo-
ricamente apropriadas, reforçam o sentido 
de pertença de grupo” (Cruz, 1993, p.19).

Sabemos que o homem sempre usou a 
música para estabelecer contactos ativo entre 
os vários povos e as suas cerimónias rituais, 
e nas atividades diárias, do trabalho agrícola, 
do plantio à colheita e aos rituais religiosos, 
pois os timorenses encararam a sua música 
não como luxo, mas como parte integran-
te do seu modo de vida. Como referido por 
2 Disponível em a07n20-Música e Identidade.pdf. 
Música e Identidade: relatos de autobiografias mu-
sicais em pacientes com esclerose múltipla. França, 
C. C. et al. Música e identidade em portadores de 
esclerose múltipla. Per Muica, Belo Horizonte, n.20, 
2009, p.54-63.

Hanna, “o povo local utiliza a música para 
preservar as suas práticas tradicionais e as 
línguas indígenas” Hanna (2018, p.68).  

Assim, em todas suas manifestações, 
música de resistência na sua própria natu-
reza representa o valor simbólico de repre-
sentação do coletivo timorense. Estas ca-
racterísticas encontram-se nas melodias, no 
repertório, no dialeto musical, no vestuário 
e em todos os estilos de movimentos corpo-
rais. Como referido por Freitas (1955, p.30), 
ela marca a sua presença, ela manifesta um 
carácter profundamente local para a criação 
de unidade popular (Tame, 1984, p.76). 

Como afirmado por Wolton, “a iden-
tidade cultural, por sua vez, é um conceito 
das áreas da sociologia e antropologia, que 
indica a cultura em que o indivíduo está 
inserido numa comunidade, além do parti-
lhar da língua, da história, dos símbolos, dos 
valores lhes conferem o sentimento e o es-
forço de defender essa comunidade” (Wol-
ton, 2000, p.22). 

Neste sentido, a música caracteriza-
-se como um meio de disseminação e de 
divulgação, através da sua linguagem, do 
som e dos ritmos de batuque ou de tebe-dai 
e dahur. Esta ideia encontra coerência com 
o pensamento de Benedict que diz que “a 
identidade cultural é o conjunto das carac-
terísticas de um povo, oriundas da interação 
dos membros da sociedade e da forma de 
interagir com o mundo” (Benedict,2005, 
p.56), por isso ela exerce influência na per-
sonalidade total e na relação entre todos. 

Ou seja, temos recebido atenção cons-
tante de estudiosos nas áreas das humanida-
des ou da teoria social, pois envolve simul-
taneamente uma dimensão pessoal e uma 
dimensão coletiva, como se afirma Jurandir 
Malerba: 

file:///D:\Pdf\a07n20-Música%20e%20Identidade.pdf


DOI https://doi.org/10.22533/at.ed.816X122501123

A
RT

IG
O

 3
M

Ú
SI

CA
 N

O
 P

RO
CE

SS
O

 D
A

 C
O

N
ST

RU
ÇÃ

O
 D

E 
ID

EN
TI

D
A

D
E 

N
A

CI
O

N
A

L 
E 

CU
LT

U
RA

L 
D

O
 P

O
VO

 D
E 

TI
M

O
R-

LE
ST

E

7

Cada homem singular, 
embora diferente de todos os 
demais, apresenta um caráter 
específico que partilha 
com os outros membros da 
sociedade. Seria esse caráter, 
ou esse hábito social dos 
indivíduos, que constituiria 
a base da qual derivam as 
características pessoais que 
dão aos homens singulares, 
ao mesmo tempo, sua 
identidade, ou seja, tudo 
aquilo que os identifica e 
os distingue dos demais 
membros da coletividade. 
[...] Esse pertencimento à 
coletividade, o caráter social 
da individualidade humana, 
é efeito e função dos habitus 
sociais (Malerba, 2014, p.4).

Enquanto processo social, produ-
to cultural e comportamento expressivo, a 
música desempenha um papel fundamental 
na sociedade timorense.  Atualmente, a so-
ciedade torna-se cada vez mais global, quer 
nos aspetos culturais, económicos, sociais e 
políticos, torna-se premente ou urgente as-
segurar que a nossa identidade relacionada 
com a cultura mais tradicional não se perca. 

Não admira, pois, a música de resistên-
cia timorense continua a ser o grande meio 
impulsionador ou incentivador de uma cul-
tura mais popular e autóctone, e mantém-se 
com grande vigor e forte influência sobre as 
identidades locais, hábitos, tradições e mo-
dos de vida. 

Como referido por Tame (1984, p. 67), 
de certa forma, os antigos chineses acredita-
vam que os padrões da vida acompanham os 
padrões da música; como na música, assim 
na vida; e uma música estável assegurava a 

existência de um Estado estável. Sendo as-
sim, a música tem participado ativamente 
nas grandes cerimónias rituais, e continua a 
desempenhar um papel fundamental e a ser 
uma referência nos momentos mais marcan-
tes da vida comunitária. 

A música, ao longo deste tempo, carac-
teriza-se como uma expressão artística que 
possui grande capacidade de fortalecer essas 
identidades, desde que apresente elementos 
relacionados com o contexto cultural local. 
A música timorense, desde sempre, apre-
senta elementos simbólicos que reforçam a 
identidade cultural local.

Segundo Corazzi (1883, p.5), “a mú-
sica é considerada como a única linguagem 
que verdadeiramente exprime, de forma 
harmoniosa, as sensações todas da vida do 
povo”. Assim, também de acordo com Allan 
Meriam (Pereira, 1985, p. 44), “a música 
tem entre outras, a função da comunicação 
(…) mas sim, a música não é forma de lin-
guagem universal, mas, uma linguagem di-
recionada a pessoas de uma mesma cultura” 
(Corazzi (1883, p.5)

Em 1985 no município de Ermera, 
Timor-Leste, o maestro Pereira nos contou 
sobre a sua favorita música “nos tempos 
livres, gostava de ouvir as canções de resis-
tência, embora se mantivesse escondido dos 
militares por razões de segurança pessoal e 
familiar”. Assim, a sua expressão na língua 
tétum: 

Hananu ita nian, tama duni 
iha povo nia laran, ho lian 
tebe dahur, metin los ho ita 
nia moris natureza ho cultura. 
Halo ita contente, halo ita 
tanis. Hananu ne halo ita 
hanoin ba ita nia avo sira iha 
tempo uluk nian.



DOI https://doi.org/10.22533/at.ed.816X122501123

A
RT

IG
O

 3
M

Ú
SI

CA
 N

O
 P

RO
CE

SS
O

 D
A

 C
O

N
ST

RU
ÇÃ

O
 D

E 
ID

EN
TI

D
A

D
E 

N
A

CI
O

N
A

L 
E 

CU
LT

U
RA

L 
D

O
 P

O
VO

 D
E 

TI
M

O
R-

LE
ST

E

8

Podemos traduzir em língua 
portuguesa: 

As músicas timorenses foram 
arrancadas dos sentimentos 
do povo, das melodias 
tradicionais dos seus tebe 
dahur, da harmonia com 
a nossa cultura timorense 
e, portanto, a música traz 
consigo a arte de encantar 
pessoas, tirar sorrisos ou 
lágrimas de seus tempos 

Notou que, em contexto timorense, a 
música tocada ou apresentada em várias ce-
rimónias rituais e oficiais, tem influenciado 
muito forte, porque ela revela a identidade 
de determinado grupo nativo no território 
de Timor-Leste. Por exemplo, a música da 
resistência está sempre a ser considerada 
como verdadeira “representação de expres-
são simbólica”, porque envolve o sentimen-
to e emoções de beleza revolucionária do 
povo Maubere e de repugnância aos milita-
res indonésios.

Segundo Sousa (2017, p.30), “a mú-
sica de resistência foi parte integrante do 
processo da construção do conhecimento 
sobre a identidade nacional e a identidade 
cultural do povo”. Esta ideia encontra coe-
rência com a ideia apresentada por Martins 
(1985) “a música de resistência timorense 
nasce de uma sociedade cuja prática de 
vida quotidiana está totalmente baseada na 
prática da cultura dos seus ancestrais” (Mar-
tins, 1985, p.61).

É também salientado por Paulo (2013) 
que “a nossa música tem com a sua própria 
linguagem, seus próprios códigos, pelo rit-
mo e pela melodia, ela estabelece uma rede 
de comunicação ativa entre os vivos e os 

nossos antepassados” (Paulo, 2013, p.65). 
Isto é a música em si é um dos meios de 
manifestação de crenças e de identidades do 
povo timorense.

Neste contexto, a música pode afetar 
o homem e a civilização, pois o individuo é 
capaz de interiorizar a música, que influi po-
sitivamente no ritmo dos seus pensamentos, 
nas suas emoções e na sua saúde corporal 
(Tame, 1984, p.15).  

A vivência social dos timorenses é as-
sinalada pela forte relação entre homem e 
natureza, e isso reflete-se nas músicas como 
no caso das músicas de resistência, músicas 
de reconciliação, músicas de tebe dahur, na 
construção e na inauguração da uma Lulik, 
música religiosa, músicas de casamento e de 
funeral, que também fazem parte nas ceri-
mónias rituais da cultura timorense.  

Assim, podemos dizer que a vida e a 
cultura deste povo estão ligadas intimamen-
te com a sua música. Tudo enquadrado num 
mundo expressivo de som, que tenta dar ou-
vidos ao inconsciente e se faz do sentimento 
de valores ancestrais enraizados.



DOI https://doi.org/10.22533/at.ed.816X122501123

A
RT

IG
O

 3
M

Ú
SI

CA
 N

O
 P

RO
CE

SS
O

 D
A

 C
O

N
ST

RU
ÇÃ

O
 D

E 
ID

EN
TI

D
A

D
E 

N
A

CI
O

N
A

L 
E 

CU
LT

U
RA

L 
D

O
 P

O
VO

 D
E 

TI
M

O
R-

LE
ST

E

9

Desde as primeiras gerações até à atu-
alidade, os timorenses continuam a manter 
todas as práticas culturais e rituais através 
da música, dahur, tebedai, entre outras, por 
acreditarem que estas práticas representam 
pilares básicos da construção harmoniosa 
das suas comunidades.

Filipe Arranhado, o vocalista do gru-
po de Almamor, afirmou sobre a música 
timorense:

música timorense é uma 
obra rica, porque está 
sempre associada à cultura 
e às tradições do povo 
timorense, que são símbolos 
da identidade do povo. Ou 
seja, a música de timorense 
é um símbolo associada a 
identidade original do povo e 
o seu espírito da resistência; 
Música é a manifestação de 
crenças, de identidades do 
povo maubere (Castro, 2007, 
p.32).

Em suma, em contexto timorense, 
a música passou a desempenhar um papel 
determinante dentro das relações sociais e 
culturais. Ela explora elementos simbólicos 
das identidades culturais locais, que valori-
zam e fortalecem essas identidades. Todos 
esses elementos marcam o carácter do povo 
e a sua história, marcam a pessoa timorense 
como tal.

A música de resistência timorense é 
composta por uma série de interligações ét-
nicas, culturais, territoriais e políticas. Estas 
interligações exprimem um laço de solida-
riedade entre os membros da comunidade, 
unidos por memórias, tradições e mitos 
partilhados. Foi esta enorme multidimen-
sionalidade que transformou a identidade 

cultural numa força tão forte e persistente 
na luta de resistência do povo sem perder as 
suas características culturais de uma mesma 
terra de origem e cultura histórica.     

Dessa forma, a música é entendida 
como um veículo de expressão simbólica 
dos indivíduos e como um conjunto de ex-
periências subjetivas indissociáveis das práti-
cas quotidianas e das relações de poder (De 
Nora, 2000, p. 56, 74; Finnegan, 2012, pp. 
353, 355). Se a música é comportamento 
social (Merriam, 1965), não é somente o re-
sultado da produção cultural dos indivíduos 
ou das sociedades, tal como sugerido por 
John Blacking em finais da década de 1960, 
um musicólogo e antropólogo britânico que 
estudou sobretudo a música sul-africana do 
povo Venda (Blacking, 1995, p. 32). 

Nesse sentido, vale a pena dizer que a 
construção da identidade cultural timorense 
é um conjunto vivo e ativo de relações so-
ciais e da riqueza de herança de patrimónios 
simbólicos historicamente compartilhados 
que criam e identificam harmonia e união 
à volta de determinados valores, entre os 
membros da sociedade timorense. E a mú-
sica timorense como meio de comunicação 
para fazer divulgar essa identidade cultural 
inclui também a promoção cultural e civili-
zacional dos povos da Insulíndia. 

Até aqui, notámos que as relações mu-
sicais e culturais passaram a desempenhar 
um papel determinante dentro das relações 
sociais e na construção da identidade do 
povo local. A tonalidade da música de resis-
tência associou-se à tonalidade do dahur de 
timorense, a sua personalidade, a sua iden-
tidade, os seus hábitos e costumes quotidia-
nos, seus estilos de resolver os conflitos, suas 
relações humanas, e outros assuntos relacio-
nados à vida do ser humano. Ou por assim 
dizer “no ritmo de pensamentos do homem, 
na melodia das suas emoções e na harmonia 
de sua saúde corporal e estilo de movimen-
to” (Tame, 1984, p. 15). 



DOI https://doi.org/10.22533/at.ed.816X122501123

A
RT

IG
O

 3
M

Ú
SI

CA
 N

O
 P

RO
CE

SS
O

 D
A

 C
O

N
ST

RU
ÇÃ

O
 D

E 
ID

EN
TI

D
A

D
E 

N
A

CI
O

N
A

L 
E 

CU
LT

U
RA

L 
D

O
 P

O
VO

 D
E 

TI
M

O
R-

LE
ST

E

10

Como referido por Sousa (2007: 60), 
as letras, os ritmos e as melodias tradicio-
nais dos seus tebes, caíram bem no coração 
de todos os timorenses e por isso facilmente 
eram seguidos. A própria música expressa o 
equilíbrio dos valores sociais, culturais e na-
turais do povo local, são relações do homem 
com a sua natureza histórica, a sua realidade 
de vida e, portanto, envolve também condi-
cionamento cultural, são determinados com 
base em valores culturais simbólicos que têm 
contribuído para a construção da identidade 
nacional e cultural do povo timorense. 

Segundo o maestro timorense Simão 
Barreto (citado por Pinto, 2015, p.138), “a 
música é um elemento catalisador de todas 
as manifestações culturais timorenses, pois 
ela faz parte da índole do povo timorense. 
A natureza do ser, da existência e da própria 
realidade está explícita nas letras, no ritmo e 
na música”. 

Todo o reconhecimento sobre a im-
portância da música timorense é um assunto 
muito importante quer do ponto de vista da 
cultura autóctone, quer do ponto de vista de 
comunicação de traços essenciais da música 
de resistência timorense como repertório da 
reafirmação da identidade nacional e cultu-
ral do povo Maubere.  

É um único caminho para levar à 
conclusão que a cultura musical timorense 
é uma “arma”, uma força e alma do povo, 
uma luz que iluminou o caminho para a 
independência da pátria de Timor-Leste e a 
libertação do povo Maubere, povo timorense 
como único caminho na reafirmação da 
identidade nacional e cultural do povo 
Timor-Leste. 

De todas estas práticas musicais na 
cultura e no ritual, juntando-se numa maior 
ou menor rede de coesão que tem percor-

rido todo o território do país, desde então 
começaram a fazer-se sentir nos ouvidos 
da comunidade internacional, e depois, de 
imediato, na formação de um fórum para 
discutir questões políticas em Timor-Leste, 
nasceu assim uma consulta popular para a 
determinação do destino do Estado e do 
povo de Timor-Leste,  para a reafirmação da 
identidade nacional e identidade cultural de 
uma nação e de um povo independentes e 
soberanos no século XXI!

Considerações finais 

Até aqui, consideramos que as rela-
ções musicais e culturais passaram a desem-
penhar um papel determinante dentro das 
relações sociais e na construção da identida-
de do povo local. A tonalidade da música 
de resistência associou-se à tonalidade do 
dahur de timorense, a sua personalidade, a 
sua identidade, os seus hábitos e costumes 
quotidianos, seus estilos de resolver os con-
flitos, suas relações humanas, e outros assun-
tos relacionados à vida do ser humano. Ou 
por assim dizer «no ritmo de pensamentos 
do homem, na melodia das suas emoções e 
na harmonia de sua saúde corporal e estilo 
de movimento» (Tame, 1984: 15).  

Como referido por Sousa (2007: 60), 
as letras, os ritmos e as melodias tradicio-
nais dos seus tebes, caíram bem no coração 
de todos os timorenses e por isso facilmente 
eram seguidos. A própria música expressa o 
equilíbrio dos valores sociais, culturais e na-
turais do povo local, são relações do homem 
com a sua natureza histórica, a sua realidade 
de vida e, portanto, envolve também condi-
cionamento cultural, são determinados com 
base em valores culturais simbólicos que têm 
contribuído para a construção da identidade 
nacional e cultural do povo timorense. 



DOI https://doi.org/10.22533/at.ed.816X122501123

A
RT

IG
O

 3
M

Ú
SI

CA
 N

O
 P

RO
CE

SS
O

 D
A

 C
O

N
ST

RU
ÇÃ

O
 D

E 
ID

EN
TI

D
A

D
E 

N
A

CI
O

N
A

L 
E 

CU
LT

U
RA

L 
D

O
 P

O
VO

 D
E 

TI
M

O
R-

LE
ST

E

11

Segundo o maestro timorense Simão 
Barreto (citado por Pinto, 2015, p.138), a 
música é um elemento catalisador de todas 
as manifestações culturais timorenses, pois 
ela faz parte da índole do povo timorense. 
A natureza do ser, da existência e da própria 
realidade está explícita nas letras, no ritmo e 
na música. 

Todo o reconhecimento sobre a im-
portância da música timorense é um assunto 
muito importante quer do ponto de vista da 
cultura autóctone, quer do ponto de vista de 
comunicação de traços essenciais da música 
de resistência timorense como repertório da 
reafirmação da identidade nacional e cultu-
ral do povo Maubere.  

É um único caminho para levar à 
conclusão que a cultura musical timorense 
é uma “arma”, uma força e alma do povo, 

uma luz que iluminou o caminho para a 
independência da pátria de Timor-Leste e a 
libertação do povo Maubere, povo timorense 
como único caminho na reafirmação da 
identidade nacional e cultural do povo 
Timor-Leste. 

De todas estas práticas musicais na 
cultura e no ritual, juntando-se numa maior 
ou menor rede de coesão que tem percor-
rido todo o território do país, desde então 
começaram a fazer-se sentir nos ouvidos 
da comunidade internacional, e depois, de 
imediato, na formação de um fórum para 
discutir questões políticas em Timor-Leste, 
nasceu assim uma consulta popular para a 
determinação do destino do Estado e do 
povo de Timor-Leste,  para a reafirmação da 
identidade nacional e identidade cultural de 
uma nação e de um povo independentes e 
soberanos no séculos XXI!

Referências 

Adorno, Theodor W. Introdução à Sociologia da Música: doze preleções teóricas, São Paulo: 
Unesp. 2011

Barros, Cristina Maria da Silva. A importância do Ensino da Música. Contributos para a educa-
ção intercultural e transdisciplinar no sistema de ensino português. Dissertação de Mestrado em 
Relação Interculturais, 2004.  

Bastos, Rafael José de Menezes. A Musicológica Kamayurá: para uma antropologia da comunica-
ção no Alto Xingu. Florianópolis: Editora da UFSC. 1999. 

Bellotto, Heloísa Liberalli. Arquivos permanentes: tratamento documental. São Paulo: T.A. Quei-
roz, 1991, p. 198. 

Blacking, John. How Musical is Man? Seattle: University of Washington, 1973.     

Boas, Franz. Arte Primitiva. Tradução Paula Seixas. Revisão Científica J.A. Fernandes, 1996.

Bogdan, Robert e Biklen, Sari. (1994). Investigação Qualitativa em Educação. Uma Introdução è 
teoria e aos Métodos. Coleção Ciências da Educação. Porto: Porto Editora.

Rosando, António; Mesquita, Isabel e Colaço, Carlos (editores). Desporto e atividade Física: Mé-
todos e Técnicas de investigação qualitativa. FmH edições. Um corpo de conhecimento. Univeri-
dade Técnica de Lisboa. Faculdade de Motricidade Humana. 2012.



DOI https://doi.org/10.22533/at.ed.816X122501123

A
RT

IG
O

 3
M

Ú
SI

CA
 N

O
 P

RO
CE

SS
O

 D
A

 C
O

N
ST

RU
ÇÃ

O
 D

E 
ID

EN
TI

D
A

D
E 

N
A

CI
O

N
A

L 
E 

CU
LT

U
RA

L 
D

O
 P

O
VO

 D
E 

TI
M

O
R-

LE
ST

E

12

Chanda, M. L. & Levitin, D. J. (2013). The neurochemistry ot music. Trends in Cognitive science, 
17 (14), 179-193. Retrieved from http://daniellevitin.com/levitinlab/articles/2013-tics_1180,pdf

Cinatti, Rui: Motivos Artísticos timorenses e sua Integração. Instituto de Investigação Científica 
tropical, Museu de Etnologia Lisboa/ 1987    Cinatti, Ruy. 

Cotta, André Guerra  e Blanco, Pablo Sotuyo (orgs.). Arquivologia e património musical. Salva-
dor: EDUFBA, 2006

Diamang. Dundo-Luanda-Angola. Serviços Culturais. Museu do Mundo. Folclore Musical de 
Angola. Angola folk-Music. (Colecção de feitas magnéticas e discos) Coletion of Magnetic tapes 
and disks). Povo Coioco (Área do Lóvua). – Luanda - Chokwe people (Lóvua área) –Luanda 
District – Lisboa 1961.

Dias. Museu Nacional de Etnologia Biblioteca. Fenda.    Dissertação de Doutoramento em Ciên-
cias Sociais na espacialidade de Relações internacionais, Instituto Superior de Ciências e Políticas 
Lisboa, 2003.   

Hargraves, D. (1996). The development of artistic and musical competence. In I. Deliége, & J. 
Sloboda (Eds.), Musical begginings: Origins and development of musical Competence (pp.145-
170). Oxford: University Press. 

Gamberini, Leopoldo, 1962. La parola e la música nell’ Antiquitá. Firenze: Leo S. Olschki-Editore.   

Purves, D., Augustine, G.J. Fitzpatrick, D. Hall, W. C., LaMantia, A. S, & L., E. (2012). Neuroscien-
ce (5th ed). Sunderland, Massachusetts: Sinauer Associates.  

Engels, Marx, 1974. Sobre Literatura e arte. 4ª Edição. Editorial Estampa, Lisboa. Tradução de 
Albano Lima. 

Euclides, Adérito Manuel & Costa, Victor da. 2014. Música timorense no 2º ciclo: aprendiza-
gens artísticas e culturais. Dissertação de Mestrado. Setúbal: Instituto Politécnico de Setúbal.  SI-
TE:HALL_Cultura_e_Representação_-_2016 - Cópia.pdf

Tiago de Oliveira Pinto, 2001 «Som e música. Questões de uma Antropologia Sonora» Antro-
-Música,pdf.pdf. Instituto Cultural Brasileiro na Alemanha – ICBRA 

http://daniellevitin.com/levitinlab/articles/2013-tics_1180,pdf
file:///D:\Imigração%20de%20Lisboa\HALL_Cultura_e_Representação_-_2016%20-%20Cópia.pdf
file:///D:\Pdf\Antro-Música,pdf.pdf
file:///D:\Pdf\Antro-Música,pdf.pdf

