
54

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

C A P Í T U L O  4

COMO A ALMA HUMANA CONHECE 
O QUE ESTÁ ACIMA DELA 

SEGUNDO TOMÁS DE AQUINO

André Ricardo Randazzo Gomes

INTRODUÇÃO
Neste capítulo, estudarei alguns textos do Tratado Sobre o Homem, que se 

encontram na Primeira Parte da Suma de Teologia de Tomás de Aquino, na questão 
881. Nessa questão, Tomás pretende esclarecer como a alma humana conhece o que 
está acima dela. Assim, Tomás estabelece que: a alma humana, no estado da vida 
presente, não pode inteligir as substâncias imateriais em si mesmas (artigo 1), o nosso 
intelecto não pode chegar a inteligir as substâncias imateriais pelo conhecimento 
das coisas materiais (artigo 2), e Deus não é o primeiro que é conhecido pela mente 
humana (artigo 3). Cada artigo será dividido assim: primeiro, o sed contra, depois 
o corpo, e por fim cada objeção seguida de sua respectiva resposta. Então, quando 
se apresentar um texto de Tomás, iniciarei com a marcação: “[Texto]”, e quando se 
apresentar o meu respectivo comentário, iniciarei com a marcação: “Comentário”. 
Ao final, indicarei algumas referências bibliográficas que poderão ajudar a entender 
o assunto deste capítulo. Agora, podemos começar.

COMO A ALMA HUMANA CONHECE O QUE ESTÁ ACIMA DELA
O artigo 1 da questão 88 pergunta: a alma humana, de acordo com o estado 

da vida presente, pode inteligir por si mesmas as substâncias imateriais?

[Texto] Em sentido contrário está que se diz no livro da Sabedoria 9, 16: “O que 
está nos céus, quem o perscrutará”? Ora, tais substâncias são ditas estar nos céus, 
de acordo com Mateus 18, 10: “os anjos deles, nos céus etc”. Logo, as substâncias 
imateriais não podem ser conhecidas pela investigação humana.

1 Usarei os textos em português da seguinte edição dessa obra: AQUINO, Tomás de. Suma de Teologia: Pri-
meira Parte, Questões 84-89. Tradução e introdução de Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento. Uberlândia: 
Edufu, 2016.



55

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

[Texto] Em resposta cumpre dizer que, de acordo com a opinião de Platão, as 
substâncias imateriais, não só são inteligidas por nós, mas também são o que é 
inteligido primeiro por nós. Com efeito, Platão sustentou que as formas imateriais 
subsistentes, que chamava de ideias, eram os objetos próprios de nosso intelecto; 
assim, são inteligidas por nós, primeiramente e por si. O conhecimento da alma 
aplica-se, porém, às coisas materiais na medida em que a fantasia e os sentidos 
misturam-se com o intelecto. Donde, quanto mais o intelecto for depurado, tanto 
mais percebe a verdade inteligível do imaterial.

Comentário: Platão sustentou que as substâncias imateriais são aquilo que nós 
inteligimos primeiro. Para ele, o objeto próprio do nosso intelecto são as formas 
imateriais subsistentes, ou seja, as ideias, que nós inteligimos primeiramente e por 
si (essencialmente). Quanto às coisas materiais, nós as conhecemos na medida 
em que a fantasia e os sentidos misturam-se com o intelecto. Porém, quanto mais 
depurado for o nosso intelecto, mais poderemos perceber a verdade inteligível das 
coisas imateriais.

[Texto] Ora, de acordo com o juízo de Aristóteles, mais próximo do que 
experimentamos, nosso intelecto, de acordo com o estado da vida presente, tem 
uma referência natural às naturezas das coisas materiais; donde, nada inteligir senão 
virando-se para as fantasias, como é patente a partir do já dito [Q. 84, a. 7]. Assim, 
é manifesto que não podemos, de acordo com o modo de conhecimento por nós 
experimentado, inteligir primeiro e por si as substâncias imateriais que não caem 
sob o sentido e a imaginação.

Comentário: entretanto, na posição de Aristóteles, que pode ser comprovada 
pela nossa experiência, propõe-se que o nosso intelecto, no estado da vida presente, 
se refere naturalmente às naturezas das coisas materiais e só pode inteligir desde que 
se volte para as fantasias. Assim, no nosso modo de conhecer que experimentamos 
naturalmente, não podemos inteligir primeiramente e por si (essencialmente) as 
substâncias imateriais que não são apreendidas pelo sentido e pela imaginação.

[Texto] No entanto, Averróis, no Comentário do livro III Sobre a alma, sustenta 
que, no final, nesta vida o ente humano pode chegar a isto que é inteligir as 
substâncias separadas pela continuidade ou união conosco de uma certa substância 
separada, que chama de “intelecto agente”, o qual, com efeito, por ser uma substância 
separada, intelige naturalmente as substâncias separadas. Donde, quando estiver 
perfeitamente unido a nós, de tal modo que possamos inteligir perfeitamente por ele, 
inteligiremos também nós as substâncias separadas, assim como inteligimos agora 
as coisas materiais pelo intelecto possível unido a nós. Ora, sustenta que o intelecto 
agente une-se a nós como segue. De fato, como inteligimos pelo intelecto agente 
e pelos inteligíveis especulados, como é patente quando inteligimos as conclusões 



56

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

pelos princípios inteligidos, é necessário que o intelecto agente compare-se aos 
inteligidos especulados, seja como o agente principal aos instrumentos, seja como 
a forma à matéria. Com efeito, destes dois modos alguma ação é atribuída a dois 
princípios: ao agente principal e ao instrumento, como o corte ao artesão e à serra; 
à forma e ao substrato, como a calefação ao calor e ao fogo. De ambos os modos 
o intelecto agente comparar-se-á aos inteligíveis especulados como a perfeição ao 
perfectível e o ato à potência.

Comentário: porém, Averróis sustenta que no final desta vida nós podemos 
chegar a inteligir perfeitamente as substâncias separadas através de uma continuidade 
ou união entre nós e uma certa substância separada que é o intelecto agente, o 
qual intelige naturalmente as substâncias separadas. O intelecto agente está para 
os objetos inteligíveis assim como o agente principal está para os instrumentos, ou 
assim como a forma está para a matéria, ou assim como a perfeição está para o que 
é perfectível, ou assim como o ato está para a potência.

[Texto] Ora, o perfeito e a perfeição são recebidos simultaneamente em algo, 
como o visível em ato e a luz na pupila. Logo, os inteligidos especulados e o intelecto 
agente são recebidos simultaneamente no intelecto possível. Quanto mais inteligidos 
especulados recebemos, tanto mais nos aproximamos de que o intelecto agente 
una-se perfeitamente a nós. De modo que, quando conhecermos todos os inteligidos 
especulados, o intelecto agente unir-se-á perfeitamente a nós e poderemos, por ele, 
conhecer tudo o que há de material e imaterial. Põe nisto a felicidade última do ente 
humano. Nem importa, no caso presente, se neste estado de felicidade o intelecto 
possível intelige as substâncias separadas pelo intelecto agente, como ele opina, ou 
se, como ele atribui a Alexandre, o intelecto possível nunca intelige as substâncias 
separadas (pelo fato de que sustenta que o intelecto possível é corruptível), mas o 
ente humano intelige as substâncias separadas pelo intelecto agente.

Comentário: ainda segundo Averróis, assim como recebemos simultaneamente 
o objeto visível em ato e a luz na pupila, assim também os objetos inteligidos e o 
intelecto agente são recebidos simultaneamente no intelecto possível. Quanto mais 
objetos inteligidos recebemos, tanto mais nos aproximamos da união perfeita entre 
nós e o intelecto agente. Até que, quando conhecermos todos os objetos inteligidos, a 
união entre nós e o intelecto agente será perfeita e nós poderemos, por ele, conhecer 
tudo o que há de material e imaterial. Para Averróis, isto seria a felicidade última 
do homem. Tanto faz se, neste estado de felicidade, o intelecto possível intelige as 
substâncias separadas através do intelecto agente, ou se o intelecto possível nunca 
intelige as substâncias separadas, mas permaneceria a tese de que o ser humano 
intelige as substâncias separadas através do intelecto agente.



57

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

[Texto] Ora, o que precede não se sustenta. Primeiro, porque, se o intelecto agente 
fosse uma substância separada, seria impossível que inteligíssemos formalmente por 
ela, pois aquilo pelo que o agente age formalmente é uma forma e ato do agente, 
visto que todo agente age na medida em que está em ato. Como foi dito também 
acima acerca do intelecto possível [Q. 76, a. 1].

Comentário: porém, essa opinião não se sustenta, por seis razões. Primeiro, 
porque, se o intelecto agente for postulado como uma substância separada, seria 
impossível que nós inteligíssemos por meio dele, pois nós só podemos operar por 
meio daquilo que é nossa forma e ato, visto que todo agente opera apenas na 
medida em que está em ato.

[Texto] Em segundo lugar, porque, de acordo com o modo supracitado, o 
intelecto agente, se for uma substância separada, não se unirá a nós de acordo com 
sua substância, mas apenas sua luminosidade, na medida em que for participada 
nos inteligidos especulados e não quanto às demais ações do intelecto agente, de 
modo que possamos, por isso, inteligir as substâncias imateriais. Assim, quando 
vemos as cores iluminadas pelo sol, a substância do sol não se une a nós, de modo 
a podermos executar as ações do sol; apenas se une a nós a luminosidade do sol 
para a visão das cores.

Comentário: segundo, porque, se o intelecto agente for postulado como uma 
substância separada, ele só poderá unir-se a nós segundo a sua luminosidade e não 
segundo a sua substância, e assim a sua luz seria apenas participada pelos objetos 
inteligidos, e aquela união não se estenderia às demais ações do intelecto agente. 
Assim também, quando vemos as cores iluminadas pelo sol, o que se une a nós não 
é a substância do sol, mas apenas a luminosidade do sol, e por isso não podemos 
executar as demais ações do sol.

[Texto] Em terceiro lugar, porque, dado que de acordo com o modo supracitado, 
a substância do intelecto agente se unisse a nós, no entanto eles não sustentam 
que o intelecto agente se une totalmente a nós de acordo com um inteligível ou 
dois, mas de acordo com todos os inteligidos especulados. Ora, todos os inteligidos 
especulados são deficientes em relação à capacidade do intelecto agente, pois é 
muito mais inteligir as substâncias separadas do que inteligir tudo o que há de 
material. Donde, ser manifesto que, mesmo inteligido tudo o que há de material, 
o intelecto não se uniria a nós de tal modo que pudéssemos inteligir por ele as 
substâncias separadas.

Comentário: terceiro, porque, mesmo que o intelecto agente se unisse a nós 
segundo a sua substância, tal opinião postula que tal união se relacionaria com 
todos os objetos inteligidos. Porém, todos os objetos inteligidos ainda estão abaixo 
da capacidade do intelecto agente, pois inteligir as substâncias separadas é algo 



58

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

muito maior do que inteligir todas as coisas materiais. Portanto, mesmo que nós 
pudéssemos inteligir todas as coisas materiais, isso não significaria que poderíamos 
inteligir as substâncias separadas por meio do intelecto agente.

[Texto] Em quarto lugar, porque inteligir todos os inteligidos materiais mal 
acontece a alguém neste mundo; assim, ninguém ou poucos chegariam à felicidade; 
o que é contra o Filósofo no livro I da Ética, que diz que a felicidade é “um certo 
bem comum, que pode chegar a todos não impedidos para a virtude”. É também 
contra a razão que, raramente consigam o fim de alguma espécie, os que estão 
contidos sob a espécie.

Comentário: quarto, porque inteligir todos os objetos materiais é algo raramente 
alcançado por alguém neste mundo, e, então, ninguém ou poucos alcançariam a 
felicidade. Mas, segundo Aristóteles, o que ocorre na realidade é o contrário, pois a 
felicidade é um tipo de bem comum, que todos os não impedidos podem alcançar. 
Ademais, é contra a razão supor que os membros de uma espécie raramente consigam 
alcançar o fim próprio de sua espécie.

[Texto] Em quinto lugar, porque o Filósofo diz expressamente no livro I de 
Ética que a felicidade é “a operação de acordo com a virtude perfeita”. Tendo 
enumerado muitas virtudes, conclui no livro X que a felicidade última, que consiste 
no conhecimento do que é inteligível ao máximo, se dá de acordo com a virtude da 
sabedoria, que sustentou, no livro VI, ser a cabeça das ciências especulativas. Donde, 
ser patente que Aristóteles pôs a felicidade última do ente humano no conhecimento 
das substâncias separadas, que pode obter-se pelas ciências especulativas e não pela 
continuidade com o intelecto agente imaginada por alguns.

Comentário: quinto, porque, segundo Aristóteles, a felicidade é a operação 
de acordo com a virtude perfeita. Mas a virtude perfeita, segundo Aristóteles, é a 
virtude da sabedoria, que é a principal das ciências especulativas e é aquela pela 
qual são conhecidas as coisas maximamente inteligíveis. Logo, a felicidade última, 
segundo Aristóteles, é o conhecimento das substâncias separadas, o qual é alcançado 
por meio das ciências especulativas e não por meio de uma continuidade com o 
intelecto agente.

[Texto] Em sexto lugar, porque acima [Q. 79, a. 4] foi mostrado que o intelecto 
agente não é uma substância separada, mas uma capacidade da alma, estendendo-
se ativamente ao mesmo a que se estende receptivamente o intelecto possível; 
pois, como se diz no livro III Sobre a alma, o intelecto possível é “o pelo que pode 
tornar-se tudo” e o intelecto agente “o pelo que pode tudo fazer”. Logo, ambos 
os intelectos se estendem, de acordo com o estado da vida presente, apenas ao 
que há de material, que o intelecto agente torna inteligível em ato, e é recebido 
no intelecto possível. Donde, de acordo com o estado da vida presente, nem pelo 
intelecto possível, nem pelo intelecto agente podemos inteligir as substâncias 
imateriais de acordo consigo mesmas.



59

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

Comentário: sexto, porque o intelecto agente não é uma substância separada, 
mas uma potência da alma. Em relação aos mesmos objetos cognoscíveis, o intelecto 
agente se refere ativamente e o intelecto possível se refere receptivamente. Pois 
pelo intelecto agente a alma pode fazer todos os objetos, e pelo intelecto possível a 
alma pode tornar-se todos os objetos. Assim, no estado da vida presente, o intelecto 
agente e o intelecto possível versam apenas sobre coisas materiais. Aquilo que o 
intelecto agente torna inteligível em ato é recebido no intelecto possível. Assim, 
no estado da vida presente, não podemos inteligir as substâncias imateriais em si 
mesmas, nem pelo intelecto agente e nem pelo intelecto possível.

[Texto] Primeira objeção. Com efeito, Agostinho diz no livro IX Sobre a Trindade: 
“A própria mente, assim como colige as notícias das coisas corpóreas pelos sentidos 
do corpo, assim também as das coisas incorpóreas por si mesma”. Ora, tais são as 
substâncias imateriais. Logo, a mente intelige as substâncias imateriais.

[Texto] Ao primeiro argumento, portanto, cumpre dizer que desta autoridade 
de Agostinho pode se obter que aquilo que nossa mente pode captar acerca do 
conhecimento das coisas incorporais, ela o pode conhecer por si mesma. Isto, tanto 
é verdade que mesmo entre os filósofos diz-se que a ciência da alma é um certo 
princípio para conhecer as substâncias separadas. Com efeito, pelo fato de que 
nossa alma conhece-se a si mesma, chega a possuir um certo conhecimento acerca 
das substâncias incorpóreas, tal como lhe cabe ter; não que as conheça pura e 
simplesmente e perfeitamente, conhecendo-se a si mesma.

Comentário: a objeção diz que, segundo Agostinho, a mente humana intelige 
as substâncias imateriais, porque, assim como adquirimos conhecimento das coisas 
corpóreas pelos sentidos, assim também adquirimos conhecimento das coisas 
incorpóreas pela própria mente. Em resposta, deve-se dizer que até mesmo entre 
os filósofos diz-se que a ciência sobre a alma é um certo princípio para conhecer 
as substâncias separadas. Assim, na medida em que a nossa alma se conhece a si 
mesma, ela chega a adquirir algum conhecimento sobre as substâncias incorpóreas, 
mas sem as conhecer absolutamente e perfeitamente.

[Texto] Segunda objeção. Além disso, o semelhante é conhecido pelo semelhante. 
Ora, a mente humana assemelha-se mais às coisas imateriais do que às materiais; 
pois, a própria mente é imaterial, como é patente pelo dito acima [Q. 76, a. 1]. Logo, 
visto que a nossa mente intelige as coisas materiais, intelige muito mais as coisas 
imateriais.

[Texto] Ao segundo cumpre dizer que a semelhança da natureza não é uma 
noção suficiente para o conhecimento; do contrário, seria preciso dizer o que 
Empédocles disse, que a alma fosse da natureza de tudo para que conhecesse tudo. 
Ora, requer-se, para conhecer, que a semelhança da coisa esteja no cognoscente 



60

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

como uma certa forma dele. Ora, o nosso intelecto possível, de acordo com o estado 
da vida presente, é naturalmente destinado a ser enformado pelas semelhanças das 
coisas materiais abstraídas das fantasias; por isso, conhece mais o que é material do 
que as substâncias imateriais.

Comentário: a objeção diz que a mente humana intelige as coisas imateriais, 
pois a própria mente é imaterial, e por semelhança pode conhecer coisas imateriais. 
Em resposta, deve-se dizer que a semelhança não é suficiente para o conhecimento. 
No estado da vida presente, o nosso intelecto possível tem a aptidão natural para 
conhecer as coisas materiais, recebendo as semelhanças delas que são abstraídas das 
fantasias, e por isso conhece mais as coisas materiais do que as substâncias imateriais.

[Texto] Terceira objeção. Além disso, que o que é de acordo consigo maximamente 
sensível não seja maximamente sentido por nós provém do fato de que a excelência 
do sensível corrompe o sentido. Ora, a excelência do inteligível não corrompe o 
intelecto como se diz no livro III Sobre a alma. Logo, o que é de acordo consigo 
maximamente inteligível é também maximamente inteligível para nós. Ora, visto as 
coisas materiais não serem inteligíveis senão porque as tornamos inteligíveis em ato, 
abstraindo da matéria, é manifesto que sejam, de acordo consigo, mais inteligíveis 
as substâncias que, de acordo com sua natureza, são imateriais. Logo, são muito 
mais inteligidas por nós que as coisas materiais.

[Texto] Ao terceiro cumpre dizer que requer-se alguma proporção do objeto 
para com a potência cognoscitiva, como do ativo para com o passivo e da perfeição 
para com o perfectível. Donde, a razão de que os sensíveis por excelência não sejam 
captados pelo sentido, não é apenas porque corrompem os órgãos sensíveis, mas 
também porque são desproporcionados com as potências sensitivas. Deste modo, 
as substâncias imateriais são desproporcionadas com nosso intelecto, de acordo 
com o estado presente, de modo que não podem ser inteligidas por ele.

Comentário: a objeção diz que aquilo que é maximamente sensível não pode 
ser maximamente sentido por nós, porque acaba corrompendo o sentido, mas aquilo 
que é maximamente inteligível não corrompe o intelecto; por isso, as substâncias 
imateriais são muito mais inteligidas por nós do que as coisas materiais. Em resposta, 
deve-se dizer que a razão pela qual as coisas maximamente sensíveis não são captadas 
pelo sentido é que elas não são proporcionadas às potências sensitivas. No estado 
da vida presente, as substâncias imateriais também não são proporcionadas ao 
nosso intelecto, e por isso não podem ser inteligidas por ele.

[Texto] Quarta objeção. Além disso, o Comentador diz no livro II da Metafísica que 
se as substâncias abstratas não pudessem ser inteligidas por nós, então “a natureza 
agiria ociosamente, pois fez o que é em si naturalmente inteligido, não inteligido por 
alguém”. Ora, nada é ocioso ou em vão na natureza. Logo, as substâncias imateriais 
podem ser inteligidas por nós.



61

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

[Texto] Ao quarto cumpre dizer que esta razão do Comentador é deficiente de 
muitos modos. Primeiro, com efeito, porque, se as substâncias separadas não são 
inteligidas por nós, não se segue que não sejam inteligidas por nenhum intelecto; de 
fato, são inteligidas por si mesmas e umas pelas outras. Segundo, porque não é fim 
das substâncias separadas que sejam inteligidas por nós. Ora, diz-se que é ocioso e em 
vão o que não consegue o fim para o qual é. Assim, não se segue que as substâncias 
imateriais são em vão, ainda que de modo nenhum fossem conhecidas por nós.

Comentário: a objeção diz que as substâncias imateriais podem ser inteligidas 
por nós, porque, se não o pudessem, a natureza teria feito algo em vão, pois teria 
feito algo inteligível em si, mas que não pode ser inteligido, porém ela nada faz em 
vão. Em resposta, deve-se dizer que as substâncias separadas são inteligidas por si 
mesmas e umas pelas outras. Ademais, o fim das substâncias separadas não é serem 
inteligidas por nós. Portanto, a existência delas não é em vão, mesmo que elas não 
possam ser conhecidas por nós.

[Texto] Quinta objeção. Além disso, assim como o sentido está para os sensíveis, 
assim também o intelecto está para os inteligíveis. Ora, a nossa vista pode ver todos 
os corpos, quer sejam superiores e incorruptíveis, quer sejam inferiores e corruptíveis. 
Logo, nosso intelecto pode inteligir todas as substâncias inteligíveis, mesmo as 
superiores e imateriais.

[Texto] Ao quinto compete dizer que o sentido conhece do mesmo modo, tanto 
os corpos superiores como os inferiores, a saber, por uma imutação do órgão pelo 
sensível. Ora, não são inteligidas por nós, do mesmo modo, as substâncias materiais, 
que são inteligidas a modo de abstração, e as substâncias imateriais, que não podem 
ser inteligidas assim por nós, pois não há algumas fantasias delas.

Comentário: a objeção diz que as substâncias imateriais podem ser inteligidas 
pelo nosso intelecto, pois, assim como a nossa vista pode ver os todos os corpos, 
sejam eles inferiores e corruptíveis ou superiores e incorruptíveis, assim também o 
nosso intelecto pode inteligir as todas as substâncias, sejam elas inferiores e materiais 
ou superiores e imateriais. Em resposta, deve-se dizer que o sentido conhece os 
corpos inferiores e os superiores do mesmo modo, a saber, na medida em que ele 
é afetado em seu órgão pela coisa sensível. Entretanto, as substâncias materiais e 
as imateriais não são inteligidas do mesmo modo, pois as substâncias materiais são 
inteligidas por abstração, ao passo que as substâncias imateriais não podem ser 
inteligidas por abstração, visto que não existem fantasias delas.

O artigo 2 da questão 88 pergunta: o nosso intelecto, pelo conhecimento das 
coisas materiais, pode chegar a inteligir as substâncias imateriais?



62

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

[Texto] Em sentido contrário está que Dionísio diz no capítulo 1 dos Nomes 
divinos que “os inteligíveis não podem ser apreendidos pelos sensíveis, nem os 
simples pelos compostos, nem os incorporais pelos corporais”.

[Texto] Em resposta cumpre dizer que, assim como Averróis narra no livro III 
Sobre a alma, alguém de nome Avempace sustentou que podemos chegar, de 
acordo com os princípios verdadeiros da filosofia, a inteligir as substâncias imateriais, 
pela intelecção das substâncias materiais. Com efeito, como nosso intelecto é por 
natureza destinado a abstrair a quididade de coisa material da matéria, se de novo 
naquela quididade houver algo de matéria, poderá abstrair de novo. Como isto 
não procede ao infinito, poderá enfim chegar a inteligir alguma quididade que é 
totalmente sem matéria. Isto é inteligir uma substância imaterial.

Comentário: Averróis relata que Avempace sustentou que, seguindo os princípios 
verdadeiros da filosofia, nós podemos chegar a inteligir as substâncias imateriais 
pela intelecção das substâncias materiais, da seguinte maneira. Nosso intelecto 
naturalmente abstrai a quididade (essência) de uma coisa material, e, se ainda 
houver algo material, poderá abstrair de novo. Como essas operações não podem 
ser repetidas infinitamente, o intelecto chegará finalmente a inteligir uma quididade 
(essência) que é totalmente sem matéria, e isso é inteligir uma substância imaterial.

[Texto] O que, de fato, seria dito com mais efetividade, se as substâncias imateriais 
fossem formas e espécies do que é material, como os platônicos sustentaram. Ora, 
não se sustentando isto, mas supondo-se que as substâncias imateriais são de 
noção totalmente diversa das quididades das coisas materiais, por mais que o nosso 
intelecto abstraia da matéria uma quididade de coisa material, nunca chega a algo 
semelhante a uma substância imaterial. Por isso, não podemos inteligir perfeitamente 
as substâncias imateriais, pelas substâncias materiais.

Comentário: essa opinião só seria válida se as substâncias imateriais fossem 
formas e espécies das coisas materiais, o que é afirmado pelos platônicos. Porém, a 
posição platônica é errônea, pois a natureza das substâncias imateriais é totalmente 
diferente da natureza das substâncias materiais. Por isso, por mais que o nosso 
intelecto abstraia seguidamente a quididade (essência) de uma coisa material, nunca 
chegará a algo semelhante a uma substância imaterial. Portanto, não podemos 
inteligir perfeitamente as substâncias imateriais pelas substâncias materiais.

[Texto] Primeira objeção. Com efeito, Dionísio diz no capítulo 1 da Hierarquia 
celeste que “não é possível à mente humana ser elevada à contemplação imaterial 
das hierarquias celestes a não ser que se utilize do guia material a si adequado”. 
Resta, pois, que podemos ser guiados pelo que é material para inteligir as substâncias 
imateriais.



63

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

[Texto] Ao primeiro argumento, portanto, cumpre dizer que, a partir das coisas 
materiais podemos ascender a um certo conhecimento das coisas imateriais, não 
porém a um conhecimento perfeito, pois não há um paralelo suficiente das coisas 
materiais para com as imateriais, mas as semelhanças, que acaso são tomadas das 
materiais para inteligir as imateriais, são muito dessemelhantes, como Dionísio diz 
no capítulo 2 da Hierarquia celeste.

Comentário: a objeção diz que podemos ser guiados pelas coisas materiais para 
inteligir as substâncias imateriais, porque Dionísio afirma que a mente humana só 
pode ser elevada à contemplação das hierarquias celestes desde que use um guia 
material. Em resposta, deve-se dizer que, a partir das coisas materiais, podemos 
ascender a algum conhecimento das coisas imateriais, mas esse conhecimento não 
pode ser perfeito, pois não há uma proporção suficiente entre as coisas materiais 
e as coisas imateriais, que são muito dessemelhantes entre si.

[Texto] Segunda objeção. Além disso, a ciência está no intelecto. Ora, há ciências 
e definições acerca das substâncias imateriais, pois Damasceno define o anjo, e são 
transmitidos alguns ensinamentos acerca dos anjos, tanto nas disciplinas teológicas 
como nas filosóficas. Logo, as substâncias imateriais podem ser inteligidas por nós.

[Texto] Ao segundo, cumpre dizer que nas ciências trata-se das coisas superiores 
sobretudo pela via de remoção; assim, com efeito, Aristóteles dá a conhecer os 
corpos celestes pela negação das propriedades dos corpos inferiores. Donde, muito 
mais, as substâncias imateriais não poderem ser conhecidas por nós de modo que 
apreendamos suas quididades; a respeito delas nos são transmitidos ensinamentos 
nas ciências, por via de remoção e de alguma referência às coisas materiais.

Comentário: a objeção diz que as substâncias imateriais podem ser inteligidas 
por nós, pois nas disciplinas teológicas e nas filosóficas existem ciências e definições 
sobre as substâncias imateriais. Em resposta, deve-se dizer que, segundo Aristóteles, 
devemos usar a via da remoção para tratar dos corpos celestes; assim, conhecemos 
os corpos celestes pela negação das propriedades dos corpos inferiores. Portanto, 
nas ciências pertinentes, devemos usar muito mais a via da remoção para tratar das 
substâncias imateriais, pois não podemos de nenhum modo conhecer as quididades 
(essências) delas, e só podemos tratar delas pela via da remoção e por meio de 
alguma relação que elas tenham com as coisas materiais.

[Texto] Terceira objeção. Além disso, a alma humana é do gênero das substâncias 
imateriais. Ora, ela pode ser inteligida por nós pelo seu ato, pelo qual intelige o que 
é material. Logo, as outras substâncias imateriais também podem ser inteligidas por 
nós, pelos seus efeitos nas coisas materiais.



64

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

[Texto] Ao terceiro, cumpre dizer que a alma humana intelige a si mesma, pelo 
seu inteligir, que é seu ato próprio, que demonstra perfeitamente sua capacidade 
e sua natureza. Mas, nem por isto, nem pelo que ademais se encontra nas coisas 
materiais pode ser perfeitamente conhecida a capacidade e a natureza das substâncias 
imateriais, pois estes que tais não se equiparam às capacidades delas.

Comentário: a objeção diz que as substâncias imateriais podem ser inteligidas 
por nós pelos seus efeitos nas coisas materiais, pois nós podemos inteligir a alma 
humana, que é imaterial, por meio da intelecção do seu ato que intelige coisas 
materiais. Em resposta, deve-se dizer que a alma humana intelige a si mesma pelo 
seu ato de inteligir, e isso pode demonstrar perfeitamente a capacidade e a natureza 
da alma. No entanto, pelos efeitos nas coisas materiais não podemos conhecer 
perfeitamente a capacidade e a natureza das substâncias imateriais, porque não 
há proporção entre a capacidade e a natureza das substâncias imateriais e as das 
coisas materiais.

[Texto] Quarta objeção. Além disso, somente aquela causa que dista ao infinito 
de seus efeitos não pode ser compreendida pelos seus efeitos. Ora, isto é próprio 
somente de Deus. Logo, as outras substâncias imateriais criadas podem ser inteligidas 
por nós, pelas coisas materiais.

[Texto] Ao quarto, cumpre dizer que as substâncias imateriais criadas, com 
efeito, não se reúnem com as substâncias materiais num gênero natural, pois não 
há nelas a mesma noção de potência e matéria. Reúnem-se, no entanto, com elas 
num gênero lógico, pois mesmo as substâncias imateriais estão no predicamento 
da substância, visto sua quididade não ser o seu ser. Mas, Deus não se reúne com as 
coisas materiais, nem de acordo com um gênero natural, nem de acordo com um 
gênero lógico, pois Deus de maneira nenhuma está num gênero, como foi dito acima 
[Q. 3, a. 5]. Donde, pelas semelhanças das coisas materiais, algo poder ser conhecido 
afirmativamente acerca dos anjos, de acordo com uma noção comum, embora não 
de acordo com a noção da espécie; no entanto, acerca de Deus, de modo nenhum.

Comentário: a objeção diz que as substâncias imateriais criadas, que não são 
Deus, podem ser inteligidas por nós pelas coisas materiais, porque elas não são 
tão distantes de nós como Deus o é. Em resposta, deve-se dizer que as substâncias 
imateriais criadas não pertencem ao mesmo gênero natural que as substâncias 
materiais, visto que existe uma diferença de potência e matéria entre elas, mas 
ambas pertencem ao mesmo gênero lógico, que é o da substância, visto que ambas 
têm em comum o fato de que a sua essência não é o seu ser. Porém, Deus e as coisas 
materiais não pertencem ao mesmo gênero natural e nem ao mesmo gênero lógico. 
Portanto, pelas semelhanças de coisas materiais, é possível conhecer afirmativamente 
algo sobre os anjos, ou seja, de acordo com uma noção comum, mas não de acordo 
com a noção da espécie; porém, por tais semelhanças, não é possível conhecer Deus 
de acordo com tais noções.



65

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

O artigo 3 da questão 88 pergunta: Deus é o primeiro que é conhecido pela 
mente humana?

[Texto] Em sentido contrário está que se diz em João 1, 18; “Ninguém jamais 
viu a Deus”.

[Texto] Em resposta cumpre dizer que, como o intelecto humano, de acordo com 
o estado de vida presente, não pode inteligir as substâncias imateriais criadas, como 
foi dito [a. 1], muito menos pode inteligir a essência da substância incriada. Donde, 
pura e simplesmente cumprir dizer que Deus não é o primeiro que é conhecido por 
nós; mas antes, pelas criaturas, chegamos ao conhecimento de Deus, de acordo com 
o que diz o Apóstolo aos Romanos 1, 20; “o que é invisível de Deus é divisado pela 
intelecção do que foi feito”. Logo, o primeiro que é inteligido por nós, de acordo com 
o estado da vida presente, é a quididade da coisa material que é o objeto do nosso 
intelecto, como foi dito acima muitas vezes [Q. 84, a. 7; Q. 85, a. 8; Q. 87, a. 2, ad 2m].

Comentário: no estado da vida presente, o intelecto humano não pode inteligir 
as substâncias imateriais criadas, muito menos a essência da substância incriada. 
Deus não é o primeiro que é conhecido por nós. Mas pelas criaturas chegamos ao 
conhecimento de Deus, como se diz na Sagrada Escritura. No estado da vida presente, 
o primeiro que é inteligido por nós é a quididade (essência) da coisa material, e este 
é o objeto próprio do nosso intelecto.

[Texto] Primeira objeção. Com efeito, aquilo no que tudo mais é conhecido e 
pelo que julgamos acerca dos demais é conhecido primeiro por nós, assim como 
a luz pelo olho e os primeiros princípios pelo intelecto. Ora, conhecemos tudo na 
luz da verdade primeira e, por ela, julgamos acerca de tudo, como diz Agostinho 
no livro Sobre a Trindade e no livro Sobre a verdadeira religião. Logo, Deus é o que 
é conhecido primeiro por nós.

[Texto] Ao primeiro argumento, portanto, cumpre dizer que inteligimos e 
julgamos tudo na luz da verdade primeira, na medida em que o próprio lume do 
nosso intelecto, quer natural, quer gratuito, nada mais é que uma certa impressão 
da verdade primeira, como foi dito acima [Q. 12, a. 11; Q. 84, a. 5]. Donde, como 
o próprio lume do nosso intelecto não está para o nosso intelecto como o que é 
inteligido, mas como o pelo que se intelige, muito menos Deus é o que é inteligido 
primeiro pelo nosso intelecto.

Comentário: a objeção diz que Deus é o que é conhecido primeiro por nós, 
porque, assim como a luz é a primeira coisa conhecida pelo olho e os primeiros 
princípios são a primeira coisa conhecida pelo intelecto, assim também a luz da 
verdade primeira, que é Deus, é a primeira coisa conhecida por nós e nela conhecemos 
e julgamos todas as outras coisas. Em resposta, deve-se dizer que a luz do nosso 



66

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

intelecto (natural ou gratuita) é uma certa impressão da verdade primeira. No 
entanto, essa luz não é aquilo que é inteligido, mas aquilo pelo qual nós inteligimos, 
e por isso Deus não é o que é primeiro inteligido por nós.

[Texto] Segunda objeção. Além disso, “aquilo por quê cada um, também ele mais 
ainda”. Ora, Deus é a causa de todo nosso conhecimento, pois ele é “a luz verdadeira, 
que ilumina todo homem que vem a este mundo” como se diz em João 1, 9. Logo, 
Deus é aquilo que é conhecido primeiro e ao máximo, por nós.

[Texto] Ao segundo cumpre dizer que “aquilo por quê cada um, também ele 
mais ainda” cumpre ser entendido no que é de uma mesma ordem, como foi dito 
acima [Q. 87, a. 2, ad 3m]. Ora, o demais é conhecido por causa de Deus, não como 
por causa do primeiro conhecido, mas como por causa primeira da capacidade 
cognoscitiva.

Comentário: a objeção diz que Deus é o que é conhecido primeiro por nós, pois 
ele é a causa de todo o conhecimento que temos das outras coisas. Em resposta, 
deve-se dizer que as outras coisas são conhecidas por causa de Deus, mas isso não 
quer dizer que Deus é a primeira coisa que conhecemos, e sim que Deus é a causa 
primeira da nossa potência cognoscitiva (intelecto).

[Texto] Terceira objeção. Além disso, aquilo que é conhecido primeiro na imagem 
é o modelo pelo qual a imagem é formada. Ora, a imagem de Deus está na nossa 
mente, como diz Agostinho. Logo, aquilo que é conhecido primeiro em nossa 
mente é Deus.

[Texto] Ao terceiro cumpre dizer que, se em nossa alma estivesse a imagem 
perfeita de Deus, como o Filho é a imagem perfeita do Pai, a nossa mente inteligiria 
Deus imediatamente. Está, porém, uma imagem imperfeita. Donde, a razão não 
se seguir.

Comentário: a objeção diz que Deus é o que é conhecido primeiro por nós, 
porque a imagem de Deus está na nossa mente, e aquilo que é conhecido primeiro 
na imagem é o modelo a partir do qual a imagem é formada. Em resposta, deve-se 
dizer que, se a imagem perfeita de Deus estivesse em nossa mente, a nossa mente 
inteligiria Deus imediatamente. Porém, em nossa mente só está a imagem imperfeita 
de Deus. Portanto, Deus não é o que é conhecido primeiro por nós.

CONCLUSÃO
Para finalizar, eu gostaria de indicar algumas partes de livros que poderão 

ajudar a compreender a doutrina de Tomás de Aquino sobre como a alma humana 
conhece o que está acima dela. No livro de Robert Pasnau (Thomas Aquinas on 
human nature: A philosophical study of Summa theologiae 1a 75-89. Cambridge: 



67

CA
PÍ

TU
LO

 4
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

O
 Q

U
E 

ES
TÁ

 A
CI

M
A

 D
EL

A
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

Cambridge University Press, 2002), não há uma seção dedicada a esse assunto, mas 
pode-se ver o capítulo 11 (“Knowing the mind”). No livro de George Klubertanz (The 
philosophy of human nature. New York: Appleton-Century-Crofts, 1953), pode-se ver 
o capítulo 8 (“The intellect”). E no livro de Robert Brennan (Thomistic psychology: 
A philosophic analysis of the nature of man. New York: The Macmillan Company, 
1941), não há uma seção dedicada a esse assunto, mas pode-se ver o capítulo 7 
(“The intellectual knowledge of man”).

REFERÊNCIAS
AQUINO, Tomás de. Suma de Teologia: Primeira Parte, Questões 84-89. Tradução e introdução 
de Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento. Uberlândia: Edufu, 2016.

BRENNAN, Robert E. Thomistic psychology: A philosophic analysis of the nature of man. New 
York: The Macmillan Company, 1941.

KLUBERTANZ, George P. The philosophy of human nature. New York: Appleton-Century-
Crofts, 1953.

PASNAU, Robert. Thomas Aquinas on human nature: A philosophical study of Summa 
theologiae 1a 75-89. Cambridge: Cambridge University Press, 2002.




