
47

CA
PÍ

TU
LO

 3
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
 S

I M
ES

M
A

 S
EG

U
N

D
O

 T
O

M
Á

S 
D

E 
A

Q
U

IN
O

C A P Í T U L O  3

COMO A ALMA HUMANA CONHECE A SI 
MESMA SEGUNDO TOMÁS DE AQUINO

André Ricardo Randazzo Gomes

INTRODUÇÃO
Neste capítulo, estudarei alguns textos do Tratado Sobre o Homem, que se 

encontram na Primeira Parte da Suma de Teologia de Tomás de Aquino, na questão 
871. Nessa questão, Tomás pretende esclarecer como a alma humana conhece a 
si mesma e o que está nela. Assim, Tomás estabelece que: a alma intelectiva não 
conhece a si mesma pela sua essência (artigo 1), o nosso intelecto não conhece os 
hábitos da alma pela essência deles (artigo 2), o intelecto conhece o seu próprio 
ato (artigo 3), e o intelecto intelige o ato da vontade (artigo 4). Dividirei os textos 
em várias partes. Assim, quando se apresentar um texto de Tomás, iniciarei com a 
marcação: “[Texto]”, e quando se apresentar o meu respectivo comentário, iniciarei 
com a marcação: “Comentário”. Ao final, indicarei algumas referências bibliográficas 
que poderão ajudar a entender o assunto deste capítulo. Agora, podemos começar.

COMO A ALMA HUMANA CONHECE A SI MESMA
O artigo 1 da questão 87 pergunta: a alma intelectiva conhece a si mesma por 

sua essência?

[Texto] Em sentido contrário está que se diz no livro III Sobre a alma que “o 
intelecto intelige a si mesmo assim como os demais”. Ora, não intelige os demais 
pelas essências deles, mas pelas semelhanças deles. Logo, também não se intelige 
por sua essência.

[Texto] Em resposta cumpre dizer que tudo é cognoscível na medida em que 
está em ato e não na medida em que está em potência, como se diz no livro IX da 
Metafísica; com efeito, algo é ente e verdadeiro, que cai sob o conhecimento, assim 
1 Usarei os textos em português da seguinte edição dessa obra: AQUINO, Tomás de. Suma de Teologia: 
Primeira Parte, Questões 84-89. Tradução e introdução de Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento. Uberlân-
dia: Edufu, 2016. No entanto, não tratarei das objeções que surgem em cada artigo, exceto no artigo 3.



48

CA
PÍ

TU
LO

 3
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
 S

I M
ES

M
A

 S
EG

U
N

D
O

 T
O

M
Á

S 
D

E 
A

Q
U

IN
O

como está em ato. De fato, isto aparece de maneira manifesta nas coisas sensíveis; 
com efeito, a vista não percebe o colorido em potência, mas apenas o colorido em 
ato. Semelhantemente, é manifesto que o intelecto, na medida em que é cognoscitivo 
das coisas materiais, não conhece senão o que está em ato; vem daí que não conhece 
a matéria prima, senão de acordo com sua proporção para com a forma, como se 
diz no livro I da Física. Donde, também nas substâncias imateriais, na medida em 
que cada uma delas está para o ser em ato por sua essência, na mesma medida está 
para o ser inteligível por sua essência.

Comentário: todas as coisas cognoscíveis são cognoscíveis apenas na medida 
em que estão em ato e não na medida em que estão em potência. Por exemplo, 
nas coisas sensíveis, a vista só percebe o que é dotado de cor em ato e não o que 
é dotado de cor em potência. Quanto ao conhecimento que o intelecto humano 
pode ter das coisas materiais, ele só conhece o que está em ato, e por isso só pode 
conhecer a matéria prima de acordo com a proporção que ela tem para com a 
forma. As substâncias imateriais só são inteligíveis por sua essência na medida em 
que cada uma delas está em ato por sua essência.

[Texto] Portanto, a essência de Deus, que é ato puro e perfeito, é simples e 
perfeitamente inteligível de acordo consigo mesma. Donde, Deus inteligir por sua 
essência, não apenas a si mesmo, mas também tudo. A essência do anjo, porém, 
está no gênero dos inteligíveis como ato, não porém, como ato puro e completo. 
Donde, o seu inteligir não se completar por sua essência; com efeito, embora o anjo 
se intelija por sua essência, não pode conhecer tudo por sua essência, mas conhece 
o que é distinto de si pelas semelhanças deles. O intelecto humano, no entanto, 
porta-se no gênero das coisas inteligíveis como um ente apenas em potência, assim 
como também a matéria prima se porta no gênero das coisas sensíveis; donde ser 
chamado de “possível”. Assim, pois, considerado em sua essência, porta-se como 
inteligente em potência. Donde, por si mesmo, ter a capacidade de inteligir, mas 
não a de ser inteligido, a não ser na medida em que torna-se em ato. Deste modo, 
com efeito, também os platônicos colocaram a ordem dos entes inteligíveis acima 
da ordem dos intelectos; pois, o intelecto não intelige senão por participação do 
inteligível; ora, de acordo com eles, o participante está abaixo do participado.

Comentário: como a essência de Deus é ato puro, perfeito e simples, ela é 
perfeitamente inteligível, e assim Deus intelige, por sua essência, a si mesmo e todas 
as coisas. A essência do anjo é inteligível em ato, mas não é ato puro e completo. Por 
isso, o anjo pode inteligir a si mesmo por sua essência, mas não pode inteligir por 
sua essência todas as outras coisas. Pode conhecê-las pelas semelhanças delas. O 
intelecto humano é inteligível apenas em potência, e por isso é chamado de “possível”, 
assim como a matéria prima existe em potência nas coisas sensíveis. Este intelecto 
só pode ser inteligido na medida em que passa ao ato. Os platônicos consideram 
que o intelecto só pode inteligir através da participação nos entes inteligíveis que 
se situam acima do intelecto.



49

CA
PÍ

TU
LO

 3
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
 S

I M
ES

M
A

 S
EG

U
N

D
O

 T
O

M
Á

S 
D

E 
A

Q
U

IN
O

[Texto] Se, pois, o intelecto humano se tornasse em ato pela participação das 
formas inteligíveis separadas, como sustentaram os platônicos, o intelecto humano 
inteligiria a si mesmo por tal participação das coisas incorpóreas. Mas, como é 
conatural ao nosso intelecto, de acordo com o estado da vida presente, que diga 
respeito ao que é material e sensível, como foi dito acima [Q. 84, a. 7], segue-se que 
o nosso intelecto intelige a si mesmo do modo como torna-se em ato pelas espécies 
abstraídas dos sensíveis pela luz do intelecto agente, que é o ato dos próprios 
inteligíveis, e mediante estes, do intelecto possível. Portanto, o nosso intelecto se 
conhece, não pela sua essência, mas pelo seu ato.

Comentário: se os platônicos estivessem certos, o intelecto humano passaria 
ao ato pela participação nas formas inteligíveis separadas, e então ele inteligiria 
a si mesmo por meio de tal participação nas coisas incorpóreas. No entanto, no 
estado da vida presente, o objeto natural do nosso intelecto são as coisas materiais 
e sensíveis. Por isso, o nosso intelecto intelige a si mesmo da mesma maneira pela 
qual ele passa ao ato quando as espécies são abstraídas das coisas sensíveis pela luz 
do intelecto agente, pois essa passagem para o ato é própria das coisas inteligíveis 
e do intelecto possível. Assim, o nosso intelecto não se conhece ai si mesmo pela 
sua essência, mas pelo seu ato.

[Texto] Isto de um duplo modo. De um primeiro modo, de maneira particular, na 
medida em que Sócrates ou Platão percebe ter uma alma intelectiva pelo fato de que 
percebe que intelige. De outro modo, em universal, na medida em que consideramos 
a natureza da mente humana a partir do ato do intelecto. Ora, é verdade que o 
juízo e a eficácia deste conhecimento pelo qual conhecemos a natureza da alma, 
nos cabe de acordo com a derivação da luz de nosso intelecto da verdade divina, 
na qual estão contidas as noções de todas as coisas, como foi dito acima [Q. 84, a. 
5]. Donde, Agostinho também dizer no livro IX Sobre a Trindade: “contemplamos a 
verdade inviolável, a partir da qual, o quanto podemos, definimos perfeitamente, 
não como é a mente de cada ente humano, mas como deve ser de acordo com as 
noções eternas”. Há, porém, uma diferença entre estes dois conhecimentos. Pois, 
para haver o primeiro conhecimento da mente, basta a própria presença da mente, 
que é o princípio do ato a partir do qual a mente percebe a si mesma. Assim, se diz 
que se conhece pela sua presença. Mas, para que haja o segundo conhecimento da 
mente, não basta sua presença, mas requer-se uma pesquisa diligente e sutil. Donde, 
tanto muitos ignorarem a natureza da alma, quanto muitos terem também errado 
acerca da natureza da alma. Por isso, Agostinho diz no livro X Sobre a Trindade acerca 
de tal pesquisa sobre a mente: “a mente não procure se cernir como ausente, mas 
discernir o que está presente”, isto é, conhecer sua diferença das demais coisas, o 
que é conhecer sua quididade e natureza.



50

CA
PÍ

TU
LO

 3
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
 S

I M
ES

M
A

 S
EG

U
N

D
O

 T
O

M
Á

S 
D

E 
A

Q
U

IN
O

Comentário: é de duas maneiras que o nosso intelecto se conhece a si mesmo. 
Na primeira maneira, é de modo particular, quando, por exemplo, Sócrates percebe 
que tem uma alma intelectiva ao perceber que intelige. Na segunda maneira, é de 
modo universal, quando consideramos a natureza da mente humana a partir do 
ato do intelecto. O juízo e a eficácia desta consideração são obtidos a partir da luz 
do nosso intelecto que vem da verdade divina. Na primeira maneira, para que haja 
o conhecimento da mente, basta a mera presença da mente, pois assim a mente 
se conhece a si mesma pela sua própria presença. Porém, na segunda maneira, 
não basta tal presença, mas requer-se uma pesquisa diligente e sutil. Por isso é que 
muitos ignoram a natureza da alma e muitos erraram a respeito de tal natureza, 
que é diferente da natureza das demais coisas.

O artigo 2 da questão 87 pergunta: o nosso intelecto conhece os hábitos da 
alma pela essência destes?

[Texto] Em sentido contrário, os hábitos são os princípios dos atos assim como 
também as potências. Ora, como se diz no livro II Sobre a alma, “os atos e as operações 
são anteriores às potências de acordo com a noção”. Logo, pela mesma razão, são 
anteriores aos hábitos. Deste modo, os hábitos são conhecidos pelos atos, como 
também as potências.

[Texto] Em resposta cumpre dizer que o hábito é de um certo modo intermediário 
entre a pura potência e o ato puro. Ora, já foi dito [a. 1] que nada é conhecido 
senão na medida em que é em ato. Assim, portanto, na medida em que o hábito 
é desprovido do ato perfeito, é desprovido disto, de modo a não ser cognoscível 
por si mesmo, mas é necessário que seja conhecido pelo seu ato; quer enquanto 
alguém percebe que tem o hábito, pelo fato de que percebe que produz o ato 
próprio do hábito; quer enquanto alguém pesquisa a natureza e a noção do hábito 
pela consideração do ato. De fato, o primeiro conhecimento do hábito se dá pela 
própria presença do hábito, pois, pelo fato mesmo de estar presente, causa o ato, 
no que é imediatamente percebido. Mas o segundo conhecimento do hábito se dá 
por uma pesquisa cuidadosa, como foi dito acima sobre a mente [a. 1].

Comentário: o hábito é de certo modo algo intermediário entre a pura potência 
e o puro ato. Qualquer coisa só pode ser conhecida na medida em que está em ato. 
Portanto, enquanto o hábito não tem um ato perfeito, ele não é cognoscível por 
si mesmo. Há duas maneiras de conhecer o hábito. A primeira maneira é quando 
alguém percebe que produz o ato próprio do hábito. Esse conhecimento se dá pela 
mera presença do hábito, pois, pelo simples fato de estar presente, ele causa o ato, 
e por isso é percebido. A segunda maneira é através de uma pesquisa cuidadosa.

O artigo 3 da questão 87 pergunta: o intelecto conhece o próprio ato?



51

CA
PÍ

TU
LO

 3
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
 S

I M
ES

M
A

 S
EG

U
N

D
O

 T
O

M
Á

S 
D

E 
A

Q
U

IN
O

[Texto] Em sentido contrário está que Agostinho diz no livro X Sobre a Trindade: 
“Intelijo que intelijo”.

[Texto] Em resposta cumpre dizer que, como já foi dito [a. 1 e 2], tudo é conhecido 
na medida em que é em ato. Ora, a perfeição última do intelecto é sua operação. 
Com efeito, não se trata como que de uma ação tendente a outro, que é a perfeição 
do que é operado, como a edificação, do edificado, mas permanece no operante 
como perfeição e ato dele, como se diz no livro IX da Metafísica. Portanto, isto é o 
que primeiro se intelige do intelecto, isto é, o seu próprio inteligir.

Comentário: qualquer coisa só é conhecida na medida em que está em ato. 
Mas a perfeição última do intelecto é a sua operação. A operação do intelecto não 
tende a outra coisa externa, mas permanece nele mesmo como perfeição e ato dele. 
Portanto, a primeira coisa que se intelige do intelecto é o seu próprio ato de inteligir.

[Texto] Mas, acerca disto, os diferentes intelectos portam-se diferentemente. 
Há, com efeito, algum intelecto, a saber, o divino, que é o seu próprio inteligir. Assim, 
em Deus, é o mesmo, que intelija que intelige e que intelija sua essência, pois sua 
essência é seu inteligir. Há, porém, outro intelecto, a saber, o angélico, que não é o 
seu inteligir, como foi dito acima [Q. 79, a. 1], mas apesar disso o primeiro objeto do 
seu inteligir é sua essência. Donde, embora no anjo seja distinto, de acordo com a 
noção, que ele intelija que intelige e que ele intelija sua essência, intelige a ambos 
simultaneamente e por um só ato; pois, o fato de inteligir sua essência é a perfeição 
própria de sua essência; ora, uma coisa é inteligida simultaneamente e por um só 
ato com sua perfeição. Há ainda outro intelecto, a saber, o humano, que nem é o 
seu inteligir, nem sua própria essência é o objeto primeiro do seu inteligir, mas algo 
extrínseco, isto é, a natureza da coisa material. Por isso, o que é conhecido primeiro 
pelo intelecto humano é tal objeto; em segundo lugar é conhecido o próprio ato 
pelo qual o objeto é conhecido e, pelo ato, é conhecido o próprio intelecto do qual o 
próprio inteligir é a perfeição. Por isso, o Filósofo diz que os objetos são conhecidos 
antes dos atos e os atos antes das potências.

Comentário: há diferentes tipos de intelecção do intelecto sobre si mesmo, na 
medida em que há diferentes tipos de intelecto. Em Deus, ser e inteligir são a mesma 
coisa, e inteligir que intelige e inteligir a sua própria essência são a mesma coisa, 
pois a sua essência é o seu inteligir. No anjo, ser e inteligir não são a mesma coisa, 
mas o primeiro objeto do seu inteligir é a sua essência. No anjo, inteligir que intelige 
e inteligir a sua essência são distintos segundo uma distinção de razão, mas essas 
duas operações são um só ato. No ser humano, o primeiro objeto do seu inteligir 
não é nem o seu próprio ato de inteligir e nem a sua própria essência, mas sim a 
natureza de uma coisa material, que é algo extrínseco. Assim, o intelecto humano 
conhece primeiro a natureza de uma coisa material, só depois conhece o ato pelo 
qual aquele objeto é conhecido, e só depois conhece a si mesmo, isto é, o próprio 
intelecto cuja perfeição é inteligir o seu próprio ato.



52

CA
PÍ

TU
LO

 3
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
 S

I M
ES

M
A

 S
EG

U
N

D
O

 T
O

M
Á

S 
D

E 
A

Q
U

IN
O

[Texto] Primeira objeção. Com efeito, é propriamente conhecido aquilo que é 
objeto da capacidade cognoscitiva. Ora, o ato é distinto do objeto. Logo, o intelecto 
não conhece seu ato.

[Texto] Ao primeiro argumento, portanto, cumpre dizer que o objeto do intelecto 
é algo comum, a saber, o ente e o verdadeiro sob o qual está compreendido também 
o próprio ato de inteligir. Donde, o intelecto poder inteligir seu ato. Mas, não em 
primeiro lugar; pois, nem sequer o primeiro objeto do nosso intelecto, de acordo 
com o presente estado, é qualquer ente e verdadeiro, mas o ente e o verdadeiro 
considerado nas coisas materiais, como foi dito [Q. 84, a. 7], a partir das quais chega 
ao conhecimento de todos os demais.

Comentário: a objeção diz que o intelecto não conhece o seu próprio ato de 
inteligir, pois o que o intelecto conhece é apenas o seu objeto próprio, e o objeto 
não é a mesma coisa que o ato. Em resposta, deve-se dizer que o intelecto pode 
conhecer o seu próprio ato de inteligir, porque o objeto próprio do intelecto é o 
ente (e o verdadeiro), e este objeto abrange o próprio ato de inteligir. No entanto, 
no estado da vida presente, o ente (e o verdadeiro) não é o primeiro objeto do nosso 
intelecto, pois o primeiro objeto é o ente (e o verdadeiro) considerado nas coisas 
materiais. É a partir deste objeto que o intelecto conhece todas as outras coisas.

O artigo 4 da questão 87 pergunta: o intelecto intelige o ato da vontade?

[Texto] Em sentido contrário está que Agostinho diz no livro X Sobre a Trindade: 
“Intelijo que quero”.

[Texto] Em resposta cumpre dizer que, assim como foi dito acima [Q. 59, a. 
1], o ato da vontade nada mais é que uma certa inclinação que se segue à forma 
inteligida, assim como o apetite natural é uma inclinação que se segue à forma natural. 
Ora, a inclinação de qualquer coisa está na própria coisa ao modo dela. Donde, a 
inclinação natural estar naturalmente na coisa natural e a inclinação que é o apetite 
sensível estar sensivelmente no sensiente e igualmente a inclinação inteligível que 
é o ato da vontade estar inteligivelmente no inteligente assim como no princípio e 
no sujeito próprio. Donde, o Filósofo também usar deste modo de falar no livro III 
Sobre a alma: “que a vontade está na razão”. Ora, o que está inteligivelmente em 
algum inteligente, segue-se que seja inteligido por ele. Donde, o ato da vontade 
ser inteligido pelo intelecto, tanto na medida em que alguém percebe que quer 
como na medida em que alguém conhece a natureza deste ato, e por conseguinte, 
a natureza de seu princípio que é o hábito ou a potência.

Comentário: o ato da vontade segue a intelecção de uma forma, e o apetite 
natural é uma inclinação que segue a forma natural. A inclinação natural existe 
naturalmente na coisa natural, o apetite sensível existe sensivelmente no ente que 



53

CA
PÍ

TU
LO

 3
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
 S

I M
ES

M
A

 S
EG

U
N

D
O

 T
O

M
Á

S 
D

E 
A

Q
U

IN
O

sente, e o ato da vontade existe inteligivelmente no ente que intelige. Tudo o que 
existe inteligivelmente em algum ente inteligente é inteligido por ele. Portanto, 
o ato da vontade é inteligido pelo intelecto. Isso pode acontecer quando alguém 
percebe que quer, e quando alguém conhece a natureza desse ato, conhecendo 
assim o princípio desse ato, que é o hábito ou a potência.

CONCLUSÃO
Para finalizar, eu gostaria de indicar algumas partes de livros que poderão 

ajudar a compreender a doutrina de Tomás de Aquino sobre como a alma humana 
conhece a si mesma. No livro de Robert Pasnau (Thomas Aquinas on human nature: A 
philosophical study of Summa theologiae 1a 75-89. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2002), pode-se ver o capítulo 11 (“Knowing the mind”). No livro de George 
Klubertanz (The philosophy of human nature. New York: Appleton-Century-Crofts, 
1953), pode-se ver o capítulo 8 (“The intellect”). E no livro de Robert Brennan 
(Thomistic psychology: A philosophic analysis of the nature of man. New York: The 
Macmillan Company, 1941), não há uma seção dedicada a esse assunto, mas pode-
se ver o capítulo 7 (“The intellectual knowledge of man”).

REFERÊNCIAS
AQUINO, Tomás de. Suma de Teologia: Primeira Parte, Questões 84-89. Tradução e introdução 
de Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento. Uberlândia: Edufu, 2016.

BRENNAN, Robert E. Thomistic psychology: A philosophic analysis of the nature of man. New 
York: The Macmillan Company, 1941.

KLUBERTANZ, George P. The philosophy of human nature. New York: Appleton-Century-
Crofts, 1953.

PASNAU, Robert. Thomas Aquinas on human nature: A philosophical study of Summa 
theologiae 1a 75-89. Cambridge: Cambridge University Press, 2002.




