
25

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

C A P Í T U L O  2

COMO A ALMA HUMANA 
CONHECE AS COISAS CORPORAIS 

SEGUNDO TOMÁS DE AQUINO

André Ricardo Randazzo Gomes

INTRODUÇÃO
Neste capítulo, estudarei alguns textos do Tratado Sobre o Homem, que se 

encontram na Primeira Parte da Suma de Teologia de Tomás de Aquino, na questão 
84 e em uma parte da questão 851. Nessas questões, Tomás pretende esclarecer 
como a alma humana conhece as coisas corporais. Na questão 84, Tomás determina 
que: a alma conhece os corpos pelo intelecto (artigo 1), a alma não intelige, por sua 
essência, o que é corporal (artigo 2), a alma não intelige tudo por meio de espécies 
introduzidas nela naturalmente (artigo 3), as espécies inteligíveis não vêm à alma a 
partir de certas formas separadas (artigo 4), a alma intelectiva dos bem-aventurados 
conhece tudo nas razões eternas (artigo 5), o conhecimento intelectivo é recebido 
das coisas sensíveis (artigo 6), o intelecto só pode inteligir em ato pelas espécies 
inteligíveis desde que se volte para as fantasias (artigo 7), o juízo do intelecto é 
impedido pelo impedimento dos sentidos (artigo 8). Quanto à questão 85, estudarei 
apenas os seus dois primeiros artigos, nos quais Tomás estabelece que: o nosso 
intelecto intelige as coisas corpóreas e materiais por abstração das fantasias (artigo 
1), e as espécies inteligíveis, abstraídas das fantasias, estão para o nosso intelecto 
como aquilo pelo qual o intelecto intelige (artigo 2). Dividirei os textos em várias 
partes. Assim, quando se apresentar um texto de Tomás, iniciarei com a marcação: 
“[Texto]”, e quando se apresentar o meu respectivo comentário, iniciarei com a 
marcação: “Comentário”. Ao final, indicarei algumas referências bibliográficas que 
poderão ajudar a entender o assunto deste capítulo. Agora, podemos começar.

1 Usarei os textos em português da seguinte edição dessa obra: AQUINO, Tomás de. Suma de Teologia: 
Primeira Parte, Questões 84-89. Tradução e introdução de Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento. Uberlân-
dia: Edufu, 2016. No entanto, não tratarei das objeções que surgem em cada artigo, exceto no artigo 1 
da questão 85.



26

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

COMO A ALMA HUMANA CONHECE AS COISAS CORPORAIS
O artigo 1 da questão 84 pergunta: a alma conhece os corpos pelo intelecto?

[Texto] Em sentido contrário está que a ciência está no intelecto. Portanto, se o 
intelecto não conhece os corpos, segue-se que não há nenhuma ciência dos corpos. 
Assim, desapareceria a ciência da natureza que diz respeito ao corpo mutável.

[Texto] Em resposta, cumpre dizer, para evidenciação desta questão, que os 
primeiros filósofos, que inquiriram sobre as naturezas das coisas, pensavam que nada 
havia no mundo, exceto o corpo. E como viam que todos os corpos são mutáveis e 
pensavam que eles estão em contínuo fluxo julgaram que não poderia ser tida por 
nós nenhuma certeza sobre a verdade das coisas. De fato, o que está em contínuo 
fluxo não pode ser apreendido com certeza, pois, desfaz-se antes que seja avaliado 
pela mente; como disse Heráclito: “Não é possível tocar duas vezes a água do rio 
corrente”, como menciona o Filósofo no livro IV da Metafísica.

Comentário: os primeiros filósofos, que investigaram a natureza das coisas, 
pensaram que as únicas coisas que existiam no mundo eram corpos. Como, segundo 
eles, os corpos são mutáveis e estão em contínuo fluxo, eles concluíram que não é 
possível alcançar certezas sobre a verdade das coisas.

[Texto] Sobrepondo-se a estes, Platão, para poder salvar que é tido por nós 
conhecimento certo da verdade pelo intelecto, sustentou, além do que é corporal, 
outro gênero de entes separado da matéria e do movimento, que denominou espécies 
ou ideias, por cuja participação cada um dos singulares e sensíveis é denominado 
homem, cavalo ou algo semelhante. Dizia, portanto, que as ciências e definições e 
tudo o que pertence ao ato do intelecto não se refere a estes corpos sensíveis, mas 
àqueles imateriais separados; de tal modo que a alma não intelija estes corporais, 
mas intelija as espécies separadas destes corporais.

Comentário: depois dos primeiros filósofos veio Platão com uma nova concepção 
sobre o conhecimento que o homem pode ter. Platão propôs que nós podemos ter 
um conhecimento certo da verdade e postulou a existência de espécies ou ideias, 
que são coisas separadas da matéria e do movimento. As coisas singulares do mundo 
sensível, como um homem ou um cavalo, participam de tais ideias. As ciências e as 
definições, formadas pelo intelecto humano, não versam sobre as coisas do mundo 
sensível, mas sobre as ideias separadas.

[Texto] Ora, isto se revela duplamente falso. Em primeiro lugar, de fato, porque, 
uma vez que aquelas espécies são imateriais e imutáveis, excluir-se-ia das ciências 
o conhecimento do movimento e da matéria (que é próprio da ciência natural) 
e a demonstração pelas causas motoras e materiais. Em segundo lugar, porque 
parece ridículo que, quando buscamos o conhecimento das coisas que nos são 



27

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

manifestas, tragamos à baila outros entes que não podem ser as substâncias delas, 
por diferirem delas no ser; assim, conhecidas aquelas substâncias separadas, nem 
por isso poderíamos julgar acerca destes sensíveis.

Comentário: a proposição de Platão é falsa por duas razões. Primeiro, porque 
ela excluiria a existência da ciência natural, pois esta ciência versa sobre coisas que 
existem no movimento e na matéria e faz demonstração pelas causas motoras 
e materiais. Segundo, porque não é correto postular a existência de substâncias 
separadas para explicar e julgar coisas do mundo sensível que têm um modo de 
existir muito diferente do de tais substâncias.

[Texto] Parece que Platão nisto se desviou da verdade, porque, estimando que 
todo conhecimento se dá a modo de alguma semelhança, acreditou que a forma do 
conhecido, por necessidade, está no cognoscente do modo como está no conhecido. 
Considerou, no entanto, que a forma da coisa inteligida está no intelecto universal, 
imaterial e imutavelmente; o que se revela pela própria operação do intelecto que 
intelige universalmente e a modo de uma certa necessidade, pois, o modo da ação 
segue o modo da forma do agente. Assim, estimou que era preciso que as coisas 
inteligidas subsistissem em si mesmas desta maneira, isto é, imaterial e imutavelmente.

Comentário: Platão errou, porque estimou que o conhecimento se dá por 
semelhança, e, de acordo com isso, a forma da coisa conhecida precisa existir no 
homem cognoscente da mesma maneira como ela existe em si mesma. Então, como 
o intelecto humano tem uma operação marcada pela universalidade, imaterialidade, 
imutabilidade e necessidade, as coisas conhecidas precisariam ter essas mesmas 
características.

[Texto] Isto, porém, não é necessário. Pois, mesmo nos próprios sensíveis vemos 
que a forma está num dos sensíveis de um modo distinto de como está em outro; 
por exemplo, quando a brancura está em um mais intensamente, em outro mais 
fracamente; também num a brancura está com a doçura e em outro sem a doçura. 
Também deste modo a forma sensível está na coisa que está fora da alma de um 
modo distinto do modo como está no sentido, que recebe as formas sensíveis sem a 
matéria, assim como a cor do ouro sem o ouro. Semelhantemente, o intelecto recebe 
a seu modo, imaterial e imutavelmente as espécies dos corpos que são materiais e 
mutáveis; pois, o recebido está no recipiente ao modo do recipiente. Cumpre, pois, 
dizer que a alma conhece os corpos pelo intelecto com conhecimento imaterial, 
universal e necessário.

Comentário: mas não é necessário adotar a tese platônica. Existe diversidade 
entre as formas até mesmo nas formas das coisas sensíveis; por exemplo, uma coisa 
pode ter uma brancura mais intensa, mas outra uma brancura menos intensa, ou 
uma coisa pode ter brancura e doçura, mas outra pode ter apenas a brancura. 



28

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

A forma sensível tem um modo de existência na coisa sensível, mas tem outro 
modo de existência no sentido humano, que recebe as formas sensíveis sem a 
matéria; por exemplo, a visão recebe a cor do ouro, mas sem receber o ouro. Assim, o 
intelecto humano recebe ao seu modo, ou seja, de modo imaterial, imóvel, universal 
e necessário, as espécies dos corpos que têm uma existência material e móvel. A coisa 
recebida está no homem que a recebe ao modo do homem que a recebe. Portanto, 
a alma intelectual humana, ao seu modo, conhece os corpos.

O artigo 2 da questão 84 pergunta: a alma intelige, por sua essência, o que é 
corporal?

[Texto] Em sentido contrário está que Agostinho diz no livro IX Sobre a Trindade 
que “a mente colige a notícia das coisas corpóreas pelos sentidos do corpo”. Ora, 
a própria alma não é cognoscível pelos sentidos do corpo. Portanto, não conhece, 
por sua substância, o que é corpóreo.

[Texto] Em resposta, cumpre dizer que os filósofos antigos sustentaram que 
a alma, por sua essência, conhece os corpos. De fato, foi incutido de modo geral 
nos ânimos de todos o seguinte: que “o semelhante se conhece pelo semelhante” 
[Aristóteles, Sobre a alma I, 5, 409 b 26]. Estimavam, porém, que a forma do conhecido 
está no cognoscente do modo como está na coisa conhecida. No entanto, os 
platônicos tomaram posição ao contrário. De fato, Platão, porque percebeu que 
a alma intelectual é imaterial e conhece imaterialmente, sustentou que as formas 
das coisas conhecidas subsistem imaterialmente. Mas, os primeiros estudiosos da 
natureza, porque consideravam que as coisas conhecidas são corpóreas e materiais, 
sustentaram que é preciso que as coisas conhecidas estejam materialmente, mesmo 
na alma cognoscente. Assim, para atribuírem à alma o conhecimento de tudo, 
sustentaram que ela tem uma natureza comum com tudo. E porque a natureza do 
principiado é constituída pelos princípios, atribuíram à alma a natureza do princípio. 
De tal modo que, quem disse que o princípio de tudo é o fogo, sustentou que a 
alma é da natureza do fogo; e semelhantemente no que respeita ao ar e à água. No 
entanto, Empédocles, que sustentou quatro elementos materiais e dois moventes, 
disse que a alma é também constituída por esses. Assim, visto que punham coisas 
materialmente na alma, sustentaram que todo conhecimento da alma é material, 
não distinguindo entre o intelecto e o sentido.

Comentário: os filósofos antigos sustentaram que a alma, por sua essência, 
conhece os corpos. Eles aceitavam o dito: “o semelhante é conhecido pelo semelhante”. 
Eles pensavam que a forma da coisa conhecida tem no homem cognoscente o 
mesmo modo de existir que ela tem na coisa conhecida. Então, a alma do homem 
cognoscente deveria ter um modo de existir corpóreo. Entretanto, os platônicos 
adotaram uma posição contrária. Para Platão, como a alma intelectual é imaterial, 



29

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

as formas conhecidas também precisam ter um modo de ser imaterial. Os antigos 
filósofos naturais (físicos) sustentavam que, como as coisas conhecidas são corpóreas 
e materiais, elas precisam estar materialmente na alma humana, pois a alma precisaria 
ter algo em comum com as coisas conhecidas. Então, por exemplo, quem disse que o 
princípio de todas as coisas é o fogo, disse que a alma é da natureza do fogo. Assim, 
esses filósofos naturais não distinguiram entre o intelecto e o sentido.

[Texto] Mas, esta opinião é desmentida. Em primeiro lugar, porque no princípio 
material do qual falavam, o que é principiado não existe senão em potência. Ora, 
algo não é conhecido na medida em que está em potência, mas apenas na medida 
em que está em ato, como é patente no livro IX da Metafísica; donde, nem a própria 
potência é conhecida senão pelo ato. Assim, pois, não bastaria atribuir à alma a 
natureza dos princípios para que conhecesse tudo, a não ser que lhe inerissem as 
naturezas e formas de cada um dos efeitos, por exemplo, do osso e da carne e outros 
que tais, como Aristóteles argumenta contra Empédocles no livro I Sobre a alma. 
Em segundo lugar, porque, se fosse preciso a coisa conhecida existir materialmente 
no cognoscente, não haveria nenhuma razão pela qual as coisas que subsistem 
materialmente fora da alma, carecessem de conhecimento; por exemplo, se a alma, 
pelo fogo, conhece o fogo, também o fogo que está fora da alma conheceria o fogo.

Comentário: essa opinião é refutada por duas considerações. Primeiro, a coisa 
conhecida, da qual eles falam, só existe em potência. Porém, para ser conhecida, ela 
precisaria estar em ato. Segundo, se a alma tem a essência do fogo e por isso pode 
conhecer o fogo, então o fogo, por si mesmo, também poderia conhecer o fogo.

[Texto] Resta, portanto, que é preciso que o que é material, ao ser conhecido, 
exista no cognoscente não materialmente, mas antes imaterialmente. A razão disto 
é que o ato de conhecimento se estende ao que está fora do cognoscente; pois 
conhecemos também o que está fora de nós. Ora, a forma da coisa é determinada pela 
matéria a algo de uno. Donde, ser manifesto que a determinação do conhecimento 
apresenta-se em oposição à determinação da materialidade. Por isso, o que não 
recebe as formas senão materialmente, não é cognoscitivo de modo nenhum, como 
as plantas, como se diz no livro II Sobre a alma. Quanto mais imaterialmente, porém, 
algo tem a forma da coisa conhecida, tanto mais perfeitamente conhece. Donde, 
o intelecto que abstrai a espécie não só da matéria, mas também das condições 
materiais individuantes, conhecer mais perfeitamente que o sentido que recebe, 
de fato, a forma da coisa conhecida sem matéria, mas com as condições materiais. 
Entre os próprios sentidos, a vista é o mais cognoscitivo porque é o menos material, 
como foi dito acima [Q. 78, a. 3]. Entre os próprios intelectos, qualquer deles que 
seja é tanto mais perfeito quanto mais imaterial.



30

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

Comentário: a tese correta é que a coisa material, quando é conhecida, existe 
imaterialmente no cognoscente. O ato de conhecimento se estende até mesmo 
para o que está fora do cognoscente. Uma coisa que só pode receber formas de 
modo material, como uma planta, não é cognoscente, porque é limitada pela sua 
materialidade individual. Um cognoscente conhece de modo tão mais perfeito, 
quanto mais puder conhecer uma forma de modo imaterial. O intelecto que abstrai a 
espécie, desconsiderando não só a matéria, mas também as características individuais, 
conhece mais perfeitamente do que o sentido, que só pode conhecer uma forma 
sem a matéria, mas considerando as características individuais. Entre os sentidos, a 
vista é o mais cognoscitivo, porque é o menos material. E entre os intelectos, o mais 
perfeito é o mais imaterial.

[Texto] Disto, patenteia-se que, se há algum intelecto que, por sua essência, 
conhece tudo, é preciso que sua essência tenha em si imaterialmente tudo, assim 
como os antigos sustentaram que a essência da alma é composta em ato dos princípios 
de tudo que é material, para que conhecesse tudo. Isto, porém, é próprio de Deus, 
de modo que sua essência seja compreensiva imaterialmente de tudo, assim como 
os efeitos preexistem virtualmente na causa. Portanto, só Deus intelige, por sua 
essência, tudo; não, porém, a alma humana e nem mesmo o anjo.

Comentário: para que um intelecto conheça, por sua essência, todas as coisas, 
é necessário que ele, em sua essência, conheça imaterialmente todas as coisas. Só 
Deus conhece imaterialmente, por sua essência, todas as coisas, pois nele os efeitos 
preexistem virtualmente como em sua causa. Conhecer assim não pertence à alma 
humana nem ao anjo.

O artigo 3 da questão 84 pergunta: a alma intelige tudo por espécies introduzidas 
nela naturalmente?

[Texto] Em sentido contrário está que o Filósofo diz no livro III Sobre a alma, ao 
falar do intelecto, que é “como uma tabuinha na qual nada está escrito”.

[Texto] Em resposta, cumpre dizer que, visto a forma ser o princípio da ação, 
é preciso, que algo esteja para a forma que é o princípio da ação, assim como está 
para aquela ação; assim, se mover-se para cima provém da leveza, é preciso que, o 
que é levado para cima apenas em potência, seja leve somente em potência; o que é 
levado para cima em ato, seja leve em ato. Ora, vemos que o ente humano, às vezes 
é cognoscente apenas em potência, tanto pelos sentidos quanto pelo intelecto. E 
é reconduzido de tal potência ao ato a fim de sentir, pelas ações do sensível sobre 
os sentidos; a fim de inteligir, pelo aprendizado ou pela descoberta. Donde, ser 
preciso dizer que a alma cognoscitiva está em potência, tanto para as semelhanças 
que são os princípios do sentir, como para as semelhanças que são os princípios do 
inteligir. Por isso, Aristóteles sustentou que o intelecto, pelo qual a alma intelige, 
não tem certas espécies naturalmente introduzidas, mas está de início em potência 
para todas essas espécies.



31

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

Comentário: o ser humano, às vezes, é cognoscente apenas em potência, 
quanto aos sentidos ou ao intelecto. Ele pode ser levado desde a potência ao ato 
de conhecer de dois modos: quanto aos sentidos, é levado ao ato pela ação da coisa 
sensível sobre os sentidos, e quanto ao intelecto, é levado ao ato pelo aprendizado 
ou pela descoberta. Assim, Aristóteles ensina que o intelecto não tem espécies 
naturalmente introduzidas, mas está de início em potência para todas essas espécies.

[Texto] Porque, no entanto, o que tem em ato a forma, às vezes não pode agir 
de acordo com a forma por causa de algum impedimento, assim como o leve se for 
impedido de ser levado para cima, por isso, Platão sustentou que o intelecto humano 
está naturalmente pleno de todas as espécies inteligíveis, mas é impedido, pela união 
do corpo, não podendo elevar-se ao ato. Ora, não parece que isto tenha sido dito 
de modo coerente. Primeiro, porque, se a alma tem notícia natural de tudo, não 
parece que seja possível que padeça tanto esquecimento de tal notícia natural, que 
desconheça que é dotada de tal ciência; de fato, ninguém esquece o que conhece 
naturalmente, como “que todo todo é maior que sua parte” e o demais deste tipo. 
Isto, porém, parece que é incoerente, principalmente se for sustentado que é natural, 
à alma unir-se ao corpo, como foi tratado acima [Q. 76, a. 1]. De fato, é incoerente 
que a operação natural de alguma coisa seja totalmente impedida por aquilo que 
lhe cabe de acordo com a natureza. Em segundo lugar, aparece de modo manifesto 
a falsidade desta postura, a partir do fato de que, faltando algum sentido, falta a 
ciência do que é apreendido por meio deste sentido; assim como o cego de nascença 
não pode ter nenhuma notícia das cores. O que não se daria se as noções de todos 
os inteligíveis fossem naturalmente introduzidas na alma. Por isso, cumpre dizer 
que a alma não conhece o que é corporal por espécies naturalmente introduzidas.

Comentário: Platão sustentou que o intelecto humano tem naturalmente 
todas as espécies inteligíveis, mas é impedido, pela união com o corpo, de conhecê-
las em ato. No entanto, isto está errado, por duas razões. Primeiro, se a alma tem 
conhecimento natural de tudo, não é possível que desconheça que é dotada de 
tal conhecimento, pois ninguém esquece o que conhece naturalmente, como por 
exemplo que “o todo é maior que a parte”. Ademais, não é possível que a operação 
natural de uma coisa seja impedida por algo que lhe é igualmente natural. Ou 
seja, não é possível que a operação natural do intelecto humano seja impedida 
precisamente por algo tão natural ao ser humano, como a união da alma com o 
corpo. Segundo, quem é privado de algum sentido, como o cego de nascença, não 
tem conhecimento das cores. Mas se as espécies inteligíveis fossem naturalmente 
introduzidas na alma, tal cego de nascença teria tal conhecimento. Porém, isso 
não ocorre realmente. Portanto, a alma não conhece o que é corporal por meio de 
espécies naturalmente introduzidas.



32

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

O artigo 4 da questão 84 pergunta: as espécies inteligíveis advêm à alma a 
partir de certas formas separadas?

[Texto] Em sentido contrário está que, de acordo com isto, não teríamos precisão 
dos sentidos para inteligir. O que é patente que é falso, principalmente pelo fato de 
que, quem carece de um sentido, de modo nenhum pode ter ciência dos sensíveis 
deste sentido.

[Texto] Em resposta, cumpre dizer que alguns sustentaram que as espécies 
inteligíveis de nosso intelecto procedem de certas formas ou substâncias separadas. 
Isto, de duas maneiras. De fato, Platão, como foi dito [a. 1], sustentou que as formas 
das coisas sensíveis são subsistentes por si sem matéria; como a forma do homem, 
que denominava “o homem por si” e a forma ou ideia do cavalo, que denominava “o 
cavalo por si” e assim quanto ao mais. Sustentava, pois, que estas formas separadas 
são participadas tanto pela nossa alma como pela matéria corporal; pela alma, na 
verdade, para conhecer, pela matéria corporal, no entanto, para ser; de tal modo 
que, assim como a matéria corporal se torna esta pedra, por participar da ideia de 
pedra, assim também o nosso intelecto se torna conhecedor da pedra por participar 
da ideia de pedra. A participação da ideia, porém, se dá por alguma semelhança 
da própria ideia no que a participa, à maneira como o modelo é participado pelo 
modelado. Assim, pois, como sustentava que as formas sensíveis, que estão na 
matéria corporal, advêm das ideias como certas semelhanças destas, assim também 
sustentava que as espécies inteligíveis de nosso intelecto são certas semelhanças 
das ideias, promanantes delas. Por isso, como foi dito acima [a. 1], relacionava as 
ciências e definições com as ideias.

Comentário: Platão sustentou que as formas das coisas sensíveis são subsistentes 
por si sem matéria, como o “homem por si” ou o “cavalo por si”. Assim, por exemplo, 
a matéria corporal se torna esta pedra por participar da ideia de pedra, ao passo que 
o nosso intelecto se torna conhecedor da pedra por participar da ideia de pedra. 
Então, as formas sensíveis que estão na matéria corporal são certas semelhanças das 
ideias, ao passo que as espécies inteligíveis do nosso intelecto são certas semelhanças 
das ideias. Portanto, as ciências e definições versam sobre as ideias.

[Texto] Ora, por ser contra a noção das coisas sensíveis que suas formas subsistam 
sem as matérias, como Aristóteles prova numerosas vezes, Avicena, tendo recusado 
esta postura, sustentou que as espécies inteligíveis de todas as coisas sensíveis, de 
fato, não subsistem por si à parte da matéria, mas preexistem imaterialmente nos 
intelectos separados. Tais espécies derivam do primeiro destes para o seguinte e assim 
quanto aos demais, até o último intelecto separado que denomina intelecto agente; 
do qual, como diz, advêm as espécies inteligíveis às nossas almas e as formas sensíveis 
à matéria corporal. Assim, Avicena concorda com Platão quanto ao seguinte: que 



33

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

as espécies inteligíveis de nosso intelecto advêm de certas formas separadas. Mas, 
quanto a estas, Platão diz que subsistem por si, ao passo que Avicena as coloca na 
inteligência agente. Diferem ainda quanto ao seguinte: que Avicena sustenta que 
as espécies inteligíveis não permanecem no nosso intelecto depois que cessa de 
inteligir em ato, mas que necessita voltar-se de novo para receber novamente. Daí, 
não ter sustentado uma ciência naturalmente introduzida na alma, como Platão, 
que sustenta que as participações das idéias permanecem imovelmente na alma.

Comentário: Avicena recusou essa tese e sustentou que as espécies inteligíveis 
das coisas sensíveis não subsistem por si sem matéria, mas preexistem imaterialmente 
nos intelectos separados. Tais espécies passam do primeiro para o seguinte e assim 
por diante até o último que é chamado de intelecto agente, a partir do qual elas 
vêm para as nossas almas e para a matéria corporal. Então, Avicena concorda com 
Platão que as espécies inteligíveis provêm de formas separadas, mas discorda dele 
ao dizer que elas não subsistem por si, mas estão no intelecto agente. Discorda 
dele também ao dizer que as espécies não permanecem no nosso intelecto após 
a consideração em ato, mas o nosso intelecto precisa voltar-se de novo a ele para 
recebê-las novamente.

[Texto] Mas, de acordo com esta postura não se poderia assinalar uma razão 
suficiente de porque nossa alma se uniria ao corpo. De fato, não se pode dizer que 
a alma intelectiva se une ao corpo em vista do corpo; pois, nem a forma é em vista 
da matéria, nem o motor em vista do móvel, mas antes ao contrário. Ora, parece 
sobretudo que o corpo é necessário à alma intelectiva para a operação própria dela, 
que é inteligir, pois, de acordo com seu ser, não depende do corpo. Se, porém, a 
alma, de acordo com sua natureza, fosse apta por nascença para receber as espécies 
inteligíveis apenas por influência de certos princípios separados, e não as recebesse 
dos sentidos, não teria precisão do corpo para inteligir. Donde, estaria unida ao 
corpo inutilmente.

Comentário: nessa posição, não se dá uma razão suficiente que explique a união 
da nossa alma com o corpo. É preciso explicar por que a alma precisa do corpo, e 
não por que o corpo precisa da alma. A razão pela qual a alma precisa do corpo é 
que o corpo é requerido para a operação própria da alma, que é inteligir. Porém, 
se a alma fosse naturalmente capaz de receber as espécies inteligíveis apenas por 
influência de certos princípios separados e não as recebesse dos sentidos, ela não 
precisaria do corpo para inteligir e, portanto, não haveria nenhuma razão para a 
sua união com o corpo.

[Texto] Se, porém, se disser que, para inteligir, nossa alma tem precisão dos 
sentidos, pelos quais é, de certo modo, despertada para considerar aquilo, cujas 
espécies inteligíveis recebe dos princípios separados, isto parece que não é suficiente. 
Pois, parece que tal despertar não é necessário à alma a não ser na medida em que 
está, de certo modo, adormecida e esquecida por causa da união com o corpo, de 



34

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

acordo com os platônicos. Assim, os sentidos não seriam úteis à alma intelectiva 
senão para retirar o impedimento que advém à alma pela união com o corpo. Resta, 
pois, a ser procurada qual é a causa da união da alma com o corpo.

Comentário: poder-se-ia dizer que a alma precisa dos sentidos para ser despertada 
para considerar as formas separadas. No entanto, isso não é suficiente. Segundo 
os platônicos, a alma se encontra adormecida e esquecida, por causa de sua união 
com o corpo, e por isso precisa despertar. Os sentidos seriam úteis à alma apenas 
para retirar o impedimento que consiste na união da alma com o corpo. Portanto, 
ainda não se deu a explicação dessa união.

[Texto] Se se disser, porém, de acordo com Avicena, que os sentidos são 
necessários à alma porque é despertada por eles para voltar-se para a inteligência 
agente, da qual recebe as espécies, isto não é bastante. Pois, se é da natureza da 
alma que intelija por espécies advindas da inteligência agente, seguir-se-ia que, 
às vezes, a alma pudesse voltar-se para a inteligência agente por inclinação de 
sua natureza ou também, despertada por outro sentido, para que se volte para a 
inteligência agente a fim de receber as espécies dos sensíveis dos quais alguém não 
possui o sentido. Assim, o cego de nascença poderia ter ciência das cores, o que é 
manifestamente falso. Donde, cumprir dizer que as espécies inteligíveis, pelas quais 
nossa alma intelige, não advêm de formas separadas.

Comentário: poder-se-ia dizer, seguindo Avicena, que a alma precisa dos sentidos 
para ser despertada por eles para voltar-se ao intelecto agente. No entanto, isso 
tampouco é suficiente. Se fosse assim, um cego de nascença poderia voltar-se para 
o intelecto agente para receber as espécies das coisas sensíveis da visão, e então tal 
indivíduo teria conhecimento das cores. Mas isso é claramente falso. Portanto, as 
espécies inteligíveis, pelas quais nossa alma intelige, não provêm de formas separadas.

O artigo 5 da questão 84 pergunta: a alma intelectiva conhece as coisas materiais 
nas razões eternas?

[Texto] Em sentido contrário está o que diz Agostinho no livro XII das Confissões: 
“Se ambos vemos que é verdadeiro o que dizes, e ambos vemos que é verdadeiro o 
que eu digo, pergunto, onde o vemos? De qualquer modo, nem eu em ti, nem tu em 
mim, mas ambos na própria verdade imutável que está acima de nossas mentes”. 
Ora, a verdade imutável está contida nas noções eternas. Portanto, a alma intelectiva 
conhece tudo que é verdadeiro nas noções eternas.

[Texto] Em resposta, cumpre dizer que, assim como Agostinho diz no livro 
II Da doutrina cristã: “Se os que são denominados filósofos, acaso disseram algo 
verdadeiro e em acordo com a nossa fé, deve deles ser reivindicado para nosso uso, 
como de injustos possuidores. De fato, as doutrinas dos gentios contêm certas ficções 
inventadas e supersticiosas, que cada um de nós, ao sair do convívio dos gentios, 



35

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

deve evitar”. Por isso, Agostinho, que fora imbuído das doutrinas dos platônicos, se 
encontrou algo em acordo com a fé, em seus escritos, o tomou; mas, o que encontrou 
em oposição à nossa fé, mudou para melhor.

Comentário: Agostinho foi imbuído das doutrinas dos platônicos. Quando ele 
encontra nelas algo em acordo com a fé católica, ele o aproveita, e quando encontra 
nelas algo em oposição à fé católica, ele o muda para melhor.

[Texto] Ora, Platão sustentou, como foi dito acima [a. 4], que as formas das coisas 
subsistem por si separadas da matéria e chamava-as de “ideias,” por cuja participação, 
dizia ele, o nosso intelecto conhece tudo, de tal modo que, assim como a matéria 
corporal, pela participação da ideia da pedra se torna pedra, igualmente o nosso 
intelecto, pela participação da mesma ideia, conheceria a pedra. Parece, porém, que 
é estranho à fé que as formas das coisas subsistam por si sem a matéria, fora das 
coisas, como os platônicos sustentaram ao dizer que a “vida por si” ou a “sabedoria 
por si” são certas substâncias criadoras, como Dionísio diz no capítulo XI dos Nomes 
divinos. Por isso, Agostinho, no livro das Oitenta e três questões, sustentou, no lugar 
destas ideias que Platão sustentava, que as noções de todas as criaturas existem na 
mente divina, de acordo com as quais tudo é formado e, de acordo com as quais 
também, a alma humana conhece tudo.

Comentário: parece contrário à fé dizer que as formas das coisas subsistem 
por si sem a matéria, como quando os platônicos dizem que a “vida por si” ou a 
“sabedoria por si” são certas substâncias criadoras. Por isso, Agostinho sustentou que, 
no lugar das ideias separadas, as noções (razões) de todas as criaturas existem na 
mente divina, e de acordo com elas tudo é formado e a alma humana conhece tudo.

[Texto] Quando, portanto, se pergunta se a alma humana conhece tudo nas 
noções eternas, cumpre dizer que se diz que algo é conhecido em algo de dois modos. 
De um modo, como no objeto conhecido, assim como alguém vê no espelho aquilo 
cuja imagem reflete-se no espelho. Deste modo, a alma, no estado da vida presente, 
não pode ver tudo nas noções eternas. Mas, deste modo, os bem aventurados que 
vêem a Deus e tudo nele, conhecem tudo nas noções eternas. De outro modo, diz-
se que algo é conhecido em algo, como no princípio de conhecimento, assim como 
se dissermos que é visto no sol, o que é visto pelo sol. Deste modo, é necessário 
dizer que a alma humana conhece tudo nas noções eternas, por cuja participação 
conhecemos tudo. De fato, a própria luz intelectual que há em nós, nada é além 
de uma certa semelhança participada da luz incriada na qual estão contidas as 
noções eternas. Donde, no Salmo 4 se dizer: “Muitos dizem — Quem nos mostra os 
bens”? A esta pergunta, o salmista responde, dizendo: “A luz da tua face, Senhor, 
está assinalada sobre nós”. É como se dissesse: pela própria marca da luz divina em 
nós, tudo nos é mostrado.



36

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

Comentário: é de dois modos que algo pode ser conhecido. De um modo, 
como no objeto conhecido, e assim a alma humana, no estado da vida presente, 
não pode ver tudo nas razões eternas. Apenas os bem-aventurados conhecem tudo 
nas razões eternas. De outro modo, como no princípio de conhecimento, e assim a 
alma humana conhece tudo nas razões eternas, na medida em que participa delas. 
A própria luz intelectual que há em nós é uma certa semelhança participada da luz 
incriada na qual estão contidas as razões eternas. Pela marca da luz divina em nós, 
tudo nos é mostrado.

[Texto] No entanto, como, além da luz intelectual em nós, são exigidas as 
espécies inteligíveis recebidas das coisas, para se ter ciência das coisas materiais, 
não temos notícia das coisas materiais apenas pela participação das noções eternas, 
como os platônicos sustentaram que apenas a participação das idéias basta para 
ter ciência. Daí, Agostinho dizer no livro IV Sobre a Trindade: “Por acaso, porque os 
filósofos ensinam com argumentos certíssimos que tudo que é temporal se faz por 
noções eternas, puderam por isso ver nas próprias noções ou concluir a partir delas 
quantos são os gêneros de animais e quais os germes de cada um? Por ventura não 
buscaram tudo isto pela descrição dos lugares e tempos”?

Comentário: além da luz intelectual em nós, é necessário que as espécies 
inteligíveis sejam recebidas das coisas, para termos ciência das coisas materiais.

[Texto] Que porém, Agostinho não entendeu que tudo é conhecido “nas noções 
eternas” ou “na verdade imutável” como se as próprias noções eternas fossem 
vistas é patente pelo que ele próprio diz no livro das Oitenta e três questões, isto é, 
que “a alma racional, não toda e qualquer, mas a que for santa e pura, é declarada 
idônea para aquela visão”, isto é, das noções eternas, como são as almas dos bem-
aventurados. Por meio disto, fica patente a resposta aos argumentos apresentados.

Comentário: só os bem-aventurados conhecem tudo nas razões eternas.

O artigo 6 da questão 84 pergunta: o conhecimento intelectivo é recebido das 
coisas sensíveis?

[Texto] Em sentido contrário está que o Filósofo prova no livro I da Metafísica 
e no final dos Analíticos Posteriores que o princípio de nosso conhecimento é a 
partir do sentido.

[Texto] Em resposta, cumpre dizer que a respeito desta questão houve três 
opiniões dos filósofos. Demócrito sustentou que “não há nenhuma outra causa 
de qualquer conhecimento nosso, senão que destes corpos que pensamos, vêm 
imagens e entram em nossas almas”, como Agostinho diz em sua Carta a Dióscoro. 
Aristóteles também diz no livro Sobre o sono e a vigília que Demócrito sustentou 
que o conhecimento se dá “por imagens e emanações”. A razão desta postura foi 
que, tanto o próprio Demócrito como os outros antigos estudiosos da natureza 
não sustentavam que o intelecto diferisse do sentido, como Aristóteles diz no livro 



37

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

Sobre a alma. Assim, porque o sentido é modificado pelo sensível, julgavam que 
todo nosso conhecimento se dá apenas pela modificação a partir dos sensíveis e 
Demócrito asseverava que tal modificação se dá pelas emanações de imagens.

Comentário: entre os filósofos, existiram três opiniões sobre essa questão. Uma 
delas foi a de Demócrito, que não distinguiu entre o intelecto e o sentido, e por isso 
sustentou que todo o conhecimento que temos é o conhecimento dos corpos que 
afetam o nosso sentido e entram em nós como imagens.

[Texto] Platão, porém, sustentou, ao contrário, que o intelecto difere do sentido 
e que o intelecto é uma capacidade imaterial não se utilizando de órgão corporal 
no seu ato. E como o incorpóreo não pode ser modificado pelo corpóreo, sustentou 
que o conhecimento intelectual não se dá por modificação do intelecto pelos 
sensíveis, mas por participação das formas inteligíveis separadas, como foi dito [a. 
4-5]. Sustentou também que o sentido é uma certa capacidade que opera por si 
mesma. Donde, nem o próprio sentido, visto ser uma certa faculdade espiritual, 
ser modificado pelos sensíveis; mas, os órgãos dos sentidos serem modificados e, 
por esta modificação, a alma é de um certo modo despertada para que forme em 
si as espécies dos sensíveis. Agostinho parece aludir a esta opinião no livro XII do 
Comentário literal sobre o Gênesis, onde diz que “o corpo não sente, mas a alma 
pelo corpo, do qual se serve, como de um mensageiro, para formar em si mesma o 
que é anunciado fora”. Assim, portanto, de acordo com a opinião de Platão, nem o 
conhecimento intelectual procede do sensível, nem também o sensível totalmente 
das coisas sensíveis; mas os sensíveis despertam a alma sensível para sentir, e de modo 
semelhante, os sentidos despertam a alma intelectiva para inteligir.

Comentário: outra opinião foi a de Platão. Para ele, o intelecto é distinto do 
sentido e é uma potência imaterial que não usa um órgão corporal em seu ato. Como 
o incorpóreo não pode ser modificado pelo corpóreo, o conhecimento intelectual 
não se origina a partir das coisas sensíveis, mas sim a partir da participação nas 
formas inteligíveis separadas. Quando os órgãos dos sentidos são afetados pelas 
coisas sensíveis, a alma é despertada para formar as espécies das coisas sensíveis. E 
assim os sentidos despertam a alma intelectiva para inteligir.

[Texto] Aristóteles, porém, procedeu por um caminho intermediário. De fato, 
sustentou com Platão, que o intelecto difere do sentido. Mas, sustentou que o sentido 
não tem operação própria sem comunicação com o corpo; de tal modo que sentir 
não é um ato apenas da alma, mas do conjunto. Sua postura foi semelhante no que 
se refere a todas as operações da parte sensitiva. Assim, visto não ser incoerente 
que os sensíveis, que estão fora da alma, causem algo no conjunto, Aristóteles 
concordou com Demócrito nisto, que as operações da parte sensitiva são causadas 
pela impressão dos sensíveis no sentido; não a modo de emanação, como Demócrito 
sustentou, mas por uma certa operação. Pois, Demócrito sustentou que toda ação 



38

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

se dá pelo influxo dos átomos, como está claro no livro I Sobre a geração. Mas, 
Aristóteles sustentou que o intelecto possui uma operação sem comunicação com 
o corpo. Ora, nada de corpóreo pode imprimir-se numa coisa incorpórea. Por isso, 
para causar a operação intelectual, de acordo com Aristóteles, não basta apenas 
a impressão dos corpos sensíveis, mas é requerido algo mais nobre, visto que “o 
agente é mais honroso que o paciente”, como ele próprio diz. Não, porém, de tal 
modo que a operação intelectual seja causada em nós apenas pela impressão de 
algumas coisas superiores, como Platão sustentou; mas, aquele agente mais elevado 
e mais nobre, que denomina intelecto agente, do qual já falamos acima [Q. 79, a 
3-4], torna as fantasias recebidas dos sentidos inteligíveis em ato, à maneira de 
uma certa abstração.

Comentário: Aristóteles era de uma opinião intermediária. Ele concordou com 
Platão que o intelecto é distinto do sentido. Entretanto, ele concordou com Demócrito 
que as coisas sensíveis causam impressões no sentido. Mas como não basta essa 
impressão no sentido para causar a operação intelectual, requer-se também a ação 
do intelecto agente para fazer com que as fantasias recebidas dos sentidos sejam 
inteligíveis em ato, realizando uma abstração.

[Texto] De acordo com isto, portanto, no que concerne às fantasias, a operação 
intelectual é causada pelo sentido. Mas, como as fantasias não bastam para modificar 
o intelecto possível, mas é preciso que se tornem inteligíveis em ato pelo intelecto 
agente, não se pode dizer que o conhecimento sensível é a causa total e perfeita 
do conhecimento intelectual, mas é antes de um certo modo, a matéria da causa.

Comentário: a operação intelectual necessita das fantasias que vêm do sentido. 
Mas essas fantasias, sozinhas, não são capazes de afetar o intelecto possível, e então 
é só pela ação do intelecto agente que elas se tornam inteligíveis em ato. Portanto, 
o conhecimento sensível não é a causa total e perfeita do conhecimento intelectual, 
mas é a causa material.

O artigo 7 da questão 84 pergunta: o intelecto pode inteligir em ato pelas 
espécies inteligíveis que tem em si, não se voltando para as fantasias?

[Texto] Em sentido contrário está que o Filósofo diz no livro III Sobre a alma que 
“a alma nada intelige sem fantasia”.

[Texto] Em resposta cumpre dizer que é impossível o nosso intelecto, de acordo 
com o estado da vida presente, no qual está unido ao corpo passível, inteligir algo 
em ato, senão voltando-se para as fantasias. Isto aparece por dois indícios. Primeiro, 
porque, sendo o intelecto uma certa faculdade que não se serve de órgão corporal, 
de modo nenhum seria impedido no seu ato pela lesão de algum órgão corporal, 
se não fosse requerido, para o seu ato, o ato de alguma potência que se serve de 



39

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

órgão corporal. Servem-se, porém, de órgão corporal, os sentidos, a imaginação e as 
demais faculdades que pertencem à parte sensitiva. Donde, se tornar manifesto que, 
para que, o intelecto intelija, não apenas recebendo a ciência pela primeira vez, mas 
também usando a ciência já adquirida, requer-se o ato da imaginação e das outras 
capacidades. Com efeito, vemos que, impedido o ato da capacidade imaginativa 
pela lesão do órgão, como nos delirantes, e de modo semelhante, impedido o ato 
da capacidade memorativa, como nos letárgicos, o ente humano é impedido de 
inteligir em ato, mesmo naquilo de que adquiriu ciência previamente. Segundo, 
pois qualquer um pode experimentar em si mesmo o seguinte: que, quando alguém 
se esforça por inteligir algo, forma para si algumas fantasias a modo de exemplos, 
nas quais como que examina o que se esforça por inteligir. Daí, vem também que, 
quando queremos fazer um outro inteligir algo, propomo-lhe exemplos, a partir 
dos quais possa formar para si fantasias para inteligir.

Comentário: no estado da vida presente, no qual o nosso intelecto está unido ao 
corpo, o intelecto só pode inteligir algo em ato desde que se volte para as fantasias. 
Isto é visto por dois indícios. Primeiro, porque o intelecto, embora seja incorpóreo, 
precisa do ato das potências da parte sensitiva para o seu ato. Por exemplo, se o ato 
da potência imaginativa for impedido por lesão do órgão correspondente, como nos 
delirantes, ou se o ato da potência memorativa for impedido, como nos letárgicos, o 
ser humano é impedido de inteligir em ato, seja para receber o conhecimento pela 
primeira vez ou para usar o conhecimento já adquirido. Segundo, porque, como 
qualquer um pode experimentar por si mesmo, quando alguém tenta inteligir algo, 
ele forma para si mesmo algumas fantasias como exemplos, para examinar o que 
pretende inteligir, ou, quando alguém tentar fazer o outro inteligir algo, propõe-lhe 
exemplos, a partir dos quais se podem formar fantasias para inteligir.

[Texto] A razão disto é que a potência cognoscitiva se proporciona ao cognoscível. 
Donde, o objeto próprio do intelecto angélico, que é totalmente separado do corpo, 
ser a substância inteligível separada do corpo, e por inteligíveis deste tipo, conhece 
o que é material. No entanto, o objeto próprio do intelecto humano, que é unido ao 
corpo, é a quididade ou natureza existente na matéria corporal; e pelas naturezas 
deste tipo, também ascende das coisas visíveis a algum conhecimento das coisas 
invisíveis. Faz parte, porém da noção desta natureza que exista em algum indivíduo, 
o que não se dá sem a matéria corporal; assim como faz parte da noção da natureza 
da pedra que esteja nesta pedra e da noção da natureza do cavalo que esteja neste 
cavalo, e assim para os demais. Donde, a natureza da pedra ou de qualquer coisa 
material não poder ser conhecida completa e verdadeiramente, senão na medida 
em que é conhecida como existente no particular. Ora, apreendemos o particular 
pelo sentido e pela imaginação. Por isso, é necessário, para que o intelecto intelija 
em ato seu objeto próprio, que se volte para as fantasias, para que se observe a 



40

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

natureza universal existente no particular. Se, porém, o objeto próprio de nosso 
intelecto fosse a forma separada, ou se as naturezas das coisas sensíveis subsistissem, 
não nos particulares de acordo com os platônicos [a. 1], não seria preciso que nosso 
intelecto sempre, ao inteligir, se voltasse para as fantasias.

Comentário: a razão para isso é que a potência cognoscitiva é proporcionada 
à coisa cognoscível. O anjo é totalmente separado do corpo, e o objeto próprio do 
intelecto angélico é a substância inteligível separada do corpo. Por meio de inteligíveis 
desse tipo, o anjo conhece coisas materiais. No entanto, o intelecto humano é unido 
ao corpo, e por isso o objeto próprio do intelecto humano é a essência (quididade) 
ou natureza existente na matéria corporal. Por meio de naturezas desse tipo, este 
intelecto pode ascender desde coisas visíveis até algum conhecimento de coisas 
invisíveis. As naturezas existentes na matéria corporal só podem existir em coisas 
individuais. Por exemplo, a natureza da pedra só existe na pedra individual, e a 
natureza do cavalo só existe no cavalo individual. Então, a natureza da pedra ou do 
cavalo só pode ser conhecida completa e verdadeiramente na medida em que for 
conhecida como existente na coisa individual. Nós conhecemos o individual através 
do sentido e da imaginação. Por isso, para que o nosso intelecto intelija em ato o 
seu objeto próprio, ele precisa voltar-se para as fantasias. Os platônicos, porém, 
sustentam que o objeto próprio do nosso intelecto é a forma separada da matéria e 
por isso não veem necessidade de o intelecto voltar-se para as fantasias para inteligir.

O artigo 8 da questão 84 pergunta: o juízo do intelecto é impedido pela ligadura 
do sentido?

[Texto] Em sentido contrário está que, o que acontece contra os costumes lícitos 
durante o sono não é imputado como pecado, como diz Agostinho no livro XII do 
Comentário literal sobre o Gênesis. Ora, isto não se daria se o ente humano, dormindo, 
tivesse livre uso da razão e do intelecto. Portanto, o uso da razão é impedido pela 
ligadura do sentido.

[Texto] Em resposta, cumpre dizer que, assim como foi dito [a. 7; Q. 12, a 4, ad 
2m] o objeto próprio proporcionado a nosso intelecto é a natureza da coisa sensível. 
Ora, o juízo perfeito de alguma coisa não pode se dar, a não ser que seja conhecido 
tudo o que diz respeito à coisa, principalmente se for ignorado o que é o termo e 
fim do juízo. Ora, diz o Filósofo no livro III Sobre o céu “assim como o fim da ciência 
operativa é a obra, igualmente o fim da ciência natural é principalmente o que se 
apresenta de acordo com o sentido”. De fato, o ferreiro não busca o conhecimento 
da faca senão por causa da obra, para que produza esta faca particular. De modo 
semelhante, o estudioso da natureza não procura conhecer a natureza da pedra e 
do cavalo, senão para que saiba as noções dos que se apresentam de acordo com os 
sentidos. Ora, é manifesto que não poderia haver juízo perfeito do ferreiro a respeito 



41

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

da faca se ignorasse a obra; semelhantemente, não pode haver juízo perfeito da 
ciência natural a respeito das coisas naturais, se o sensível for ignorado. Ora, tudo 
o que inteligimos no presente estado, é conhecido por nós por comparação com as 
coisas sensíveis naturais. Donde, ser impossível que haja em nós um juízo perfeito 
do intelecto, com ligadura do sentido, pelo qual conhecemos as coisas sensíveis.

Comentário: o objeto próprio do nosso intelecto é a natureza da coisa sensível. 
Só é possível fazer um juízo perfeito sobre alguma coisa se tudo o que pertence a essa 
coisa for conhecido. No estado da vida presente, tudo o que inteligimos é conhecido 
por nós por comparação com as coisas sensíveis naturais. Por isso, enquanto houver 
um impedimento dos sentidos, é impossível que o nosso intelecto tenha um juízo 
perfeito, pois é pelos sentidos que conhecemos as coisas sensíveis.

O artigo 1 da questão 85 pergunta: o nosso intelecto intelige as coisas corpóreas 
e materiais por abstração das fantasias?

[Texto] Em sentido contrário está que se diz no livro III Sobre a alma “que as coisas 
estão para com o intelecto assim como são separáveis da matéria”. Logo, é preciso 
que o que é material seja inteligido na medida em que é abstraído da matéria e 
das semelhanças materiais que são as fantasias.

[Texto] Em resposta, cumpre dizer que, assim como foi dito acima [Q. 84, a. 7], o 
objeto cognoscível é proporcionado à capacidade cognoscitiva. Ora, há um tríplice 
grau de capacidade cognoscitiva. De fato, uma certa capacidade cognoscitiva é 
ato de um órgão corporal, isto é, o sentido. Por isso, o objeto de qualquer potência 
sensitiva é a forma na medida em que existe na matéria corporal. E visto que tal 
matéria é o princípio de individuação, por isso toda potência da parte sensitiva 
é cognoscitiva apenas dos particulares. Há, no entanto, uma certa capacidade 
cognoscitiva que nem é ato de um órgão corporal nem está unida de algum modo 
à matéria corporal, como o intelecto angélico. Por isso, o objeto desta capacidade 
cognoscitiva é a forma subsistente sem a matéria. Com efeito, ainda que conheçam 
o que é material, não o consideram senão no que é imaterial, quer dizer, ou em si 
mesmas ou em Deus. O intelecto humano, porém, se porta de modo intermediário. 
Com efeito, não é ato de algum órgão, mas é uma certa capacidade da alma, que é 
forma do corpo como é patente a partir do que foi dito acima [Q. 76, a. 1]. Por isso, 
é próprio dela conhecer a forma existente individualmente na matéria corporal, 
não porém na medida em que está em tal matéria. Ora, conhecer o que está na 
matéria individual, não na medida em que está em tal matéria, é abstrair a forma da 
matéria individual, que as fantasias representam. Por isso, é necessário dizer que o 
nosso intelecto intelige o que é material abstraindo das fantasias; e, através do que 
é material, assim considerado, chegamos a algum conhecimento do que é imaterial, 
assim como, pelo contrário, os anjos conhecem o que é material através do imaterial.



42

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

Comentário: para cada tipo de potência cognoscitiva há um tipo de objeto 
cognoscível proporcionado. Há três graus de potência cognoscitiva. Há uma potência 
cognoscitiva que é ato de um órgão corporal, ou seja, o sentido. O objeto próprio 
do sentido é a forma existente na matéria corporal. O sentido só conhece coisas 
individuais, pois a matéria é o princípio de individuação. Há uma potência cognoscitiva 
que não é ato de um órgão corporal e nem está unida a um corpo, e tal é o intelecto 
angélico. O objeto próprio desse intelecto é a forma subsistente sem a matéria. 
Mesmo quando esse intelecto conhece algo material, conhece-o no que é imaterial, 
isto é, em si mesmo ou em Deus. O intelecto humano é intermediário. Ele não é ato 
de um órgão corporal, mas é uma potência da alma, e a alma é a forma do corpo. 
O objeto próprio desse intelecto é a forma existente individualmente na matéria 
corporal, mas não da mesma maneira como essa forma existe em tal matéria. Esse 
intelecto conhece tal forma através de uma abstração, que considera a forma, 
mas desconsidera a matéria individual, que é representada pelas fantasias. Assim, 
o nosso intelecto intelige o que é material abstraindo das fantasias, e através do 
que é material chegamos a algum conhecimento do que é imaterial. Os anjos, ao 
contrário, conhecem o que é material através do que é imaterial.

[Texto] Platão, porém, atentando apenas para a imaterialidade do intelecto 
humano e não para o fato de que está unido de certo modo ao corpo, sustentou as 
ideias separadas como objeto do intelecto; e que inteligimos, não abstraindo, mas 
antes participando o que é abstrato, como foi dito acima [Q. 84, a. 1].

Comentário: Platão considerou apenas a imaterialidade do intelecto humano, 
desconsiderou a união do intelecto com o corpo, e assim sustentou que as ideias 
separadas são o objeto próprio do intelecto e que nós inteligimos não através da 
abstração, mas através da participação nas coisas abstratas.

[Texto] Segunda objeção. Além disso, as coisas materiais são coisas naturais 
em cuja definição cai a matéria. Ora, nada pode ser inteligido sem o que cai na 
sua definição. Logo, as coisas materiais não podem ser inteligidas sem a matéria. 
Ora, a matéria é o princípio de individuação. Logo, as coisas materiais não podem 
ser inteligidas por abstração do universal do particular, o que é abstrair as espécies 
inteligíveis das fantasias.

[Texto] Ao segundo cumpre dizer que alguns pensaram que a espécie da coisa 
natural é apenas a forma, e que a matéria não é parte da espécie. Ora, de acordo com 
isso, a matéria não seria posta nas definições das coisas naturais. Por isso, cumpre 
dizer diferentemente que a matéria é dupla, isto é, a comum e a designada ou 
individual: a comum, na verdade, como a carne e o osso; a individual, porém, como 
estas carnes e estes ossos. Portanto, o intelecto abstrai a espécie da coisa natural da 
matéria sensível individual, mas não da matéria sensível comum. Assim como abstrai 



43

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

a espécie do ente humano destas carnes e destes ossos que não pertencem à noção 
da espécie, mas são partes do indivíduo, como se diz no livro VII da Metafísica e, por 
isso, pode ser considerada sem elas. Mas, a espécie do ente humano não pode ser 
abstraída pelo intelecto das carnes e dos ossos.

Comentário: a objeção diz que as coisas materiais não podem ser inteligidas 
através da abstração, que abstrai as espécies inteligíveis das fantasias, pois a definição 
das coisas naturais e materiais inclui a matéria e por isso não se pode inteligir tais 
coisas sem a inclusão da matéria. Em resposta, deve-se dizer que alguns pensaram 
que a espécie da coisa natural é apenas a forma sem a matéria e que a matéria não 
deve ser incluída nas definições das coisas naturais. No entanto, a matéria pode ser 
considerada de dois modos: como individual e como comum. A comum corresponde, 
por exemplo, a “carne e osso” em geral, ao passo que a individual corresponde a 
estas carnes e estes ossos. Quando o intelecto humano considera a coisa natural, 
ele abstrai a espécie e desconsidera a matéria sensível individual, mas não a matéria 
sensível comum. Assim, ao definir o ser humano, o intelecto inclui “carne e osso” em 
geral, mas não estas carnes e estes ossos que pertencem apenas a este indivíduo.

[Texto] No entanto, as espécies matemáticas podem ser abstraídas pelo intelecto 
da matéria sensível, não só individual, mas também comum; não porém, da matéria 
inteligível comum, mas apenas da individual. Com efeito, é chamada de matéria 
sensível, a matéria corporal na medida em que subjaz às qualidades sensíveis, isto é, 
ao quente e ao frio, ao duro e ao mole e semelhantes. É, porém, chamada de matéria 
inteligível, a substância na medida em que subjaz à quantidade. Ora, é manifesto 
que a quantidade está presente na substância primeiro que as qualidades sensíveis. 
Donde, as quantidades, como os números, as dimensões e as figuras, que são os 
limites das quantidades, poderem ser consideradas sem as qualidades sensíveis, 
o que é abstraí-las da matéria sensível. No entanto, não podem ser consideradas 
sem a intelecção da substância subjacente à quantidade, o que seria abstraí-las da 
matéria inteligível comum. Podem, porém, ser consideradas sem esta ou aquela 
substância, o que é abstraí-las da matéria inteligível individual.

Comentário: as espécies matemáticas podem ser abstraídas da matéria sensível 
individual e da matéria comum, ou seja, essa abstração desconsidera a matéria 
sensível individual e a matéria comum, que incluem as qualidades sensíveis, como o 
quente e o frio, o duro e o mole, e semelhantes. Entretanto, essa abstração considera 
a matéria inteligível, que inclui a substância que subjaz à quantidade. A quantidade 
é o primeiro dos acidentes que ocorrem numa substância, ou seja, ela ocorre antes 
das qualidades sensíveis. Assim, as quantidades, como os números, as dimensões 
e as figuras, podem ser consideradas sem as qualidades sensíveis. Porém, elas não 
podem ser consideradas sem a matéria inteligível comum, que inclui a substância 



44

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

subjacente à quantidade, mas podem ser consideradas sem a matéria inteligível 
individual, que inclui esta ou aquela substância.

[Texto] Há algo, porém, que pode ser abstraído também da matéria inteligível 
comum, como o ente, o uno, a potência e o ato e semelhantes, que também podem 
ser sem nenhuma matéria, como é patente nas substâncias imateriais. Visto que 
Platão não considerou o que foi dito acerca do duplo modo de abstração, tudo o 
que dissemos que é abstraído pelo intelecto, sustentou que era abstraído de acordo 
com a coisa.

Comentário: existe uma abstração que desconsidera até mesmo a matéria 
inteligível comum. Ela considera coisas como o ente, o uno, a potência, o ato, e 
semelhantes, que podem existir sem nenhuma matéria, como se dá nas substâncias 
imateriais. Platão pensou que todas as coisas que são abstraídas pelo intelecto são 
abstraídas na realidade2.

O artigo 2 da questão 85 pergunta: as espécies inteligíveis, abstraídas das 
fantasias, estão para o nosso intelecto como o que é inteligido?

[Texto] Em sentido contrário, a espécie inteligível está para o intelecto como a 
espécie sensível para o sentido. Ora, a espécie sensível não é o que é sentido, mas 
antes o pelo que o sentido sente. Logo, a espécie inteligível não é o que é inteligido 
em ato, mas o pelo que o intelecto intelige.

[Texto] Em resposta, cumpre dizer que alguns sustentaram que as faculdades 
cognoscitivas que estão em nós nada conhecem senão as próprias afecções; por 
exemplo, que o sentido não sente senão a afecção de seu órgão. De acordo com isso, 
o intelecto nada intelige senão a sua afecção, isto é, a espécie inteligível recebida 
nele. De acordo com isso, tal espécie é aquilo mesmo que é inteligido.

Comentário: alguns sustentaram que as nossas potências cognoscitivas conhecem 
apenas as impressões que recebem. Por exemplo, que o sentido sente apenas a 
impressão que o seu órgão recebe. Assim, o intelecto intelige apenas a impressão 
que recebe, ou seja, a espécie inteligível. Portanto, a espécie seria aquilo mesmo 
que é inteligido.

[Texto] Ora, esta opinião mostra-se manifestamente falsa em virtude dos dois 
seguintes. Primeiro, com efeito, pois são os mesmos que inteligimos e de que se 
ocupam as ciências. Portanto, se os que inteligimos fossem apenas as espécies que 
estão na alma, seguir-se-ia que todas as ciências não seriam acerca das coisas que 
estão fora da alma, mas apenas acerca das espécies inteligíveis que estão na alma, 
assim como, de acordo com os platônicos, todas as ciências são acerca das ideias, que 
sustentavam que eram os inteligidos em ato. Em segundo lugar, pois seguir-se-ia 
o erro dos antigos que diziam que “tudo que parece, é verdadeiro”, e assim, que as 
2 Nessa resposta à objeção, Tomás fala de três modos de abstração: o da física, o da matemática e o da 
metafísica. Para um estudo sobre eles, pode-se ver o capítulo 1 de: RANDAZZO GOMES, André Ricardo. 
Introdução aristotélico-tomista à metafísica de Tomás de Aquino. Ponta Grossa: Atena, 2025.



45

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

contraditórias seriam simultaneamente verdadeiras. Com efeito, se a potência não 
conhece senão a própria afecção, julga somente a respeito dela. Ora, algo parece, 
assim, de acordo como a potência cognoscitiva é afetada. Logo, o juízo da potência 
cognoscitiva será sempre a respeito daquilo que julga, isto é, a respeito da própria 
afecção, tal como é; assim, todo juízo será verdadeiro. Por exemplo, se o gosto não 
sente senão a própria afecção, quando alguém tendo o gosto sadio julga que o mel 
é doce, julgará verdadeiramente; igualmente, se aquele que tem o gosto viciado 
julgar que o mel é amargo, julgará verdadeiramente; com efeito, ambos julgam 
de acordo como o seu gosto é afetado. Segue-se, assim, que toda opinião será 
igualmente verdadeira e universalmente toda consideração.

Comentário: essa opinião é falsa por dois motivos. Primeiro, as coisas que 
inteligimos são as coisas tratadas nas ciências. Se nós inteligíssemos apenas as espécies 
que estão na alma, então as ciências não tratariam das coisas que estão fora da 
alma, mas apenas de tais espécies, assim como, para os platônicos, as ciências versam 
apenas sobre as ideias separadas. Segundo, a consequência daquela opinião seria o 
erro dos filósofos antigos, que diziam que “tudo o que parece, é verdadeiro”, e assim 
pareceres contraditórios seriam simultaneamente verdadeiros. Se a potência conhece 
apenas a impressão que recebe, então só pode julgar a respeito dessa impressão. 
Assim, quando uma pessoa com o gosto sadio julga que o mel é doce, esse juízo será 
verdadeiro, mas quando uma pessoa com o gosto viciado julga que o mel é amargo, 
esse juízo também será verdadeiro, pois cada um julga de acordo com a maneira 
pela qual o seu gosto é afetado. E assim toda opinião será igualmente verdadeira.

[Texto] Por isso, cumpre dizer que a espécie inteligível está para o intelecto como 
o pelo que o intelecto intelige. O que fica patente da maneira seguinte. Com efeito, 
como há uma dupla ação como se diz no livro IX da Metafísica, uma que permanece 
no agente, como ver e inteligir, outra que passa à coisa externa, como esquentar e 
cortar, ambas se dão de acordo com alguma forma. E assim como a forma, de acordo 
com a qual se produz a ação que tende para a coisa externa, é uma semelhança do 
objeto da ação, assim como o calor do calefaciente é uma semelhança do aquecido, 
igualmente a forma, de acordo com a qual se produz a ação que permanece no 
agente, é uma semelhança do objeto. Donde, a semelhança da coisa visível ser o 
de acordo com o que a vista vê; e a semelhança da coisa inteligida, que é a espécie 
inteligível, é a forma de acordo com a qual o intelecto intelige. Mas, visto que o 
intelecto reflete sobre si mesmo, de acordo com a mesma reflexão, intelige tanto 
o seu inteligir como a espécie pela qual intelige. Assim, a espécie intelectiva é 
secundariamente o que é inteligido. Mas, o que é inteligido primeiro é a coisa da 
qual a espécie inteligível é a semelhança. Isto fica também patente a partir da opinião 
dos antigos que sustentavam que o semelhante é conhecido pelo semelhante. 
Sustentavam, com efeito, que a alma conhecia a terra que está fora dela, pela terra 



46

CA
PÍ

TU
LO

 2
CO

M
O

 A
 A

LM
A

 H
U

M
A

N
A

 C
O

N
H

EC
E 

A
S 

CO
IS

A
S 

CO
RP

O
RA

IS
 S

EG
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

que está nela; e assim a respeito dos demais. Se, portanto, tomarmos a espécie da 
terra no lugar da terra, de acordo com a doutrina de Aristóteles, que diz que a pedra 
não está na alma, mas a espécie da pedra, segue-se que a alma conhece as coisas 
que estão fora da alma, pelas espécies inteligíveis.

Comentário: a tese correta é a seguinte: a espécie inteligível é aquilo pelo qual 
o intelecto intelige. A espécie inteligível é a forma ou semelhança de acordo com 
a qual o intelecto intelige. Porém, quando o intelecto reflete sobre si mesmo, ele 
intelige tanto o seu inteligir quanto a espécie pela qual ele intelige. Portanto, o que 
é inteligido primeiro é a coisa exterior da qual se obtém a semelhança ou espécie 
inteligível, ao passo que a própria espécie inteligível é o que é secundariamente 
inteligido. É pelas espécies inteligíveis que a alma humana conhece o que está fora 
da alma.

CONCLUSÃO
Para finalizar, eu gostaria de indicar algumas partes de livros que poderão 

ajudar a compreender a doutrina de Tomás de Aquino sobre como a alma humana 
conhece as coisas corporais. No livro de Robert Pasnau (Thomas Aquinas on human 
nature: A philosophical study of Summa theologiae 1a 75-89. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2002), pode-se ver o capítulo 9 (“Mind and image”) e capítulo 10 
(“Mind and reality”). No livro de George Klubertanz (The philosophy of human 
nature. New York: Appleton-Century-Crofts, 1953), pode-se ver o capítulo 8 (“The 
intellect”) e o capítulo 14 (“Human nature: A systematic summary”). E no livro de 
Robert Brennan (Thomistic psychology: A philosophic analysis of the nature of man. 
New York: The Macmillan Company, 1941), pode-se ver o capítulo 7 (“The intellectual 
knowledge of man”).

REFERÊNCIAS
AQUINO, Tomás de. Suma de Teologia: Primeira Parte, Questões 84-89. Tradução e introdução 
de Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento. Uberlândia: Edufu, 2016.

BRENNAN, Robert E. Thomistic psychology: A philosophic analysis of the nature of man. New 
York: The Macmillan Company, 1941.

KLUBERTANZ, George P. The philosophy of human nature. New York: Appleton-Century-
Crofts, 1953.

PASNAU, Robert. Thomas Aquinas on human nature: A philosophical study of Summa 
theologiae 1a 75-89. Cambridge: Cambridge University Press, 2002.

RANDAZZO GOMES, André Ricardo. Introdução aristotélico-tomista à metafísica de Tomás de 
Aquino. Ponta Grossa: Atena, 2025.




