
9

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

C A P Í T U L O  1

QUANDO AS ALMAS HUMANAS SÃO 
CRIADAS SEGUNDO TOMÁS DE AQUINO

André Ricardo Randazzo Gomes

INTRODUÇÃO
Neste capítulo, estudarei dois textos de Tomás de Aquino: o primeiro é um 

capítulo da Suma Contra os Gentios e o segundo é um artigo da Suma de Teologia1. 
O texto da Suma Contra os Gentios procura demonstrar, por vários argumentos, 
que a alma humana começa a existir simultaneamente quando o corpo humano 
começa a existir, e não antes dele. E o texto da Suma de Teologia trata do mesmo 
assunto, mas de modo bem mais resumido. Dividirei os textos de Tomás em várias 
partes. Assim, quando se apresentar um texto de Tomás, iniciarei com a marcação: 
“[Texto]”, e quando se apresentar o meu respectivo comentário, iniciarei com a 
marcação: “Comentário”. Ao final, indicarei algumas referências bibliográficas que 
poderão ajudar a entender o assunto deste capítulo. Agora, podemos começar.

QUANDO AS ALMAS HUMANAS SÃO CRIADAS
Capítulo 83 do livro 2 da Suma Contra os Gentios: A alma humana começa com 

o corpo.

[Texto] 5. Por esses e outros motivos semelhantes, alguns, que afirmam a 
eternidade do mundo, disseram que assim como a alma humana é incorruptível, 
também sempre existiu desde a eternidade. Por isso, os que afirmaram que as almas 
humanas eram imortais na sua multidão, a saber, os platônicos, disseram que elas 
também eram eternas, e que ora se unem aos corpos, e que ora deles se separam, 
sendo sucedida essa mudança segundo o curso de anos determinados. Os que, porém, 
afirmaram que as almas humanas são imortais segundo uma coisa que de todos os 
1 Usarei os textos em português das seguintes edições dessas obras: AQUINO, Tomás de. Suma Contra os 
Gentios. Volume 1. Tradução de Odilão Moura. Caxias do Sul: Universidade de Caxias do Sul, 1990; AQUI-
NO, Tomás de. Suma Teológica. Volume 2. Coordenação geral de Carlos Josaphat Pinto de Oliveira, OP. São 
Paulo: Edições Loyola, 2005.



10

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

homens permanece depois da morte, disseram que essa coisa era eterna, quer fosse 
ela entendida ser o intelecto agente, conforme Alexandre, quer unida ao intelecto 
possível, segundo Averróis. Parece também que as palavras de Aristóteles querem 
dizer isso, pois, referindo-se ao intelecto, disse não ser ele apenas incorruptível, como 
também perpétuo (III Sobre a Alma 5, 430a; Cmt 10, 743). Dos que professam a fé 
católica, alguns, imbuídos da doutrina platônica, seguiram uma via intermediária. 
Ora, como segundo a fé católica nenhuma coisa é eterna, senão Deus, não afirmaram 
eles que as almas são eternas. Disseram, não obstante, que elas foram criadas com 
o mundo, ou melhor, antes do mundo visível e, no entanto, de novo se unem aos 
corpos. Orígenes é tido como o primeiro, entre os que professaram a fé católica, 
que formulou essa doutrina, sendo após seguido por muitos. Essa opinião vigora 
até hoje entre os heréticos, entre os quais também os maniqueus, como Platão, 
afirmaram que as almas são eternas, e que transmigram de um para outro corpo.

Comentário: vários filósofos sustentaram que a alma humana existe desde a 
eternidade. Os platônicos disseram que as almas humanas são eternas, pois ora 
se unem aos corpos, ora separam-se deles, e essa mudança se dá de acordo com 
o curso de alguns anos. Outros disseram que as almas são eternas porque após a 
morte permanece nelas uma coisa eterna, seja esta coisa o intelecto agente, como 
disse Alexandre, seja esta coisa algo unido ao intelecto possível, como disse Averróis. 
Parece que até mesmo Aristóteles disse que o intelecto é não apenas incorruptível, 
mas também perpétuo. Outros, que seguem a fé católica, mas são imbuídos da 
doutrina platônica, adotam uma via intermediária, dizendo que as almas não são 
eternas, mas foram criadas junto com o mundo. Assim, Orígenes disse isso.

[Texto] 6. Ora, pode-se facilmente demonstrar que essas opiniões não se 
fundamentam na verdade. Que não seja um só intelecto agente e um só intelecto 
possível para todos, já acima foi demonstrado (cc. 59 e 76). Resta, agora, desenvolver 
a refutação dessas teses que afirmam haver muitas almas humanas, mas que elas 
existiram antes dos corpos, quer desde a eternidade, quer desde a constituição do 
mundo. Parece que essas teses são inconvenientes segundo as razões que serão 
a seguir expostas. Com efeito, foi acima demonstrado (c. 68) que a alma se une 
ao corpo como sua forma e ato. Ora, embora o ato seja naturalmente anterior 
à potência, contudo, em uma mesma coisa, é posterior quanto ao tempo, pois a 
coisa vem da potência para o ato. Por isso, o sêmen, que é potência para o ser vivo, 
antecede à alma, que é ato vital.

Comentário: essas opiniões são falsas. Não existe um só intelecto agente e 
um só intelecto possível para todos, e isso já foi demonstrado antes. Agora será 
demonstrado que as almas não existem desde a eternidade e nem desde a criação 
do mundo. A alma é a forma e o ato do corpo, e é assim que ela se une ao corpo. 
Embora, segundo a natureza, o ato seja anterior à potência, ele é posterior a ela 
quanto ao tempo, pois no tempo a coisa vem da potência para o ato, e assim o 
sêmen é anterior à alma quanto ao tempo.



11

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

[Texto] 7. Além disso, é natural que toda forma se una à sua matéria própria, 
pois, em caso contrário, o constituído de matéria e forma estaria fora da natureza. 
Ora, a cada coisa se lhe convém antes o que é segundo a natureza do que o que é 
fora da natureza. Com efeito, o que convém à coisa fora da natureza, lhe convém 
acidentalmente, mas o que lhe convém segundo a natureza, lhe inere propriamente. 
Além disso, o que é por acidente é posterior ao que é por si. Por isso, convém à 
alma unir-se ao corpo antes que dele se separe. Logo, não foi criada antes de se 
unir ao corpo.

Comentário: ademais, é natural que a forma se una à sua matéria própria, caso 
contrário aquilo que é constituído de forma e matéria estaria fora da natureza. 
Assim, a união da alma com o corpo se dá por si ou essencialmente, e a separação 
entre eles se dá por acidente. O que se dá por si é anterior ao que se dá por acidente. 
Logo, a alma não foi criada antes de se unir ao corpo.

[Texto] 8. Além disso, toda parte separada do todo está imperfeita. Ora, sendo 
a alma forma, como foi provado (c. 68), é parte da espécie humana. Logo, existindo 
em si mesma fora do corpo é imperfeita. Mas o perfeito é anterior ao imperfeito 
na ordem das coisas naturais. Logo, não convém à ordem natural que a alma fosse 
antes criada sem corpo do que unida a ele.

Comentário: a parte que está separada do seu todo está imperfeita. Mas a alma 
é parte da espécie humana, que é um todo. Logo, sozinha, a alma é imperfeita. 
Mas o que é perfeito é anterior ao que é imperfeito na ordem das coisas naturais. 
Logo, na ordem natural, convém que a alma esteja primeiro unida ao corpo e não 
separada dele.

[Texto] 9. Além disso, se as almas são criadas sem corpos, deve-se procurar saber 
como se unem a eles. Ora, isto realiza-se ou por violência ou naturalmente. Se por 
violência: tudo que é violento é contra a natureza. Logo, a união da alma e do corpo 
é contra a natureza. Por conseguinte, o homem, que é composto de ambos, é uma 
coisa não natural, o que é evidentemente falso.

Comentário: se as almas são criadas sem corpos, deve-se explicar por que elas 
se unem a eles. Então, a união deve se dar naturalmente ou por violência. Se for 
por violência, encontra-se um inconveniente, pela seguinte razão: o que é violento 
é contra a natureza, e então a união da alma com o corpo seria contra a natureza, 
e o homem não seria uma coisa natural, o que é falso.

[Texto] 10. Além disso, as substâncias intelectuais são de ordem mais elevada 
que os corpos celestes. Ora, nos corpos celestes nada se encontra de violento ou de 
contrário. Logo, muito menos se encontra o violento e o contrário nas substâncias 
intelectuais. Se, pois, as almas unem-se naturalmente aos corpos, então, na sua 



12

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

criação elas desejam naturalmente unir-se a eles. Ora, o desejo natural, não 
havendo impedimento, imediatamente põe-se em ato, como se vê, por exemplo, 
nos movimentos das coisas pesadas e das leves, pois a natureza opera sempre 
uniformemente. Logo, as almas seriam imediatamente unidas aos corpos desde o 
princípio de sua criação, a não ser que houvesse algum impedimento. Ora, toda ação 
que impede a realização do apetite natural é violenta. Logo, é por violência que as 
almas estariam por algum tempo separadas dos corpos. Mas isto é inconveniente, 
quer porque naquelas substâncias não pode haver violência, como se demonstrou, 
quer porque o violento que é contra a natureza, sendo acidental, não pode ser 
anterior ao que é natural, nem ao que acompanha toda a espécie.

Comentário: ademais, as almas são substâncias intelectuais, e substâncias 
intelectuais são mais nobres que os corpos celestes; mas nos corpos celestes não ocorre 
nada de violento; logo, nas substâncias intelectuais há muito menos razão para ocorrer 
algo violento. Ademais, quando as almas são criadas, elas desejam naturalmente 
unir-se aos corpos; mas todo desejo natural se põe em ato imediatamente, desde 
que não haja nenhum impedimento; logo, as almas se uniriam imediatamente aos 
corpos quando são criadas, exceto por um impedimento. Se ocorrer um impedimento, 
isso seria algo violento, e a separação seria uma violência. Porém, o que se dá 
naturalmente é anterior ao que se dá por acidente ou por violência. Portanto, a 
união é anterior à separação.

[Texto] 11. Além disso, sendo que cada coisa deseja naturalmente a sua perfeição, 
deve a matéria desejar a forma, e não ao contrário. Ora, a alma está para o corpo 
como a forma para matéria, como acima foi demonstrado (c. 68). Logo a união da 
alma e corpo não se realiza pelo desejo da alma, mas, antes, pelo desejo do corpo.

Comentário: a se dizer propriamente, é a matéria que deseja a forma, pois a 
forma é uma perfeição, e cada coisa deseja naturalmente a sua perfeição. Logo, a 
união da alma com o corpo se realiza pelo desejo do corpo.

[Texto] 12. Porém, se se disser que tanto unir-se ao corpo quanto dele separar-
se é natural à alma segundo tempos diversos, parece ser isso impossível. Impossível, 
porque aquilo que naturalmente varia em relação ao sujeito é acidental, como, por 
exemplo, a juventude e a velhice. Se, pois, unir-se ao corpo, ou dele separar-se, é 
variação natural à alma, será acidental unir-se a alma ao corpo. Se for assim, desta 
união de alma e corpo não resultará um ente por si mesmo, mas por acidente.

Comentário: poder-se-ia propor que unir-se ao corpo e separar-se do corpo é 
natural à alma segundo tempos diversos. Porém, isso seria impossível. Pois aquilo 
que varia dessa maneira é acidental, como por exemplo é acidental que uma pessoa 
seja jovem ou velha. É inconveniente propor que o homem composto de alma e 
corpo é um ente acidental, e não um ente por si ou essencial.



13

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

[Texto] 13. Além disso, tudo que está sujeito à mudança segundo a diversidade 
de tempo é sujeito de movimento celeste, ao qual segue todo o curso do tempo. 
Ora, as substâncias intelectuais e incorpóreas, entre as quais estão as almas 
separadas, excedem toda ordem corpórea. Donde não poderem estar submetidas 
aos movimentos celestes. Logo, é impossível que, em tempos diversos, naturalmente 
às vezes se unam e, às vezes, separem-se, ou desejem agora isto e depois aquilo.

Comentário: as substâncias intelectuais, como as almas separadas, não estão 
submetidas ao movimento celeste, ou seja, não estão submetidas ao curso do tempo. 
Mas, se for dito que as almas às vezes se unem aos corpos e às vezes se separam 
deles, em tempos diversos, isso seria dizer que elas estão submetidas ao curso do 
tempo. Portanto, é impossível que isso aconteça.

[Texto] 14. Porém, se se afirmar que as almas não se unem aos corpos por 
violência, nem naturalmente, mas por vontade livre, isto é também impossível. Com 
efeito, a alma separada está em estado mais elevado do que o de unida ao corpo. 
Isto vale principalmente para os platônicos que dizem que, pela união ao corpo, a 
alma esquece-se daquilo que antes conhecia, e se atrasa para a contemplação da 
verdade pura. Por isso, não se une voluntariamente ao corpo senão por engano. Ora, 
não pode nela haver causa alguma de engano, porque eles afirmam que ela tem 
conhecimento de tudo. Nem se pode dizer que o juízo proveniente de conhecimento 
universal se subverte quanto a uma escolha particular devido às paixões, como 
acontece nos incontinentes, porque essas paixões não se realizam sem alteração 
corpórea. Por conseguinte, não podem existir na alma separada. Resta, pois, afirmar 
que, se a alma existisse antes do corpo, não se uniria a este voluntariamente.

Comentário: se alguém disser que as almas se unem aos corpos não por violência, 
nem naturalmente, mas por livre vontade, isso também é impossível. Pois, como 
dizem os platônicos, enquanto a alma está separada, ela tem conhecimento de 
tudo e não há nela nenhuma causa para se enganar, ao passo que a alma unida 
ao corpo fica esquecida do que conhecia antes e se atrasa para a contemplação da 
verdade pura. Portanto, a alma separada não chegaria a ter a vontade de se unir 
ao corpo, pois tal união a colocaria em um estado inferior.

[Texto] 15. Além disso, todo efeito proveniente do concurso de duas vontades 
não coordenadas entre si é um efeito casual, como acontece, por exemplo, quando 
alguém pretende fazer uma compra e no mercado encontra o credor com o qual não 
combinava encontrar-se. Ora, a vontade própria de quem gera, da qual depende 
a geração corpórea, não tem relação com a vontade da alma separada com a qual 
queira unir-se. Mas como sem ambas as vontades a união da alma com o corpo não 
se pode realizar, conclui-se que a união seria casual. E sendo assim, a geração humana 
não é natural, mas casual. O que é evidentemente falso, porque isto acontece na 
maioria das vezes.



14

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

Comentário: ademais, é impossível que a união da alma com o corpo seja algo 
casual. Pois o concurso de duas vontades não coordenadas entre si é um efeito 
casual. Mas se houvesse uma coincidência entre a vontade da alma separada e a 
vontade do homem gerador, o ser humano gerado seria um efeito casual e não 
natural. E isso é falso.

[Texto] 16. Se, porém, novamente se disser que não é natural nem voluntariamente 
que a alma se une ao corpo, mas por ordenação divina, também isto não parece ser 
possível, supondo-se as almas criadas antes dos corpos. Com efeito, Deus instituiu 
cada coisa segundo o conveniente modo de sua natureza, razão por que é dito no 
Gênesis, a respeito de cada coisa criada: “Viu Deus que era bom” e, após, a respeito 
de todas conjuntamente: “Viu Deus todas as coisas que fizera e eram muito boas” 
(Gn 1,31). No entanto, se criou as almas separadas dos corpos, será necessário 
afirmar que esse modo de ser é conveniente à natureza delas. Ora, não pertence à 
ordem da bondade divina reduzir as coisas ao estado inferior, antes, promovê-las a 
melhor estado. Logo, não teria sido de acordo com a ordenação divina que a alma 
se unisse ao corpo.

Comentário: se for dito que a união da alma com o corpo se dá por ordenação 
divina, isso também é impossível. Pois Deus criou todas as coisas segundo o modo 
mais conveniente para elas. Se Deus tivesse criado as almas separadas dos corpos, 
este seria o modo de ser conveniente para elas. Porém, a bondade divina não criaria 
as almas em um estado inferior, mas as criaria no melhor estado. Logo, naquela 
proposição, a união com o corpo não se daria pela ordenação divina.

[Texto] 17. Além disso, não pertence à ordem da sabedoria divina elevar as 
coisas ínfimas com detrimento das superiores. Ora, na ordem das coisas, as ínfimas 
são os corpos que são gerados e se corrompem. Logo, não teria sido conveniente 
à ordem da sabedoria divina, que, para elevar os corpos humanos, unisse a eles as 
almas preexistentes, porque isto não poderia realizar se sem detrimento delas, como 
se depreende do que foi dito.

Comentário: ainda a respeito desta última proposição, deve-se dizer que a 
sabedoria divina não pretenderia elevar as coisas inferiores, como os corpos, em 
detrimento das coisas superiores, como as almas. Pois, se as almas fossem criadas 
sem os corpos e depois fossem unidas aos corpos por ordenação divina, haveria 
um prejuízo para as almas.

[Texto] 18. Considerando isto é que Orígenes, não obstante afirmar que as 
almas humanas foram criadas desde o princípio, disse que é por ordenação divina 
que as almas uniram-se aos corpos, mas em castigo delas. Pensou que elas tivessem 
pecado antes de se unirem aos corpos e, segundo a gravidade do pecado, foram 
encerradas em corpos mais nobres ou menos nobres, como em cárceres. Mas essa 



15

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

tese não pode ser sustentada. Com efeito, a pena contraria o bem da natureza, e, por 
isso, é chamada de má. Se, pois, a união de alma e corpo é penal, não será um bem 
da natureza. O que é impossível, porque este bem é o que intenciona a natureza, 
visto que nele termina a geração natural. E ainda se seguiria que o ser homem não 
seria um bem natural, quando, pelo contrário, é dito no Gênesis, depois da criação 
da luz, que “Deus viu todas as coisas que fizera e eram muito boas” (Gn 1, 31).

Comentário: Orígenes sustentou que as almas se uniram aos corpos em castigo 
delas. O castigo teria sido aplicado em razão de elas terem pecado e então, segundo 
a gravidade do pecado, teriam sido encerradas em corpos como em cárceres. Porém, 
isso é falso. Pois a união da alma com o corpo é um bem da natureza e não uma 
punição. O ser humano é a finalidade da geração natural e é uma criatura que Deus 
disse ser muito boa.

[Texto] 19. Além disso, do mal o bem não provém senão acidentalmente. Por 
conseguinte, se devido ao pecado é que ficou determinada a união da alma e corpo, 
sendo esta união um bem, sê-lo-á acidentalmente. Por conseguinte, o homem 
foi feito por acaso. Ora, isso diminui a sabedoria divina, da qual é dito, que “tudo 
instituiu em número, peso e medida” (Sb 11, 21).

Comentário: se a união da alma com o corpo se devesse ao pecado, então tal 
união seria um bem acidental e casual. Mas isso não convém à sabedoria divina, 
que instituiu tudo em número, peso e medida.

[Texto] 20. Além disso, tal afirmação contraria expressamente a doutrina católica. 
É dito, a respeito de Esaú e Jacó, que “não tendo ainda nascido, ou pudesse fazer 
o bem ou o mal, foi dito que o maior serviria o menor” (Rm 9, 11-12). Logo, antes 
de ter sido pronunciada esta determinação, as almas deles não fizeram pecado 
algum, embora isto tenha sido dito após a concepção deles, como se lê no Gênesis.

Comentário: na Sagrada Escritura, lê-se que as almas de Esaú e Jacó não haviam 
cometido nenhum pecado antes de nascerem.

[Texto] 21. Além disso, ao se tratar acima (c. 44) da distinção das coisas, 
foram apresentadas muitas razões contra a tese de Orígenes, que podem aqui ser 
reassumidas. Por isso, deixando-as de lado, passemos a outras.

Comentário: as teses de Orígenes já foram refutadas em uma parte anterior 
desta obra.

[Texto] 22. Além disso, é necessário afirmar que a alma humana necessita ou 
não dos sentidos. Ora, por aquilo que experimentamos se vê claramente que ela 
necessita dos sentidos porque, quem tem falta de um sentido, não tem conhecimento 
das coisas sensíveis por ele conhecidas, como, por exemplo, o cego de nascença que 
não tem conhecimento algum nem intelecção das cores. Além disso, se os sentidos 



16

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

não são necessários para o conhecimento intelectivo, não haveria no homem 
relação de conhecimento sensitivo e intelectivo. Mas, pela experiência, verificamos 
o contrário. Com efeito, pelos sentidos há em nós as lembranças, das quais nos vem 
a experiência das coisas, e, mediante esta, chegamos à inteligência dos princípios 
universais das ciências e das artes. Por conseguinte, se a alma necessita dos sentidos 
para o conhecimento intelectivo, e se a sua natureza em nada falha quanto ao 
necessário para realizar a própria operação, como, por exemplo, ela dá os órgãos 
necessários para os sentidos e para os movimentos nos animais possuidores de alma 
sensitiva e motora, também não teria sido feita a alma humana sem os subsídios 
indispensáveis aos sentidos. Ora, os sentidos não operam sem os órgãos corpóreos, 
como se depreende do que acima foi dito (c. 57). Logo, a alma humana não foi feita 
sem órgãos corpóreos.

Comentário: a questão da união da alma com o corpo está relacionada com 
a questão da necessidade dos sentidos para o ser humano. Pela nossa experiência 
comum, podemos ver que os sentidos são necessários. A partir dos sentidos, recebemos 
o conhecimento das coisas sensíveis, e assim obtemos as lembranças, e a partir delas 
obtemos a experiência das coisas, e a partir desta experiência chegamos a entender 
os princípios universais das ciências e das artes. Portanto, a alma necessita dos 
sentidos para o conhecimento intelectivo. A natureza jamais falha quanto às coisas 
necessárias, e não falharia em fazer a alma humana sem os subsídios necessários 
que são os sentidos. Os sentidos só operam com órgãos corpóreos; logo, a alma 
humana foi feita junto com órgãos corpóreos.

[Texto] Se a alma humana não necessita dos sentidos para o conhecimento 
intelectivo, e por esse motivo se diz que foi criada sem o corpo, é necessário afirmar 
que, antes de se unir ao corpo, tinha por si mesma intelecção das verdades de todas 
as ciências. Isso concederam os platônicos, dizendo que as ideias que são formas 
inteligíveis separadas das coisas, segundo a doutrina de Platão (Fédon 18, 72E), são a 
causa da ciência. Donde inferir-se que a alma separada, não havendo impedimento 
algum, recebia o conhecimento pleno de todas as ciências. Convém, pois, dizer que, 
estando em ignorância ao se unir ao corpo, ficou esquecida da ciência que antes 
possuía. O que também é afirmado pelos platônicos, e dizem que o sinal disto se vê 
quando alguém, embora totalmente ignorante, ao ser devidamente interrogado 
sobre temas tratados nas ciências, responde com acerto. Assim também quando 
alguém ordenadamente propõe ao esquecido aquilo que este antes sabia, ele se 
lembra do que havia esquecido. Disto também se concluía que “aprender nada mais 
é que recordar”. Assim sendo, desta tese necessariamente se deduz que a união da 
alma ao corpo traz impedimento para o conhecimento intelectivo. Ora, a natureza 
não acrescenta a coisa alguma algo por meio do qual seja impedida a sua operação 
própria, mas faz justamente o contrário. Não será, pois, natural a união da alma e do 
corpo. E o homem não será uma realidade natural, nem será natural a sua geração, 
o que é evidentemente falso.



17

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

Comentário: os platônicos dizem que a alma humana foi criada sem o corpo e, 
antes de se unir ao corpo, tinha a intelecção das verdades de todas as ciências, ou 
seja, conhecia as ideias separadas. Assim, a alma não tinha nenhum impedimento e 
recebia o conhecimento pleno de todas as ciências. Quando se uniu ao corpo, entrou 
em estado de ignorância e se esqueceu de todo o conhecimento. Mas, se alguém, 
ignorante, for ordenadamente interrogado sobre os temas tratados nas ciências, 
responderá com acerto. O mesmo ocorre quando alguém propõe ordenadamente 
os temas científicos para uma pessoa esquecida, e esta passa a se lembrar do que 
sabia. Assim, aprender nada mais é que recordar. De acordo com isso, a união da 
alma com o corpo traz impedimento para o conhecimento intelectivo. No entanto, 
a natureza jamais acrescenta algo que impede a sua própria operação natural. 
Portanto, na concepção platônica, a união da alma com o corpo não é natural, 
nem o homem é uma coisa natural, e nem a geração do homem é natural. Mas essa 
concepção é claramente falsa.

[Texto] 23. Além disso, o fim último de qualquer coisa é aquilo que ela 
forçosamente busca por meio das suas operações. Ora, por todas as suas operações 
retas e ordenadas o homem se esforça para a busca da contemplação da verdade, 
pois os atos das virtudes ativas são preparações e disposições para as virtudes 
contemplativas. Por isso, o fim do homem é atingir a contemplação da verdade. Por 
esta razão, pois, a alma está unida ao corpo, e assim o homem fica constituído. Por 
conseguinte, não é porque se une ao corpo que a alma perde a ciência adquirida, 
mas antes a ele se une para adquirir ciência.

Comentário: o fim último do homem é alcançar a contemplação da verdade. 
Os atos das virtudes práticas se ordenam aos atos das virtudes especulativas, pelas 
quais se contempla a verdade. O homem é constituído naturalmente para fazer 
isso. Portanto, a união da alma com o corpo não traz o esquecimento da ciência que 
tinha antes, mas, ao contrário, habilita o homem a adquirir ciência.

[Texto] 24. Além disso, se for interrogado sobre temas das ciências, quem as 
desconhece não responderá conforme a verdade, senão quanto aos princípios 
universais que ninguém ignora, porque são naturalmente e do mesmo modo 
conhecidos por todos. Porém, interrogado em seguida de maneira ordenada, 
responderá segundo a verdade sobre o que está próximo dos princípios, referindo-se 
a esses princípios, e assim sucessivamente, até onde possa explicar a influência dos 
primeiros princípios naquilo em que foi interrogado. Depreende-se claramente que 
é causado novo conhecimento pelos primeiros princípios em quem foi interrogado. 
Logo, não passa a lembrar o que antes sabia.

Comentário: quando alguém, ignorante, é interrogado sobre assuntos das 
ciências, ele responderá a verdade apenas quanto aos primeiros princípios universais 
que ninguém ignora, pois estes são conhecidos naturalmente e do mesmo modo por 



18

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

todos. Em seguida, se tal pessoa for interrogada de maneira ordenada, ela responderá 
a verdade sobre o que está próximo dos princípios, referindo-se aos princípios 
anteriores, e assim por diante. E então, o novo conhecimento é adquirido por meio 
dos princípios anteriores, e não por meio de uma recordação do conhecimento que 
se tinha antes da união da alma com o corpo.

[Texto] 25. Além disso, se a alma tivesse conhecimento natural das conclusões 
como tem dos princípios, todos estariam concordes quanto às conclusões como estão 
quanto aos princípios, porque o que é natural é o mesmo para todos. Ora, não há em 
todos uma só sentença quanto às conclusões, mas só quanto aos princípios. Por isso, 
é claro que o conhecimento dos princípios nos é natural; não, o das conclusões. Ora, 
o que não nos é natural adquirimos por meio daquilo que é natural, como também, 
por exemplo, produzimos pelas mãos os artefatos exteriores. Logo, não há em nós o 
conhecimento das conclusões, a não ser que seja adquirido a partir dos princípios.

Comentário: todos os homens têm conhecimento natural apenas dos primeiros 
princípios universais, mas não das conclusões. As conclusões, que não são conhecidas 
naturalmente, são adquiridas a partir dos primeiros princípios universais e naturais.

[Texto] 26. Além disso, como a natureza está sempre ordenada para uma só 
coisa, naturalmente há para cada potência um só objeto, como, por exemplo, a cor é 
o objeto da vista; o som, da audição. Por isso, sendo o intelecto uma só potência, lhe 
é próprio um só objeto, do qual naturalmente e por si mesmo tem conhecimento. 
Ora, esse objeto deve ser aquilo sob o qual estão compreendidas todas as coisas 
que são conhecidas pelo intelecto, como, por exemplo, são compreendidas sob a cor 
todas as cores visíveis por si mesmas. Este objeto não é senão o ente. Por conseguinte, 
o nosso intelecto naturalmente conhece o ente e todas as coisas que pertencem 
propriamente ao ente como ente, e neste conhecimento se fundamenta a noção dos 
primeiros princípios, como este: “Não se pode afirmar e negar simultaneamente”, 
e outros semelhantes. Por isso o nosso intelecto só conhece naturalmente esses 
princípios, mas, as conclusões conhece-as mediante eles, como, por exemplo, pela 
cor a vista conhece os objetos sensíveis comuns e os acidentais.

Comentário: o objeto próprio do intelecto humano é o ente. Sob esse objeto são 
compreendidas todas as coisas que são conhecidas pelo intelecto. Ademais, sobre o 
ente se funda a noção dos primeiros princípios, como: “não se pode afirmar e negar 
simultaneamente”. O intelecto conhece naturalmente o ente e tais princípios, e a 
partir deles pode adquirir outras conclusões.

[Texto] 27. Além disso, o que conhecemos pelos sentidos não veio à alma antes 
da união com o corpo. Ora, o conhecimento dos próprios princípios nos é causado 
pelos sentidos, pois, se não tivermos percebido por eles algum todo, não poderemos 
saber que “o todo é maior que a parte”. Assim também, por exemplo, o cego de 



19

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

nascimento nada percebe das cores. Logo, nem o conhecimento dos primeiros 
princípios chega à alma antes da união com o corpo, e muito menos o conhecimento 
das outras coisas. Logo, não é fundamentada a razão dada por Platão para dizer 
que a alma existiu antes da união com o corpo.

Comentário: o que conhecemos pelos sentidos não veio à alma antes da união 
com o corpo. Até mesmo o conhecimento que temos dos primeiros princípios vem 
dos sentidos, pois pelos sentidos percebemos algum todo, e com isso entendemos 
o princípio: “o todo é maior que a parte”. Portanto, nem mesmo o conhecimento 
dos primeiros princípios chega à alma antes da união com o corpo, e muito menos 
o conhecimento das outras coisas. Logo, Platão errou ao dizer que a alma existiu 
antes da união com o corpo.

[Texto] 28. Além disso, se todas as almas preexistem aos corpos aos quais se 
uniram, parece ser concluente que a mesma alma, na sucessão dos tempos, uniu-se a 
muitos corpos. O que é uma conclusão evidente da tese dos que afirmam a eternidade 
do mundo. Por conseguinte, se a geração humana é eterna, necessariamente um 
número infinito de corpos humanos foram gerados e corrompidos em todo o curso 
dos tempos. Logo, será necessário dizer ou que as almas preexistiram infinitas em 
ato, se cada alma se une a um corpo, ou que se o número delas é limitado, que 
as mesmas se unem antes a um corpo, depois a outro. Parece chegar-se à mesma 
conclusão se se afirma que as almas preexistiram aos corpos, não sendo, no entanto, 
a geração eterna, pois, mesmo que se afirme que a geração humana não é eterna, 
contudo, não se pode duvidar de que possa durar indefinidamente segundo a 
natureza. Com efeito, cada coisa é instituída naturalmente para que, se não houver 
um impedimento acidental, como foi gerada por outra, também possa gerar outra. 
Ora, isso seria impossível, se existindo as almas em número finito, uma não pudesse 
unir-se a muitos corpos. Donde, muitos que afirmam que as almas existem antes 
dos corpos, afirmaram também o trânsito da alma de corpo a corpo. Ora, isso é 
impossível. Logo, as almas não preexistem aos corpos.

Comentário: se for dito que as almas existem antes dos corpos aos quais se 
uniram, então resultam duas teses possíveis: ou existe um número infinito de almas, 
cada uma unindo-se a um corpo; ou existe um número finito de almas, e então as 
mesmas almas ora se unem a um corpo, ora a outro. Mas tudo isso é impossível, 
pois as almas não preexistem aos corpos.

[Texto] 29. A impossibilidade de uma alma unir-se a muitos corpos se esclarece 
da maneira seguinte. As almas humanas não se diferenciam entre si especificamente, 
mas só numericamente, pois, em contrário, também os homens diferenciar-se-iam 
também especificamente. Ora, a diferença numérica é segundo os princípios materiais. 
Logo, é necessário que seja a diversidade das almas assumida de algo material. Não, 



20

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

porém, como se a matéria fosse parte da própria alma, pois foi acima demonstrado 
(cc. 50, 51 e 68) que a alma é substância intelectual e nenhuma dessas substâncias 
tem matéria. Logo, não resta senão afirmar que a diversidade e pluralidade das 
almas seja assumida segundo a relação com as diversas matérias com as quais se 
une, no modo acima descrito (cc. 80 e 81). Se, pois, há diversos corpos, é necessário 
que tenham também diversas almas unidas a cada um. Logo, uma não se une a 
muitos corpos.

Comentário: a impossibilidade de uma alma unir-se a muitos corpos é explicada 
da seguinte maneira. As almas humanas não são distintas entre si segundo a espécie, 
mas apenas segundo o número. A diferença numérica é tomada de princípios 
materiais. Então, a diferença entre as almas é tomada da diferente relação que cada 
alma tem com cada matéria com a qual se une. Cada corpo é diferente, e cada alma 
que se une a um corpo é diferente segundo a diferença de cada corpo.

[Texto] 30. Além disso, foi acima demonstrado (c. 68) que a alma une-se ao corpo 
como forma. Ora, as formas devem ser proporcionadas às suas próprias matérias, 
porque ambas estão entre si como potência e ato, e ao ato próprio corresponde a 
potência própria. Logo, a alma não se une a muitos corpos.

Comentário: ademais, a alma é a forma e o ato do corpo. Logo, cada forma deve 
ser proporcionada à sua matéria própria, assim como cada ato deve corresponder 
a uma potência própria. Assim, a alma não se une a muitos corpos.

[Texto] 31. Além disso, a força do motor deve ser proporcionada ao seu movido, 
pois não é qualquer força que movimenta qualquer móvel. Ora, a alma, embora 
não sendo forma do corpo, no entanto, não pode ser dita que não lhe seja o motor, 
pois distinguimos o animado do inanimado pelo sentido e pelo movimento. Logo, 
é necessário que segundo a diversidade dos corpos seja também a diversidade das 
almas.

Comentário: ademais, a alma e o corpo podem ser comparados como o motor 
e o movido. Assim, não é qualquer motor que movimenta qualquer móvel. Logo, 
as almas são diversas conforme os corpos são diversos.

[Texto] 32. Além disso, nas coisas que são geradas e que se corrompem é 
impossível reiterar numericamente uma delas por geração, porque, sendo a geração 
e a corrupção mudanças substanciais, nas coisas em que há essas mudanças não 
permanece a mesma substância, como permanece nas que mudam de lugar. Ora, 
se uma alma se une sucessivamente a diversos corpos gerados, voltará o homem 
numericamente o mesmo pela geração. O que necessariamente se conclui da tese 
de Platão, que afirmava ser o homem “uma alma revestida de um corpo”. Outras 
conclusões tiram-se daí, porque, como a unidade da coisa segue-se da forma, como 
também o ser se segue, necessariamente aquelas coisas cuja forma é uma em número 



21

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

devem ser uma em número. Logo, não é possível que uma só alma se una a muitos 
corpos. Donde também concluir-se que as almas não existem antes dos corpos.

Comentário: não é possível que uma mesma coisa seja reiterada numericamente 
por geração. Pois as mudanças substanciais implicam geração e corrupção, e nelas 
não permanece a mesma substância. Se uma alma se unisse a corpos diversos que 
são gerados, o mesmo homem voltaria numericamente pela geração. Platão parece 
dizer isso, quando diz que o homem é uma alma revestida de um corpo. Uma 
consequência disso seria que aquilo que tem a mesma forma numérica é a mesma 
coisa numérica. Por isso, não é possível que uma mesma alma se una a muitos corpos, 
e nem que as almas existam antes dos corpos.

[Texto] 33. Esta conclusão está conforme a fé católica. É dito nos Salmos: “Que 
criou singularmente o coração deles” (SI 32,15), porque Deus faz separadamente a 
alma de cada um, não as criando todas ao mesmo tempo, nem uniu uma a diversos 
corpos. Donde também ser dito: “As almas dos homens não estiveram desde o início 
entre as naturezas intelectuais, nem foram criadas simultaneamente”, como sonhou 
Orígenes (Livro dos Dogmas Eclesiásticos 14).

Comentário: nossa conclusão está de acordo com a fé católica, pois na Sagrada 
Escritura se diz que Deus criou o coração de cada um, o que quer dizer que Deus 
fez a alma de cada um separadamente, não as criando todas ao mesmo tempo, e 
nem unindo uma mesma a diversos corpos.

O artigo 3 da questão 118 da Primeira Parte da Suma de Teologia pergunta: 
as almas humanas foram criadas simultaneamente desde o começo do mundo?

[Texto] Em sentido contrário, diz-se no livro dos Dogmas Eclesiásticos: “A alma 
é criada simultaneamente com o corpo”.

[Texto] Respondo. Alguns afirmaram que a alma intelectual está unida ao 
corpo de modo acidental, julgando que é da mesma condição que as substâncias 
espirituais que não se unem a um corpo. Por isso afirmaram que as almas dos homens 
foram criadas desde o começo, simultaneamente com os anjos. Essa opinião é falsa. 
Primeiro, quanto ao fundamento. Se, de fato, fosse somente acidental para a alma 
estar unida ao corpo, a consequência seria que o homem, constituído por tal união, 
seria um ente por acidente, ou então que a alma seria o homem. Ora, tudo isso é 
falso, como já foi provado [q. 75, a. 4]. Ficou também provado que a alma humana 
não é da mesma natureza que os anjos, por causa da diferente maneira de conhecer 
[q. 85, a. 1]. O homem, com efeito, conhece por meio dos sentidos e voltando-se 
para as representações imaginárias [q. 84, a. 6 e 7; q. 85, a. 1]. Portanto, sua alma 
precisa estar unida ao corpo que é necessário para a operação da parte sensitiva. 
O que não se pode dizer dos anjos.



22

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

Comentário: esse texto é bem claro por si só.

[Texto] Segundo, a falsidade aparece no próprio enunciado. Se para a alma 
é natural estar unida ao corpo, estar sem o corpo seria contrário a sua natureza, 
sendo que uma alma sem corpo não possuiria a perfeição de sua natureza. Não 
era conveniente que Deus começasse sua obra pelas criaturas imperfeitas ou por 
coisas que estão fora da ordem natural. Assim, não criou um homem sem pé ou sem 
mão, que são partes naturais suas. Portanto, muito menos fez uma alma sem corpo.

Comentário: a opinião é falsa também por uma segunda razão. Pois é natural 
que a alma esteja unida ao corpo. Se ela não estiver unida ao corpo, este estado 
seria contrário ao seu estado natural. Ademais, Deus não começaria a sua criação 
criando coisas imperfeitas ou coisas fora de seu estado natural. Ele não criou o 
homem aleijado, então muito menos criou a alma sem o corpo.

[Texto] Se alguém ainda disser que não é natural para a alma estar unida a 
um corpo, é preciso indagar a causa porque estão unidas aos corpos. É preciso, 
pois, dizer que ou isso assim foi feito por sua vontade, ou por outra causa. Ora, não 
parece conveniente que seja por sua vontade. Primeiro, porque seria uma vontade 
irracional: se não precisa do corpo, para que lhe estar unida? Se, em vez disso, 
precisasse do corpo, lhe seria natural estar unida ao corpo, posto que a natureza 
não falha no que é necessário. Segundo, porque não haveria razão para que almas 
criadas desde o princípio do mundo, após longo tempo, tivessem vontade de se 
unir a um corpo agora. De fato, a substância espiritual está acima do tempo, dado 
que escapa às evoluções do céu. Terceiro, porque pareceria ser por acaso que tal 
alma esteja unida a tal corpo. De fato, para que tal coisa se desse, seria necessário o 
concurso de duas vontades, a da alma que desce no corpo e a do homem que gera. 
Se a alma está unida ao corpo independentemente da vontade e da natureza, é 
porque lhe foi imposto por uma causa que lhe faz violência, e então ser-lhe-á algo 
penoso e triste, o que é conforme com erro de Orígenes, que afirmou que as almas 
se encarnam como pena do pecado. Portanto, como tudo isso é inconveniente, é 
preciso admitir absolutamente que as almas não são criadas antes dos corpos, mas 
simultaneamente quando são infundidas nos corpos.

Comentário: se alguém afirmar que não é natural que a alma esteja unida a 
um corpo, é preciso explicar por que a alma se encontra unida ao corpo. Então, seria 
preciso dizer que isso acontece pela vontade da alma, ou por alguma outra causa. 
Porém, não pode ser pela vontade da alma. Primeiro, porque seria uma vontade 
irracional, pois a alma não precisa do corpo; se precisasse, seria natural que esteja 
unida a ele. Segundo, porque não haveria razão para as almas, criadas no início do 
mundo, terem após longo tempo a vontade de se unir a um corpo agora, pois a 
substância espiritual nem está submetida ao passar do tempo. Terceiro, a união da 



23

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

alma com o corpo seria casual, pois para tal união ocorrer seria necessário o concurso 
de duas vontades, a da alma e a do homem gerador. Ademais, se a alma não se 
une ao corpo por sua vontade e nem naturalmente, seria por violência, como uma 
punição. Orígenes afirmou isso, que as almas se unem ao corpo em castigo pelo 
pecado. No entanto, tudo isso é inconveniente, e é preciso admitir que as almas 
não são criadas antes dos corpos, e sim simultaneamente quando são infundidas 
nos corpos.

[Texto] Primeira objeção. Com efeito, diz o livro do Gênesis (2,2): “Deus descansou 
de toda a obra que fizera”. Ora, isso não seria assim se Deus a cada dia criasse novas 
almas. Logo, todas as almas foram criadas simultaneamente.

[Texto] Quanto à primeira, portanto, deve-se dizer que Deus cessou no sétimo 
dia, mas não de toda obra: “O meu Pai até agora está trabalhando” (Jo 5,17), mas 
de fazer novos gêneros e novas espécies de coisas, que de alguma maneira não 
preexistiam nas primeiras obras. Assim as almas que agora são criadas preexistiam 
segundo a semelhança da espécie nas primeiras obras, entre as quais a alma de 
Adão foi criada.

Comentário: na Sagrada Escritura se diz que Deus cessou de criar novos gêneros 
e novas espécies de coisas, mas ele ainda hoje cria almas individuais segundo a 
semelhança da espécie das primeiras obras, como por exemplo a alma de Adão.

[Texto] Segunda objeção. Além disso, as substâncias espirituais são as que 
mais concorrem para a perfeição do universo. Portanto, se as almas fossem criadas 
simultaneamente com os corpos, a cada dia inumeráveis substâncias espirituais 
seriam acrescentadas à perfeição do universo. Desse modo, o universo teria sido 
imperfeito no começo. Ora, isso contraria a afirmação do Gênesis (2,2): “Deus 
terminou toda a sua obra”.

[Texto] Quanto à segunda, deve-se dizer que à perfeição do universo, quanto 
ao número dos indivíduos, pode-se cada dia acrescentar algo, mas não quanto ao 
número de espécies.

Comentário: quando Deus criou o universo, o universo era perfeito quanto ao 
número de espécies, mas não quanto ao número dos indivíduos, que continuam a 
ser criados a cada dia.

[Texto] Terceira objeção. Ademais, o fim de uma coisa corresponde a seu começo. 
Ora, a alma intelectiva permanece após a decomposição do corpo. Logo, começou 
a existir antes dele.

[Texto] Quanto à terceira, deve-se dizer que a alma permaneça sem o corpo 
acontece pela decomposição do corpo, consequência do pecado. Não era conveniente, 
portanto, que Deus começasse suas obras por isso, Porque, como está escrito no 



24

CA
PÍ

TU
LO

 1
Q

UA
N

D
O

 A
S 

A
LM

A
S 

H
U

M
A

N
A

S 
SÃ

O
 C

RI
A

D
A

S 
SE

G
U

N
D

O
 T

O
M

Á
S 

D
E 

A
Q

U
IN

O

livro da Sabedoria (1,13-16): “Deus não fez a morte; mas os ímpios, por gestos e 
palavras, a introduziram”.

Comentário: Deus criou a alma unida ao corpo, e a decomposição do corpo se 
dá em razão do pecado. Tal decomposição não pode ser uma razão conveniente 
para que a alma seja criada sem o corpo.

CONCLUSÃO
Para finalizar, eu gostaria de indicar algumas partes de livros que poderão ajudar 

a compreender a doutrina de Tomás de Aquino sobre quando as almas humanas são 
criadas. No livro de Robert Pasnau (Thomas Aquinas on human nature: A philosophical 
study of Summa theologiae 1a 75-89. Cambridge: Cambridge University Press, 2002), 
não há uma seção dedicada a esse assunto específico, mas há três capítulos sobre 
a alma e sua união com o corpo: o primeiro (“Body and soul”), o segundo (“The 
immateriality of soul”), e o terceiro (“The unity of body and soul”). No livro de George 
Klubertanz (The philosophy of human nature. New York: Appleton-Century-Crofts, 
1953), também não há uma seção dedicada a esse assunto específico, mas há dois 
capítulos sobre a alma e sua união com o corpo: o décimo terceiro (“The human 
soul”) e o décimo quarto (“Human nature: A systematic summary”). E no livro de 
Robert Brennan (Thomistic psychology: A philosophic analysis of the nature of man. 
New York: The Macmillan Company, 1941), pode-se ver o capítulo 12 (“The soul of 
man”), seção 7 (“Time of the human soul’s origin”).

REFERÊNCIAS
AQUINO, Tomás de. Suma Contra os Gentios. Volume 1. Tradução de Odilão Moura. Caxias do 
Sul: Universidade de Caxias do Sul, 1990.

AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. Volume 2. Coordenação geral de Carlos Josaphat Pinto 
de Oliveira, OP. São Paulo: Edições Loyola, 2005.

BRENNAN, Robert E. Thomistic psychology: A philosophic analysis of the nature of man. New 
York: The Macmillan Company, 1941.

KLUBERTANZ, George P. The philosophy of human nature. New York: Appleton-Century-
Crofts, 1953.

PASNAU, Robert. Thomas Aquinas on human nature: A philosophical study of Summa 
theologiae 1a 75-89. Cambridge: Cambridge University Press, 2002.




